Al-Muraya'at - Las Referencias



Al-Murayaat - Las
Referencias

Sayyid Abd al-Husayn Sharaf al-Din
al-Musawi

Translated by
Feisal Morhell

Al-1slam.org



[1101]
SHARES

Sub Title:
Author(s):

Sayyid Abd al-Husayn Sharaf al-Din al-Musawi [2]

Al-Muraya‘at es la compilacién de correspondencia de mas de 3 afos y medio entre dos grandes
sabios, Shaikh Salim Al-Bishri de la escuela de pensamiento Sunita en Cairo y Sai’id Abdul-Hussain
Sharafud-Din Yabal ‘Amili de la escuela de pensamiento Shiita en el Libano, que se dan sin méas deseo

y proposito que el de buscar la verdad.

En estas conversaciones se encuentra el mas profundo respeto entre ambos sabios, que no solo a
consecuencia acerca a cada escuela de pensamiento a la aceptacion y comprension de la misma, sino

que también delinea el formato seguido para las futuras conversaciones entre ambas.

Tras su publicacién en el afio 1936/1355, el Sheij Mahmud Shaltut, emite un fatwah en el que se
reconoce a la escuela de pensamiento Shia duodécima como parte de las escuelas de pensamiento

que son aceptables en el Islam.

Al-Muraya‘at da al buscador de la verdad un caudal de informacién con importantes y detalladas
referencias; en este articulo presentamos al lector las primeras 8 cartas de tal correspondencia.

Get PDF [3] Get EPUB [4] Get MOBI [5]

Translator(s):

Feisal Morhell [6]

Topic Tags:

Sunni-Shi'a [7]

Introduccion


https://al-islam.org/person/abdul-hussayn-sharafiddeen-al-musawi
https://al-islam.org/printpdf/book/export/html/23101
https://al-islam.org/printepub/book/export/html/23101
https://al-islam.org/printmobi/book/export/html/23101
https://al-islam.org/person/feisal-morhell
https://al-islam.org/tags/sunni-shia

Selied ‘Abdul Husain Sharafuddin Sheij Salim Al-Bishri

El presente libro consta de las primeras ocho cartas del libro “A/-Muraya‘at”, el cual esta conformado
por una serie de cartas que, en la forma de preguntas y respuestas, busca explicar, justificar y sustentar
la razén de ser del Shiismo. El sabio Sunni, el Sheij Salim Al-Bishri, Director de la Universidad de Al-
Azhar de El Cairo a principios del siglo XX, inicio la discusion, no en la forma de un debate animoso,

sino mas bien por un vivo deseo de investigar y comprender el punto de vista Shi‘ah.

El Sheij Al-Bishri dirigié sus preguntas a un eminente sabio de la época, el Seiied ‘Abdul-Husain
Sharafud-Din Yabal ‘Amili (de la parte sur de Libano), quien visitd Egipto en 1911-12 (1329-30 de la
Hégira) y estuvo en contacto con él. El Sheij se impresiond profundamente por lo franco, abierto,
razonable y sabio del Seiied. El Seiied, que era un hombre de disposicidén y accion, estaba deseoso por
una pregunta que abriera la discusion y le proporcionara una oportunidad para revelar todo su

atesorado conocimiento.

De esta manera, comienza la correspondencia. El Seiied no escatima esmero para responder a cada
pregunta cualquiera sea, disipando dudas y desenmascarando ideas falsas. El citd autores para cada
principio de la creencia Shi‘ah, dando capitulos y versiculos del Quréan, y cité las interpretaciones de los

grandes comentaristas sunnitas como Fajrud Din Ar-Razi, Baidawi y Zamajshari.

Luego él apoy6 su afirmacion sobre las bases de tradiciones aceptadas universalmente por las



diferentes escuelas sunnas como Sahih Al-Bujari, Sahih Muslim, Sunan Ab( Daw(d, Yami‘ At-Tirmidhi,

As-Sawa'‘iq Al-Muhrigah y otros numerosos autores sunnis.

El Sheij agradecio todas estas cartas, lo estimul6 para que escribiera mas, y cada vez que era
necesario, sefialaba alguna omisién que permanecia. El Seiied inmediatamente procedia a clarificar las
dudas. Este intercambio de cartas continu6 por tres afos y medio, al final de los cuales el Sheij alabd y

agradecioé a su amigo y admitié que las cosas se le habian esclarecido respecto a la Shi‘ah.

El proposito de estos dos hombres sabios, como ellos expresamente lo manifestaron en su
correspondencia, no fue exhibir sus poderes dialécticos o su conocimiento sobre el Quran y la Sunnah
con el fin de tomar ventaja de la debilidad de la otra parte, sino méas bien fue para aventurarse en la
busqueda de la verdad y sus evidencias fundamentales con serenidad y reunir las pruebas necesarias
para tal légica.

Después de que la correspondencia fue completada, el Seiied, con el permiso del Sheij, las publicé
finamente, bajo el titulo de A/-Muraya ‘4t en 1936/1355 H., y el libro ha sido reimpreso varias veces

desde entonces.

Al-Muraya‘at causé un fuerte impacto entre los sabios Musulmanes. Asi, una nueva generacion de
eminentes sabios emergieron en Egipto, Irak e Iran, quienes requirieron a las diferentes escuelas de
pensamiento en el Islam unirse mas estrechamente. Ellos formaron una organizacion para servir a este

proposito en Egipto conocida como Dér At-Taqrib (La Morada del Acercamiento y la Comprension).

Como resultado de esta asociacion, el Director de A/-Az-har, el fallecido Sheij Mahmud Shaltut, emitié
un dictamen (fatwah) en 1959 que reconocia a la escuela de pensamiento Shi‘ah Iznd ‘Ashri (Shia
duodecimana) como una escuela de pensamiento aceptable en el Islam. De acuerdo a su fatwah los
musulmanes Sunnis pueden practicar el Islam de acuerdo a las ensefianzas de ésta como con cualquier

otra escuela de jurisprudencia entre los Sunnis.

Al-Muraya‘at es un caudal de informacién para el buscador de la Verdad. No obstante, debemos tener
presente que estas son cartas que fueron intercambiadas entre dos sabios que probablemente dan por
entendidas cosas que una persona comun deberia estudiar detalladamente para comprenderlas.

Para aquellos que aspiren buscar cualquier punto en particular de manera mas amplia, el libro esta lleno
de referencias exactas y detalladas en la forma de notas al pie, escritas mayormente por el mismo
Seiied. Las referencias en su mayor parte son de los libros reconocidos como auténticos por la escuela

de pensamiento Sunni.

Es nuestro ferviente deseo que aquellos que verdaderamente deseen comprender las realidades del
Islam analizando objetivamente las diferentes escuelas y tendencias, sigan esta correspondencia con

una mente abierta, un corazén sincero, y un genuino deseo de buscar la Verdad.



[1101]
SHARES

Carta 1

6 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Saludo del debatiente

La Paz, la Misericordia y las Bendiciones de Dios sean con el noble sabio Sheij ‘Abdul Husain
Sharafuddin Al-Musawi.

En el pasado yo no he indagado en profundidad acerca de la Shi‘ah, ni he examinado su moral, ya que
no me he reunido con ninguno de ellos, ni he escudrifiado a sus dirigentes. Yo estaba ansioso por
encontrarme con sus mayores sabios y mis miembros estaban sedientos de hallarse en compafnia de su
gente comun, para asi estudiar sus opiniones e indagar sobre sus pasiones, hasta que Dios dispuso
que me detuviera en las costas de tu amplio conocimiento y me brindaras un sorbo de una copa de tu

fuente, de forma tal que Dios mitigd mi sed.

Juro por la ciudad del conocimiento -tu abuelo Al-Mustafa- y por su puerta -tu padre Al-Murtada-, que
yo nunca antes habia probado sorbo mas saciador para un sediento que esa agua dulce y refrescante
proveniente de salsabil (agua del Paraiso que en exégesis del Quran y tradiciones se la relaciona con

los puros de la familia del Profeta).

Yo habia escuchado acerca de ustedes -comunidad de la Shi‘ah- que se apartan de vuestros
hermanos -la gente de la Sunnah-, que viven en forma salvaje, que se empecinan en el aislamiento, y

muchas otras cosas por el estilo.

Pero he encontrado en ti a una persona transparente, a un preciso polemista, conciso en la expresion,
refinado en la conversacion, cortés e imparcial en el argumento, de un trato digno, y un antagonista
sincero, que hace sentir que un Shi‘ah es agradable como compaiero y que como tal es lo mas que

puede desear una persona culta.

2. Solicitud de conformidad para debatir

Yo me detengo ante las costas de tu vasto y profundo mar, y solicito tu conformidad para adentrarme en
sus olas y sumergirme en su abundancia. Si es que me das tu permiso expondria detalles y
ambigledades que se han tejido en mi corazon desde hace ya mucho tiempo; en caso contrario, tuya

es la eleccion y yo no soy de aquellos que tomarian eso como un tropiezo, ni soy de los que persiguen



para buscar defectos, ni alguien que critica gratuitamente.

Yo s6lo soy un buscador de la Verdad, la cual si se evidencia, entonces, “Ciertamente, la Verdad es la

gue merece ser seguida”, y si no llegara a ser asi, entonces como dice el poema:
Nosotros, de aquello que tenemos, estamos satisfechos

y tu lo estas de lo que tienes

mientras las opiniones son variadas

En conclusién -si es que me lo permites- la correspondencia que te dirigiria seria referente a dos
temas: el primero de ellos sobre el Imamato y la aceptacion para seguir una escuela de pensamiento en
principios y en jurisprudencia, y en segundo lugar sobre el Imamato en su concepcidon general, que es la
Jildafah o sucesion del Profeta de Dios (s.a.w.).

Yo firmaré mis cartas como “S” y te sugiero que firmes las tuyas como “SH”.1
Espero que me disculpes cualquier error.
Was Salam

S.

1. Esta carta muestra su perfecta etiqueta en el debate, ya que no solicita conformidad para debatir hasta no exponer el
tema sobre el cual giraria la discusion. También es evidente el motivo de su sugerencia de las letras “S” y “SH” ya que la
“S” hace alusion tanto a su nombre Salim como a su condicién de Sunnita y la “SH” se refiere tanto a mi nombre

(Sharafuddin) como a mi condicion de Shi‘ah.

[1111]
SHARES

Carta 2

6 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Respuesta al saludo

La paz, la Misericordia de Dios y Sus Bendiciones sean con Maulana Sheij Al-Islam,



Mediante tu carta me has colmado de afectuosidad y me has favorecido de tal forma que mi
agradecimiento es imposible de expresar, ya que hay algunas obligaciones que para cumplirlas no

alcanza toda una vida.

Me has infundido el anhelo por tu compafia y por esperarte (en tus cartas), ya que tu eres la giblah
(orientacion) de quien espera la compahia de un sabio y un refugio para quien espera el amparo del
conocimiento. Desde Siria me he montado al lomo de la esperanza para dirigirme en mi anhelo hacia ti,
deteniéndome en la explanada de tu acogimiento después de partir hacia el saber, nutriéndome de tu
conocimiento y exponiéndome a la lluvia de tus virtudes. Es de esta manera que me dirijo hacia ti.

iResponde a mi aspiracién que es fuerte el anhelo!

2. Aprobacion para el debate

Tienes mi autorizacion para el didlogo, y tuya es la decision para lo que quieras ordenar o denegar.
Pregunta todo lo que quieras y di todo lo que quieras decir. Tuya es la virtud puesto que tus palabras

estan llenas de integridad y tus juicios son justos.
Was Salam,

Sh.

[1101]
SHARES

Carta 3

7 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

1. ¢ Por qué los Shi‘as no adoptan las Escuelas de la Mayoria?

Yo te pregunto ahora la razén por la cual ustedes, los Shi‘as, no siguen las escuelas de la mayoria de
los Musulmanes, o sea, la escuela Ash’arita1 en cuanto a principios doctrinales y alguna de las cuatro
escuelas de los Imames Ab( Hanifah, Ash-Shéfii, Malik y Ahmad ibn Hanbal, en cuanto a
jurisprudencia y normas del Islam, ya que es esto lo profesado por nuestros respetables ancestros en el
pasado, quienes las han juzgado como las mas precisas y virtuosas.

Ellos han concordado en la competencia juridica y devocional de las mismas para cualquier tiempo y
lugar, y han sido unanimes en juzgar la idoneidad, /ytih4ad, piedad, santidad, abstinencia, pureza de

caracter y capacidades practicas y teoricas de los fundadores de las escuelas antes mencionadas.



2. La necesidad de la unidad

Cuan necesario es para todos nosotros estar unidos, lo cual se realizaria si ustedes adoptaran las
escuelas mencionadas siguiendo la opinién islamica general, sobre todo en estos tiempos, en que los
enemigos del Islam han dispuesto sus fuerzas en nuestra contra, decididos a injuriarnos, y estan

utilizando todo su poder de dialéctica, pensamiento y sentimientos contra nosotros.

Los musulmanes por otro lado, estan profundamente sumergidos en el descuido y el adormecimiento e
indirectamente estan ayudando a los enemigos al desgarrar su union mediante el partidismo y el
fanatismo, y su separacion en grupos que se declaran desviados unos a otros y se desentienden entre

si. De esta manera, los lobos se nos han abalanzado y los perros nos codician.

3. No se armonizaran las cosas sino mediante la adopcién de las

Escuelas de la Mayoria

¢ Acaso ustedes -que Dios los guie- encuentran otro camino para armonizar las cosas ademas de

aquel que mencionamos? Habla, que seras escuchado y ordena justamente, que seras obedecido.
Was Salam,

S.

1. Los seguidores de Abul Hasan al-Ash’ari, 270-320 H., un alumno de Abu ‘Ali Muhammad ibn ‘Abdul Wahhab, apodado
Al-Jubbay. Ash’ari abandon6 a su tutor y fundé su propia secta que es denominada después de él. Las creencias de los
Ash’aritas, brevemente, son las siguientes: (1) EI Quran no tuvo creacién (ya que es palabra de Dios); (2) La humanidad
no es libre de elegir entre lo correcto y lo errado porque todas nuestras acciones estan predestinadas; (3) Los atributos de
Dios son distintos a Su Esencia. Por medio de la segunda creencia mencionada arriba, los Ash’aritas buscan justificar
todos los actos malos de personas tales como lazid y otros a quienes ellos consideran Califas; de aqui su insistencia en la
predestinacién y en la posibilidad de que Dios sea injusto.

[1111]
SHARES

Carta 4

8 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.



1. Las razones juridicas prescriben seguir la Escuela de Ahl al-
Beit

El hecho de que sigamos una escuela que difiera con la de los Ash‘aritas en lo referente a las creencias
fundamentales, y a las cuatro escuelas de los juristas sunnis en lo relacionado a las leyes, normas y
practicas, no se debe a ningun sectarismo ni fanatismo, ni tampoco por dudar del /ytihad, justicia,
honestidad, escrupulosidad, o del vasto conocimiento de los Imames de esas escuelas, pero las
pruebas juridicas nos han llevado inevitablemente a adoptar la escuela de los Imames de Ahlu Baitin
Nubuwah, o sea, la Gente de la Casa del Profeta, la cual es la depositaria del Mensaje y frecuentada
por los angeles, y quien recibio la inspiracion y la revelacion.

Nosotros nos referimos a ellos en lo relacionado a las normas y creencias de la religién, a los principios
y reglas de la jurisprudencia, al conocimiento de la Tradicion del Profeta (s.a.w.) y del Libro de Dios, y a
las ciencias de la moral y la educacion. Hacemos asi en base a pruebas y argumentos comprobados,

obedeciendo de este modo a la tradicion del Sefior de los Profetas y Mensajeros, que Dios bendiga a él,

a su familia y a todos ellos.

Si se nos presentaran las pruebas en contra de seguir la escuela de Ahl al-Beit, o si de alguna forma
lograramos convencernos de que se puede realizar una accion con intencidén de acercarse a Dios,
Glorificado Sea, sin que deba ser realizada segun esta escuela, entonces seguiriamos los pasos de la
mayoria, para enfatizar el pacto de lealtad entre los musulmanes y consolidar la hermandad; pero son
las pruebas juridicas contundentes las que delinean la direccion y actos del creyente, y las que se

interponen entre él y aquello que pudiera anhelar.

2. No hay pruebas de que sea obligatorio seguir las escuelas de

la mayoria

Ademas de esto, la mayoria no posee ninguna prueba y son incapaces de presentar algun argumento
para demostrar algo en algun sentido sobre la validez juridica de sus escuelas, qué decir sobre la

obligatoriedad de seguirlas.

Nosotros hemos analizado las pruebas de los musulmanes desde la éptica del analista que investiga
con suma precision y con profundizacion, y no hemos encontrado respecto a esas escuelas algun
argumento mencionable a su favor mas que aquellos que mencionaste de que fueron grandes juristas y

hombres honestos y justos.

Pero tu estas completamente consciente de que la capacidad juridica, la honestidad, la justicia y la
grandeza no se circunscribe a estas cuatro personas solamente. Entonces, ¢ como puede ser que sean

especificamente sus escuelas las obligatorias de seguir?



No pienso que nadie se atreva y pueda sostener que estos cuatro Imames sean, en conocimiento y
practica, superiores a los Imames de Ahl al-Beit (a.s.), los puros y santos descendientes del Profeta, el
Arca de la Salvacion, la Puerta del Arrepentimiento, quienes son una seguridad ante la discrepancia en
asuntos de la religion; ya que ellos son los emblemas de la guia, y el tesoro del Mensajero de Dios
(s.a.w.), y su legado para su comunidad sobre quienes dijo:

“No tratéis de superarles, ni sedis negligentes a su respecto, pues en tal caso seria fatal para vosotros.

No tratéis de ensefarles, pues ellos saben mas que vosotros”.
Pero, he ahi la politica y lo que ocasiond en los albores mismos del Islam.

Lo que mas asombra de lo que dijiste, es sobre que los respetables ancestros, es decir nuestros
predecesores -las primeras generaciones de Musulmanes-, adhirieron a esas escuelas y las
consideraron como las mejores y mas justas, concordando en la competencia juridica y devocional de
las mismas para cualquier tiempo y lugar, como si no supieras que los justos predecesores y las
sucesivas generaciones de entre los seguidores de la Familia del Profeta (s.a.w.) —que constituyen
esencialmente el cincuenta por ciento de los Musulmanes- se aferraron a los Imames que constituian el
tesoro que el Santo Profeta dej6 entre nosotros, conjuntamente con el Quran, como una de las dos

cosas mas preciosas, por lo que se aferraron a ellos.

Y que estas personas se mantienen en este sendero desde la época de ‘Ali y Fatima (a.s.) hasta los
dias presentes, mientras que, como es obvio, ni Al-Ash’ari ni ninguno de los Imames de las cuatro

escuelas, ni siquiera los padres de éstos, habian nacido aun.

3. La gente de los tres primeros siglos no conocian dichas

escuelas

¢A donde estaban tales escuelas durante los tres primeros siglos? La gente de esa época obviamente

no las practicaba en absoluto.

Al-Ash‘ari nacié en el afo 270 H. y murié en el trescientos treinta y pico; Ibn Hanbal nacié en el afio 164
H. y murié en el 241 H.; Ash-Shafi‘i naci6 en el ailo 150 H. y murié en el 204 H.; Malik nacié en el afio
95 H. y muri6 en el 179 H.; y Ab( Hanifah naci6 en el afio 80 H. y muri6 en el 150 H.

Los Shi‘as, por otra parte, siguen la escuela de los Imames de Ahl al-Beit, y la Gente de la Casa (Ahl
al-Beit) sabe mucho mejor lo que hay en ella, mientras que los que no seguian a Ahl al-Beit (a.s.)
actuaban segun los ‘Ulama (lideres religiosos) de entre los Sahdbah (compaferos del Profeta) y los

Tabi‘in (seguidores de los compafieros).

Entonces, ¢qué razdn torné obligatorio seguir a las escuelas de Al-Ash‘ari y los cuatro imames,

excluyendo a las demas que estaban vigentes antes? ;qué razén les hizo apartarse de quienes se



equiparan al Libro de Dios, que son el tesoro del Mensajero de Dios (s.a.w.), el Arca de la Salvacion de

la Comunidad, sus guias y protectores, y la Puerta de la Remision?

4. La puerta del lytihad todavia esta abierta

¢ Qué es lo que causod que la “puerta del /ytihdd” (deduccion e interpretacion de la ley Islamica) haya
sido cerrada para los Musulmanes mientras que en los tres primeros siglos estaba abierta de par en

par?

Si no es por persistir en la insuficiencia, confiar en la apatia, contentarse con la privacion y estar
satisfecho con la ignorancia, ¢quién, de otra manera, se complaceria en decir -ya sea que lo sienta o
no- que Dios, Poderoso e Imponente, no envié al mejor de sus Profetas y Enviados con la mejor de las
Religiones (el Islam) y Jurisprudencias (la Shari‘ah), ni reveld el mejor de Sus Libros conteniendo las
mejores normas, ni perfeccion6 Su Religion, ni completd Sus Gracias, ni le ensefnd al Mensajero el
conocimiento de lo que sucedid y sucedera, sino tan sélo para que los Imames de esas escuelas se
convirtieran en sus exponentes finales en forma exclusiva y monopodlica, prohibiéndose acceder a algo

de ese conocimiento a través de otros?

¢ Es posible que la religion islamica, con su Libro Sagrado y su Tradicion, junto al resto de sus pruebas
y argumentos, sean tratados como propiedad absoluta e inalienable de estos hombres sabios, sin poder

actuar respecto a todo ese gran tesoro a menos que sea segun la opinion de esas personas?

¢ Acaso ellos eran los herederos de los Profetas?, ¢ acaso Dios dispuso a sus personas como sello de
los sucesores e Imames?, jacaso les inspird con todo el conocimiento del pasado y del futuro hasta el
final del tiempo? ¢ O acaso Dios les otorgdb mas conocimiento que el que se ha de entregar a otros en el

mundo?

iNo! Ellos fueron hombres sabios como otros; ellos fueron custodios del conocimiento y maestros de la
religion, y nunca un verdadero maestro cierra la puerta del conocimiento o impide a otros aspirar a él.
Un sabio no sujeta las riendas del entendimiento y la razén, ni coloca una cubierta sobre los 0jos,
corazoén u oidos de la gente; ni mordazas en sus bocas ni cadenas alrededor de las manos y cuellos, ni

grilletes en las piernas.

Tal actitud ha sido atribuida falsamente a ellos sélo por quien estd mintiendo, y las propias palabras de

estas personas, testimonian lo que decimos.

5. Se armonizarian las cosas si la escuela de Ahl al-Beit fuera

respetada

Vamos ahora a aquello tan importante sobre lo cual nos llamaste la atencion y que es armonizar las

cosas entre los musulmanes. Yo opino sobre esto que tal cosa no depende de que los Shi‘as renuncien



a su escuela, ni de que los Sunnis abandonen la suya.

Imponer sobre los Shi‘as la renuncia a su escuela sin imponerles similar condicién a los otros es una

propuesta sin fundamento, como se desprende de lo que expusimos.

Asi es, las cosas se armonizarian y los lazos de la unién y la fraternidad serian fortalecidos y se
acabarian los desacuerdos, si ustedes respetaran a la escuela de Ahl al-Beit (a.s.), y si la reconocieran
como una de las escuelas de pensamiento Islamico, a fin de que tanto los Hanafitas, Shafi’itas, Malikitas
y Hanbalitas vieran a los seguidores de la familia del Profeta (s.a.w.) con la misma éptica con que lo

hacen entre ellos mismos. Es asi como se lograra la unidad del Islam.

Las diferencias entre las diversas escuelas de pensamiento Sunni no son menores entre ellas que entre
las mismas y la escuela de Ahl al-Beit (s.a.w.). Esto es confirmado por los miles de libros de principios

y jurisprudencia de ambas partes.

Entonces, ¢ por qué ustedes condenan a la Shi‘ah por sus diferencias con las escuelas Sunnas,
mientras que los Sunnas no son condenados por discrepar con la Shi‘ah? Ni siquiera lo son por la

discrepancia entre ellas mismas.

Si se permite que haya cuatro escuelas de jurisprudencia, ¢qué es lo que impide que puedan ser cinco?
¢ Cual es la razdn por la que ustedes piensan que la existencia de cuatro escuelas no rompe la unidad
de los musulmanes, pero si hubiera cinco, ésta seria resquebrajada separandose los musulmanes en

diferentes grupos?

Ojala cuando me invitaras a la unidad de las escuelas hicieras lo mismo con la gente de las cuatro
escuelas de jurisprudencia, ya que seria muy facil para ustedes sumergir las propias diferencias. ¢Por

qué nos particularizas para tal invitacion?

¢Acaso crees que los seguidores de Ahl al-Beit son una causa que rompe la unidad Islamica, pero que
son los que siguen a otros los que son causa de unién de los corazones y de las decisiones, aun
discrepando las opiniones entre ellas mismas y teniendo tantas fuentes de conocimiento distintas y
tendencias tan diferentes? No creo que tu quieras sugerir tal cosa, ni puedo suponer que nadie que

conozca la prescripcion Quranica de amar a los parientes del Santo Profeta piense de tal manera.

Was Salam,

Sh.

[1111]
SHARES



Carta 5

9 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Su reconocimiento de los argumentos que expusimos

Recibi tu honorable carta, la cual es amplia en sus expresiones, prolija en su composicion, minuciosa, y

no escatima esfuerzo en clarificar de que:

A) No hay obligacion en absoluto de seguir las escuelas de la mayoria en lo referente a principios y

jurisprudencia, y en demostrar que:
B) La puerta del lytihad permanece abierta.

Tu carta contiene fuertes fundamentos sobre estos dos puntos y tu argumentacion es correcta respecto
a ambos. No puedo negar tu cuidado y eficacia en el andlisis de ambas cuestiones y en la dilucidacion
de las ambigledades que presentan. Yo no me habia ocupado anteriormente de manera puntual al

respecto y concuerdo con tu opinion.

2. Pedido de pruebas y argumentos mas detallados

En respuesta a mi pregunta acerca de la razon por la que ustedes rechazan que se pueda seguir las
escuelas de jurisprudencia que han adoptado la mayoria de los musulmanes, tu has respondido que la
causa de ello son las pruebas juridicas contundentes, por lo tanto, ahora debes tratar estas razones
detalladamente. Acaso puedes exponer en detalle a partir del Quran y de la Sunnah, esas pruebas
juridicas contundentes que son las que delinean la direccién y actos del creyente, y las que se

interponen entre él y aquello que pudiera anhelar?

Gracias.

Was Salam,

S.

[1111]
SHARES



Carta 6

12 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

Tu eres, Alabado Sea Dios, de entre aquellos a quienes, con la alegoria y la simple alusion, se les

vuelve innecesario el detallar, y que con la mera indicacion, no necesitan de aclaracion y puntualizacion.

Que Dios no permita que un hombre sabio como tu abrigue alguna duda sobre los veraces y puros
descendientes del Santo Profeta, o alguna vacilacion en anteponerlos a otros. Su superioridad esta bien
establecida, se perfeccionaron hasta ser autosuficientes, y se distinguieron de los demas. Ellos obtienen
del Mensajero de Dios (s.a.w.) la sabiduria de los Profetas, y es a través suyo que entienden

completamente tanto las normas mundanales como las espirituales del Islam.

1. Indicacion de las pruebas de la obligatoriedad de seguir a Ahl
al-Beit

Fue por esta razén que el Santo Profeta los relacioné con el Sagrado Quran, los dispuso como lideres
para aquellos dotados de intelecto, como Arca de la Salvacion en el tempestuoso mar de la hipocresia,
como salvaguarda de la comunidad ante las discrepancia durante las rafagas de desunion y discordia;
como la Puerta de la Remision donde el que la traspase sera perdonado, y como el asidero mas firme el

cual no puede romperse.

2. Amir Al-Mu’'minin Ali (a.s.) convoca a seguir la Escuela de Ahl

al-Beit

Dijo Amir Al Mu’minin ‘Ali (a.s.): “;, A donde vais? ¢A dénde os dirigis? El estandarte de la verdad esta
enarbolado y sus signos manifiestos; y a pesar de que los faros estan erigidos estais extraviados. A

donde fuisteis llevados?”

“¢ Por qué estais confundidos cuando entre vosotros esta la descendencia de vuestro Profeta (s.a.w.)
que son las riendas de la verdad y el estandarte de la religion, que cuando hablan lo hacen verazmente.
Disponedles en la mejor posicion y concepto en que la que tengais al Quran. Dirigios hacia ellos de la

forma en que los animales sedientos lo hacen hacia los abrevaderos.”

“1Oh gente! Recordad lo dicho por el sello de los Profetas (que Dios le bendiga y otorgue la paz al igual
que a su familia): “Quien muere de entre nosotros (Ahl al-Beit), en realidad no esta muerto; y quien

» »

envejece de entre nosotros, en realidad no se vuelve viejo”.

“Entonces, no digais aquello que no sepais, ya que la mayor parte de la verdad esta en aquello que



desconocéis. Pedid perdon a aquel contra quien no tenéis argumento, que soy yo mismo. ;Acaso no he
actuado con vosotros segun el tesoro mayor (el Quran)? ;No he dejado entre vosotros el tesoro menor

(Ahl al-Beit) para guiaros? Yo he dispuesto el estandarte de la fe como vuestra referencia...etc.”. 1

En otra ocasion él dice: “Observad a la Gente de la Casa de vuestro Profeta, aferrdos a su direccion y
seguid sus huellas, ya que nunca os sacaran del sendero de la guia, ni os dirigiran hacia la destruccion.
Haced silencio cuando ellos lo hagan, y cuando se movilicen hacedlo vosotros también. No tratéis de

adelantaros a ellos porque os desviariais, ni os alejéis de ellos porque seriais aniquilados”.2

Otra vez (ademas), dice: “Son quienes dan vida a la ciencia y al conocimiento, y son la muerte de la
ignorancia. Su gran paciencia es sefal de la profundidad de su conocimiento. Su aspecto manifiesto
indica su aspecto oculto y su silencio la prudencia de su légica. No contradicen la verdad ni discrepan

con ella.”

“Son pilares del Islam y el mejor refugio al cual aferrarse. Es por su intermedio que se restablece la
verdad y se desarraiga la falsedad, escindiendo su lengua de donde estuviera floreciendo.
Comprendieron la religion con la légica de quien la abarca y practica, y no con la légica de quien sélo la
escucha y la transmite, ya que, jcuantos son los que solamente transmiten el conocimiento, y que tan

pocos los que lo aplican”.3

Ademas, él dice: “Su descendencia es la mejor de las descendencias, su familia la mejor de las familias
y el arbol de su existencia el mejor de los arboles que ha crecido en la santidad y erigido en la dignidad,

gue tiene altas ramas y frutos inalcanzables...”.4

Ademas, él dice:5 “...Somos la Familia del Profeta (s.a.w.). Somos sus justos compafieros. Somos los
depositarios del Mensaje. Somos la Puerta de la Ciudad del Conocimiento, y ciertamente que no se
entra en las casas sino por sus puertas, que quien entra en ellas sin hacerlo por la puerta es llamado

ladrén. Respecto a Ahl al-Beit han sido reveladas aleyas en su honor.”

“Son tesoros del conocimiento del Misericordiosisimo que cuando hablan lo hacen verazmente y que
cuando hacen silencio nadie se les puede anteponer. Aquel que es conductor de su gente debe ser

veraz y recurrir a su intelecto”.6

Dice en otra de sus disertaciones: “Debéis saber que nunca conoceréis el sendero de la verdad hasta
que no conozcdis a quienes lo han abandonado, ni nunca seréis fieles al pacto del Quran hasta que
conozcdéis a quienes lo han quebrantado, ni nunca os aferraréis a él hasta no conocer a quienes lo han
rechazado. Procurad eso de la gente del conocimiento, ya que son éstos los que dan vida al mismo y

quienes representan la muerte de la ignorancia.”

“Estos son quienes por sus propios juicios se reconoce su conocimiento, por su silencio su légica, y por
su aspecto manifiesto, el oculto. No contradicen la religion ni discrepan respecto a la misma, la cual es

entre ellos un testigo veraz y elocuente en su silencio”.7



Hay innumerables dichos de Amir al-Mu’minin respecto a Ahl al-Beit, tales como éste: “Es por nosotros
que fuisteis guiados en las tinieblas y accedisteis a cimas elevadas. Es por nosotros que entrasteis en
la alborada a partir de la oscura noche en que os encontrabais. Ciertamente que es sordo el oido que

no escucha la (buena) invocacion...”.8

También dice: “;Oh gente! llumindos con aquel que es una lampara, que asi como advierte se deja

advertir cumpliendo lo que predica, y tomad de esa fuente cristalina y limpia de toda turbiedad...”.9

También dice: “Nosotros somos el arbol de la profecia, somos el lugar donde fue depositado el
Mensaje, y donde los angeles frecuentan, somos los tesoros del conocimiento y las fuentes de la
sabiduria. Quien es nuestro auxiliador y nos ama, puede esperar la Misericordia (de Dios); y quien es
nuestro enemigo y nos odia, puede esperar la maldicion y el castigo”. 10

También dice: “; A donde estan aquellos que falsamente pretenden ser los imbuidos en la ciencia
excluyéndonos tiranamente, siendo que Dios nos elevo y les relegd, que nos otorgdé una eminencia de
la que les privo, que nos introdujo en Su gracia de la que les excluy6? De esta forma, es a través

nuestro que alguien se hace acreedor a la guia y se iluminan aquellos que estan ciegos.”

“Ciertamente que los imames de Quraish surgiran de la descendencia de Hashim (hijo de Abdul
Muttalib). Esto es algo que soélo es adecuado para ellos, y la autoridad sélo es correcta para ellos”. Dice
en el mismo discurso refiriéndose a los desviados: “Prefirieron esta vida mundanal a la otra vida, y

rechazaron un agua cristalina eligiendo la putrefacta...”. 11

También dice: “Ciertamente que quien muere de entre vosotros en su propio lecho, habiendo
comprendido adecuadamente la realidad de su Sefior, y la de Su Profeta (s.a.w.) y la de Ahl al-Beit
(a.s.), al irse de este mundo lo habra hecho con la recompensa de un martir, correspondiéndole a Dios
otorgarsela. Se hace acreedor a recompensas incluso por aguellas buenas acciones que tuvo la

intencion de realizar, equivaliendo esa intencion al desenvainar de su espada...”. 12

Dice en otro lugar: “Nosotros somos los distinguidos. Fuimos designados como lo fueron los profetas.
Nuestro grupo es el de los partidarios de Dios, Poderoso e Imponente. El grupo tirano es el de los
partidarios de Satanas. Y quien nos equipara con nuestros enemigos no es de los nuestros...”. 13

Y el Imam Hasan (a.s.), el nieto del Santo Profeta, dice: “Teme a Dios en relacion a tu actitud hacia

nosotros, pues nosotros somos tus comandantes”. 14

3. Palabras del Imam Zain al-‘Abidin (a.s.) al respecto

El Imam Zain al-‘Abidin, ‘Ali ibn al-Husain (a.s.), solia recitar el siguiente versiculo del Sagrado Quran:

«;Oh, creyentes! [Temed a Dios y estad junto a los sinceros!» (9:119)



Luego el decia una suplica prolongada que consistia en muchas suplicas para lograr el mas alto grado
de veracidad, describiendo la miseria de aquellos que se han enemistado o separado de los Imames,

los descendientes del Santo Profeta. El continuaba de la siguiente manera:

“...Y otros son negligentes a nuestro respecto. Argumentan con aquello del Quran que es alegérico e
interpretandolo segun su propio punto de vista, y sospechan de las narraciones del Profeta (s.a.w.) en
relacion a nosotros... jOh Dios! Entonces, ¢a quién se dirigiran los sucesores de esta comunidad si se
desvanecen los estandartes de la religion y la gente se sumerge en los abismos de la desunion y la

discrepancia, donde se consideren incrédulos unos a otros?”

“Dios, Elevado Sea, dice: «Y no seais como aquellos que se dividieron y discreparon después de
haberles llegado los claros indicios». Entonces, ¢quien es mas confiable para presentar las pruebas y
deducir las normas sino quienes estan interrelacionados al Quran, quienes son los hijos de los imames
de la guia y los faroles en la oscuridad, a los cuales Dios dispuso como pruebas para sus siervos, ya

que El nunca dejaria a la Creacion sola sin pruebas?”

“Y ¢acaso los reconocerias o encontrarias sino en quienes son las ramas del bendito arbol de la
Profecia y su progenie de la cual Dios alejé la impureza y purificd de sobremanera, librandoles de las
contrariedades espirituales y prescribiendo la obligatoriedad de amarles en Su Libro?”

Estas son literalmente las palabras (reales) del Imam Zain al-‘Abidin (a.s.). Encontraras que en estas
palabras y en las de Amir al-Mu’minin Ali (a.s.), se representa a la escuela de Ahl al-Beit (a.s.) con
suma claridad. Estas frases constituyen un ejemplo de las palabras de los demas Imames de Ahl al-
Beit, ya que son todos unanimes en este tema y nuestros libros mas confiables estan repletos de

tradiciones similares que se repiten en todos ellos.
Was Salam

Sh.

1. Sermoén 90.

2. Sermon 100.

3. Sermon 243.

4. Sermoén 97.

5. Tal como leemos en la pag. 58 del tomo Il del Nahy al-Balagah, sermén n® 150 (N. del Autor).
6. Nahy al-Balagah, t.2, p.270, ed. Al-Andalds y p.264 otra edic.

7. Sermén 150.

8. Sermén 8.

9. Sermén 108.

10. Sermén 112.

11. Sermén 147.

12. Sermén 195

13. Hadiz narrado por muchos sabios, entre ellos Ibn Hayar en As-Sawa'iq / P.142.



14. As-Sawa’iq al-Muhrigah, de Ibn Hayar, p. 34, al final del capitulo en el testamento del Santo Profeta.

[1111]
SHARES

Carta 7

13 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Pedido de evidencias fundamentadas en el Quran y en los

Dichos del Profeta

Dame alguna prueba clara fundamentada en el Libro de Dios y en los dichos de Su Mensajero (s.a.w.)
que testimonie la obligacion de seguir a los Imames de Ahl al-Beit y no a otros. Excluye todas las cosas

dejando solo al Quran y a los dichos del Santo Profeta (s.a.w.).

2. Argumentar en base a los Dichos de Ahl al-Beit constituye un

circulo vicioso

Los dichos de tus propios Imames no pueden ser usados como prueba para sus antagonistas. Como
puedes entender, tal argumentacion en este caso constituye un circulo vicioso ya que es solo

fundamento para vosotros mismos.
Was Salam,

S.

[1111]
SHARES

Carta 8

15 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.



1. Defecto para apreciar mi carta anterior

Yo no he omitido los dichos del Profeta (s.a.w.), en realidad, los mencioné al comienzo de mi carta
donde en forma muy clara indican que es obligatorio seguir s6lo a los Imames de entre Ahl al-Beity a

nadie mas.

Esto es al manifestar en mi carta que el Santo Profeta los ha relacionado estrechamente con el Quran,
y los dispuso como los lideres para aquellos dotados de intelecto, como el Arca de la Salvacién, como
seguridad para los Musulmanes y como la Puerta de la Remision, en referencia a lo transmitido del
Santo Profeta que contiene estas narraciones confiables y textos evidentes que pueden ser encontrados

en la mayoria de los libros de tradiciones.

También he mencionado que tu eres de entre aquellos a quien con la alegoria y la simple alusion se le
vuelve innecesario el detallamiento y que con la mera indicacién no necesita de aclaraciéon y la

puntualizacion.

2. El error de que necesariamente se produce un circulo vicioso

Entonces, las palabras de nuestros Imames son correctas -juzgando de acuerdo a lo que indicamos-
para ser dispuestas como prueba aun para sus antagonistas y no sélo para nosotros mismos. La
argumentacion por su intermedio, como puedes entender, no constituye entonces en este caso un

circulo vicioso.

3. La Tradicion de las “Dos Cosas mas Preciosas”

Ahora procedo a exponer detalladamente aquellos dichos del Santo Profeta (s.a.w.) a los cuales hice

alusion.

El Santo Profeta dijo clara y publicamente clamando entre los ignorantes y descuidados: “;Oh gente!
Dejo entre vosotros aquello que si lo seguis no os extraviaréis: el Libro de Dios y mi descendencia, la
Gente de mi Casa (Ahl al-Beit)”. 1

También dijo (s.a.w.): “Dejo entre vosotros aquello a lo cual si os aferrais no os desviaréis después de
mi: el Libro de Dios, el cual es un cordel que se extiende desde el cielo hacia la tierra, y mi
descendencia, la Gente de mi Casa (Ahl al-Beit). Ciertamente que no se separaran uno del otro hasta
que retornen a mi en el Haud (la Fuente del Paraiso). Asi que observad como tratéis a ambos en mi

ausencia’.2

También dijo: “Dejo entre vosotros dos sucesores (jalifatain): el Libro de Dios, el cual es un cordel que
se extiende entre lo que hay en los cielos y la tierra (0 “lo que hay entre los cielos hacia la tierra”), y mi

descendencia, Ahl al-Beit; y estos dos nunca se separaran uno del otro hasta que vuelvan a mi en la



Fuente (Haud)”.3

También dijo: “Dejo entre vosotros las Dos Cosas Preciosas (Zaqalain): El Libro de Dios y la Gente de
mi Casa (Ahlu Baiti). Por cierto que ambas no se separaran hasta que vuelvan a mi en la Fuente”.4

También dijo: “Se acerca el momento en que yo sea llamado y deba responder, pero dejo entre
vosotros Dos Cosas Preciosas, el Libro de Dios, Poderoso e Imponente, y mi Descendencia. El Libro de
Dios es como un cordel que se extiende desde el cielo hacia la tierra, y mi descendencia es la Gente de
mi Casa (Ahlu Baiti). Por cierto que el Benevolente, el Informado, me ha anoticiado que ambos nunca
se separaran hasta que vuelvan a mi en la Fuente. Asi que observad como los tratéis después en mi

ausencia”.5

Cuando el Santo Profeta estaba regresando (a Medina) de la Peregrinacion de Despedida y llegé a
Gadir Jum, se detuvo alli y dijo: “Es como si ya hubiera sido convocado y estuviera respondiendo, pero
estoy dejando entre vosotros Dos Cosas Preciosas, una de las cuales es mas grande que la otra. Ellas
son el Libro de Dios, Elevado Sea, y mi Descendencia. Asi que observad como los tratais en mi

ausencia, ya que ambos nunca se separaran el uno del otro hasta que vuelvan a mi en la Fuente”.

Luego continué: “Dios, Poderoso e Imponente, es mi Maula (Sefor), y yo soy el Maula de todo creyente

verdadero”.

Luego, tomo la mano de ‘Ali dijo: “De quien yo fuera su Maula, este es su Wali (soberano). jDios mio,
sé amigo de quien sea su amigo y enemigo de quien le odie!...” (continuando el hadiz el cual es
extenso).6

‘Abdullah ibn Hantab narré que: el Mensajero de Dios nos dirigié la palabra en una Jutbah o disertacion
que ofrecié en Yuhfah, diciendo: “;Acaso yo no tengo autoridad sobre vosotros mas que vosotros
mismos?” Todos ellos dijeron: “Si, por supuesto”. Luego él dijo: “Yo os responsabilizaré de dos cosas:

el Libro de Dios y mi Descendencia”.7

4. La gran cantidad de cadenas de transmision aceptadas

universalmente

Las narraciones clasificadas como confiables que dictaminan la obligatoriedad de aferrarse al Zagalain
son numerosas y con muchas cadenas de transmision que se refieren a mas de veinte y pico de

companeros donde todas se corroboran entre si.

El Santo Profeta (s.a.w.) las manifestd publicamente en numerosas oportunidades; entre ellas: una vez
en Gadir Jum, como ya lo expuse; otra vez en el dia de ‘Arafat durante Huyyatul Wada’ (la
Peregrinacion de Despedida); otra vez a su regreso de Ta'if, otra en Medina desde el Mimbar o pulpito

en la mezquita; y también mientras él estaba postrado en su lecho de muerte donde la habitacion



estaba atestada de sus comparieros cuando dijo:

“iOh gente! Se acerca el momento en que mi alma sea tomada y yo sea llevado. Si bien ya os lo he
dicho, como disculpa para vosotros ¢acaso no os he dicho que pronto partiré de aqui, mas dejo entre
vosotros el Libro de Dios, Poderoso e Imponente, y mi Descendencia, Ahl al-Beit?”.

Luego él alzé la mano de Ali y dijo: “iMirad, este es ‘Ali; él esta con el Quran y el Quran esta con él.

Nunca se separaran el uno del otro hasta que regresen a mi en la Fuente del Paraiso (Haud)”.8

Un gran grupo de distinguidas personas pertenecientes a lo que se da en llamar la ‘mayoria’ (Yumhdr)
de los musulmanes y consideradas entre las méas sabias, ha reconocido ésto. Incluso Ibn Hayar, cuando
trata el Hadiz Az-Zagalain (la tradicion de las Dos Cosas Preciosas), comenta sobre ello diciendo: “La
Tradicidn que expresa que hay que aferrarse a esas dos cosas, tiene numerosas cadenas de

transmision y la han narrado mas de veinte discipulos”.

Luego, continda: “La Tradicién ha sido transmitida a través de varias fuentes todas similares entre si.
Algunas de esas fuentes transmiten que el Profeta (s.a.w.) expreso6 esas palabras durante Hayyat al-
Wada’ (la Peregrinacion de Despedida), otras, como que ellas fueron pronunciadas en Medina mientras
él estaba postrado en su lecho de muerte y estando la habitacién atestada de sus discipulos; otras

dicen que él las pronuncié en Ghadir Jum, y otras que lo hizo al regreso de Ta'if”.

El agrega: “Estas narraciones no se contradicen, ya que es muy posible que, por la importancia y
grandeza del Sagrado Quran y de la pura Descendencia, el Santo Profeta haya repetido tales palabras
en todas estas ocasiones...”9

Teniendo en cuenta que los puros Imames de Ahl al-Beit se consideran ante Dios y Su Profeta (S.A.W.)

como el mismo Sagrado Quran, entonces, al igual que éste “no les alcanza en absoluto la falsedad”.

Esto es suficiente prueba para que los musulmanes entiendan que deben actuar segun su escuela, ya
que considerando que ningun musulman preferiria ningun otro libro al Quran, entonces lo mismo debe

ocurrir con quienes son sus similes en autoridad.

5. El extravio de quien no se aferra a la pura Descendencia del

Mensajero (s.a.w.)

El significado de las palabras que dicen: “Por cierto que dejo entre vosotros aquello a lo cual si os
aferrais no os extraviaréis: el Libro de Dios y mi Descendencia”, como es obvio, significa el extravio de
quien no se aferre a ambas cosas, y esto es enfatizado por las palabras del Hadiz de Zaqalain como lo
narra At-Tabarani que expresan: “no tratéis de superarles ni sedis negligentes a su respecto porque

estariais en la perdicion; ni tratéis de ensenarles, pues son mas sabios que vosotros”.

Dice Ibn Hayar: “Las palabras del Santo Profeta (s.a.w.) que dicen: “no tratéis de superarles ni seais



negligentes a su respecto porque estariais en la perdicion; ni tratéis de ensenarles pues son mas sabios
gue vosotros”, son un claro indicio de que quien de entre ellos se hace acreedor a altos estado

espirituales y se capacita para las obligaciones religiosas es superior a los demas...”.10

6. Ellos representan al Arca de Noé, la Puerta de la Remisidon y la

seguridad ante la discrepancia sobre Religion

Entre aquello que compele a todo Musulman a seguir a Ahl al-Beit y que hace que el creyente deba
referirse a ellos en los asuntos de la religion, estan las palabras del Santo Profeta (s.a.w.) que
expresan: “;Acaso la Gente de mi Casa (Ahl al-Beit) no son en relaciéon a vosotros como el Arca de

Noé, quien se embarca en ella se salva y quien se aleja de la misma se ahoga?”.11

Otra tradicién nos cuenta que el Santo Profeta (s.a.w.) dijo: “El ejemplo de la Gente de mi Casa entre
vosotros es como el del Arca de Noé, quien se embarca en ella se salva y quien se aleja de ella se
ahoga. El ejemplo de la Gente de mi Casa entre vosotros es como el de la Puerta de la Remision de los

hijos de Israel, quien entra por ella es perdonado”. 12

También dijo (s.a.w.): “Las estrellas protegen a los habitantes de la tierra de ahogarse, y mi Ahl al-Beit
son los protectores de mi comunidad contra la discordia (en los asuntos de la religion). Por lo tanto, si
un grupo de entre los Arabes se opone a Ahl al-Beit (en lo referente a los Mandatos de Dios, Poderoso
e Imponente), se habra dividido y se habra convertido en partidario de Satanas”. 13

Este es el proposito que en un amplio sentido impone a la comunidad islamica aferrarseles y a no
oponérseles. No puedo imaginar que haya entre los idiomas de la humanidad palabras mas indicadoras

al respecto que estos hadices.

7. ¢ Cual es aqui el significado de “Ahl al-Beit”?

El significado de Ahl al-Beit aqui es su conjunto en el sentido de la totalidad de los que tienen la
condicion de Imames, y no todos y cada uno de ellos, ya que tal posicidn sélo la poseen aquellos que
son las pruebas de Dios sobre la tierra y quienes son distinguidos por El en forma especial al ser Sus
legitimos delegados. Esto se extrae tanto en base al juicio del intelecto como a lo correctamente
transmitido. Muchos de entre los mas sabios de entre las escuelas de la mayoria reconocen esto.

Por ejemplo, Ibn Hayar escribe en su As-Sawd’iq al-Muhrigah: “Probablemente el término Ahl al-Beit
se refiere a quienes el Santo Profeta ha designado como seguridad para la comunidad ante la
discrepancia, los sabios entre ellos, pues aquellos a través de los cuales se obtiene la guia, se puede
decir que, son como estrellas; aquellos que cuando ya no estén, les llegue a la gente de la Tierra los

signos que le fueron prometidos (es decir, el Dia de la Resurreccién)”.

Luego contintia: “Esto sucedera cuando reaparezca Al-Mahdi, como fue mencionado en las tradiciones,



y el Profeta Jesus rece detras de él, y sea muerto el Dayyal (Anticristo) en su tiempo. Entonces los

signos del Todopoderoso apareceran uno después de otro...”. 14

En otro lugar Ibn Hayar escribe: “Se le pregunté al Santo Profeta: ; Cuanto permanecera la gente
después de Ahl al-Beit?, y él respondié: “Permanecera tanto como un asno cuya espina dorsal esta

fracturada”. 15

8. La razén de la similitud del Arca de Noé y la Puerta del

Arrepentimiento

Tu puedes comprender que el significado de su comparacion con el Arca de Noé€, es que quien se
refugia en ellos en lo que a religién respecta, y adopta las normas y principios de los rectos Imames, se
salva del castigo del fuego infernal, y que quien se aleja de ellos es como quien en el dia del diluvio se
dirigié a buscar refugio en la montafa para verse a salvo de lo que Dios habia decretado, sélo que se

ahogo y termind en el infierno (amparémonos en Dios de tal cosa).

El significado de su comparacion con la Puerta de la Remision, es que Dios, Exaltado Sea, dispuso esa
puerta como manifestacion del sometimiento a su Grandeza y Soberania. Eso era una razon para

obtener el perddn.

Asimismo, dispuso que la comunidad debe ser conducida por la gente da la Casa de Su Profeta
(S.A.W.), y que seguir a los Imames de Ahl al-Beit es una manifestacién del sometimiento a su

Grandeza y Soberania. Eso es una razon para obtener el perdén.

La comparacion es precisamente para resaltar ese aspecto. Ibn Hayar ha abordado estas cuestiones

también16 después de mencionar estas tradiciones y otras similares, él anade:

“El sentido de su comparacion con el Arca de Noé, es que quien los quiere y honra como
agradecimiento por la gracia de tal nobleza y sigue la guia de los sabios de entre ellos, se salva de las
tinieblas de la discrepancia y la discordia, y que quien se aleja de ellos se ahoga en el mar de la

incredulidad y la ingratitud de la bendiciones, aniquilandose en el desierto de la iniquidad”.

Luego agrega: “En cuanto a la Puerta de la Remisién, o sea el sentido de su comparacion con la
misma, es que Dios, Exaltado Sea, dispuso que entrar por la misma, que es la puerta de Jerico o bien la
de Jerusalén, con estado de sometimiento y pidiendo perddn, conlleva el perdén. Asimismo dispuso que

el amor a Ahl al-Beit sea lo que conlleve el mismo”. 17

Las narraciones catalogadas como muy confiables que se refieren a la obligatoriedad de seguir a los
Imames de Ahl al-Beit son Mutawatir (con numerosos caminos y cadenas de transmision

ininterrumpidas), especialmente a través de la pura descendencia del Mensajero de Dios (s.a.w.).

Si no fuera por el temor a aburrirte y fastidiarte, liberaria las riendas de mi pluma en el analisis de todas



esas narraciones, pero considero que lo que he mencionado es suficiente para nuestro proposito.

Was Salam

Sh.

1. Narrada por Tirmidhi y An-Nisa'i a través de Yabir Ibn Abdul-lah Al-Ansari y transmitida de ellos por Al-Muttaqi Al-Hindi
al comienzo de su capitulo “La Adhesion al Libro de Dios y la Tradicion” en su libro Kanz Al-‘Ummal, pt. 1, p.44.

2. Narrada en Sahih At-Tirmidhi, transmitida por Zaid ibn Al-Argam. Es el Hadiz N° 874 de entre las tradiciones tomadas
de Kanz Al-‘Ummal, pt. 1, p. 44.

3. Lo narra el Imam Ahmad (lbn Hanbal), refiriéndolo a Zaid Ibn Z&bit a través de dos fuentes muy confiables, en su
Musnad, vol. 5, p. 182, y vol. 5, p. 189 al final de la pagina. También narrado por At-Tabarani en su Mu‘yam al-Kabir
también de Zaid ibn Zabit y es el Hadiz 873 en Kanz Al-‘Ummaél, vol. 1, p. 44.

4. Narrado por Al-H&kim en su Al-Mustadrak, pt. 3, p. 148, con el comentario de que esta tradicion tiene un Isnad o
cadena de transmision correcta y muy confiable de acuerdo a las reglas dispuestas por los dos Sheij (es decir, Muslim y
Bujari) aun cuando no la han incluido en sus colecciones. Dhahabi la ha incluido en su Taljis Al-Mustadrak reconociendo
su autenticidad de acuerdo a las reglas dispuestas por los dos Sheij.

5. Registrado por Imam Ahmad (lbn Hanbal) de la tradicién relatada por Abu Sa‘id al-Judri a través de dos caminos. Uno
de ellos en su Musnad, t. 3, primeramente al final de p. 17 y en segundo lugar al final de p. 26. También registrada por Ibn
Abi Shaibah, Abu la‘la e Ibn Sa‘d, donde los tres refieren el hadiz a Ab( Sa‘id, siendo la Tradicion N° 945 en Kanz Al-
‘Ummal, t. 1, p. 47.

6. Narrado por Al-Hékim de Zaid ibn al-Argam en pt. 3, p. 109 de su Mustadrak, con el comentario de que esta tradicion
tiene un Isn&d o cadena de transmision correcta y muy confiable de acuerdo a las reglas dispuestas por los dos Sheij (es
decir, Muslim y Bujari) aun cuando no la han incluido en sus colecciones a causa de su extension. También lo registré a
través de otra fuente refiriéndolo a Zaid ibn Argam y registrado en pt. 3, p. 533 del Mustadrak, con el comentario de que es
auténtico y muy confiable, si bien los dos Sheij no la han registrado. Dhahabi también lo ha registrado en su Taljis
reconociendo su autenticidad y fiabilidad.

7. At-Tabarani ha registrado esta tradicién como mencionada por An-Nabhani en su ‘Arba‘in al-Arba‘in y As-Suiuti en su
Ihia’ al-Maiit. TU sabes que su disertacion (s.a.w.) en ese dia no se limito a ésto, ya que un discurso es una alocucién
detallada, pero, jcuantas veces las palabras de los narradores y las plumas de los escritores fueron sujetadas por la
politica! Pero aun asi, este breve extracto es todo un mar de reflexion y suficiente para nuestros propdsitos.

8. As-Sawa'‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar (después de los cuarenta hadices de entre las narraciones al respecto), al final
del capitulo 9, de la 2° parte/ P.75.

9. As-Sawa'‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, parte 1, capitulo 11, p.89.

10. As-Sawa'iq al-Muhrigah, capitulo sobre el testamento del Santo Profeta respecto a Ahl al-Beit, p. 135. En vista de
este reconocimiento, seria interesante preguntarle a Ibn Hayar lo siguiente: ;Por qué dio preferencia sobre Ahl al-Beit a
Al-Ash‘ari en lo referente a principios islamicos y a los cuatro juristas (Ab(i Hanifah, Malik Ibn Anas, Ahmad lbn Hanbal y
Ash-Shé&fi‘T) en lo relacionado a las normas islamicas? ¢ Por qué en cuestién de tradiciones da preferencia sobre Ahl al-
Beit a Jariyitas como ‘Imran ibn Hattan? ;Por qué en lo relacionado a interpretacion del Sagrado Quran (tafsir), considera
de mas peso a la interpretacion de Al-Mugétil ibn Sulaiman (quien pertenecia a la secta Muryi’ah y era antropomorfista,
esto es, que cree que Dios tiene un cuerpo) que al tafsir de Ahl al-Beit? ;Por qué en la ciencia de la moral (ajlaq), la
autopurificacion, y curaciones del alma, antepone a Ma‘rif y a otros similares a éI? ¢ Por qué en el asunto de la Jilafah, es
decir, la sucesion al Santo Profeta (S.A.W.), desestimd y relegd a su hermano y wali, por quien el Santo Profeta habia
dicho: “Solo Ali puede realizar mis obligaciones”. ¢Por qué respecto al califato consideré correctos a los omeyas y a otros
que se opusieron a la pura descendencia del Mensajero de Dios (S.A.W.) y menospreci6 las demandas de estos ultimos?

¢ Qué calificaciones tuvo que puedan justificar que en cosas relacionadas exactamente a “altos estado espirituales” y a la



“capacidad para las obligaciones religiosas”, haya escogido a sus oponentes? ;Acaso puede decir que ha obrado segin
las confiables narraciones del Hadiz Az-Zaqgalain y otras similares? ;Cémo seria posible para él decir que se ha aferrado
a la pura descendencia, que se ha embarcado en el Arca de la Salvacion y que ha entrado por la Puerta de la Remision?
11. Mustadrak por Al-Hakim Al-Haskani, vol. 3, p. 151, una tradicion transmitida a través de fuentes auténticas de Abu
Dharr (que Dios esté complacido con él).

12. Esta tradicién ha sido narrada por At-Tabarani en su Al-Awsat (tradicién N° 18) refiriéndola a Ab( Sa‘ld y también por
An-Nabhani en su Arba‘in, p. 216 (La historia de la Puerta de la Remisién esta mencionada en el Quran; 2: 57-58).

13. Mustadrak por Al-Hakim Al-Haskéani, vol. 3, p. 149, refiriéndolo a Ibn ‘Abbés, con la nota sobre que ésta es una
tradicion clasificada como muy confiable aunque no ha sido narrada por los dos Sheij, Muslim y Bujari.

14. As-Sawa&’iq al-Muhrigah, capitulo 11, p. 91, al tratar la interpretacion del séptimo versiculo mencionado en ese
capitulo.

15. As-Sawa&’iq al-Muhrigah, p. 143.. Le preguntamos a Ibn Hayar: si Ahl al-Beit tiene tan alta posicién, entonces, ¢a
donde os dirigis?

16. As-Sawad’iq al-Muhrigah, capitulo 11, p. 91, al tratar la interpretacion del séptimo versiculo mencionado en ese
capitulo.

17. Reflexiona sobre estas opiniones de Ibn Hayar y luego dime: ¢Por qué no sigui6 la guia de estos Imames en lo que se
refiere a normas y principios islamicos, o a la jurisprudencia y sus leyes, o a las ciencias del Hadiz y del Quran, o las
ciencias de la moral, la educacion y la autorrealizacién? ;Por qué se alejé de ellos ahogandose en el mar de la
incredulidad y el desagradecimiento de las bendiciones y aniquilandose en el desierto de la iniquidad? No obstante, que
Dios pueda perdonarlo por los falsos alegatos que él sembré en contra nuestra, los Shi‘as, y las calumnias que él nos ha
prodigado en su libro.

[1111]
SHARES

Carta 9

17 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Pedido de mas textos respecto al tema en cuestion

Libera las riendas de la pluma y no temas aburrir, puesto que mis sentidos estan atentos y a mi corazon
se le hace larga la espera. En lo referente a tomar el conocimiento de ti, yo estoy dejando a mi alma
acopiarlo, y me encuentro plenamente dispuesto. A causa de tus explicaciones y argumentos, siento

restablecida mi vitalidad y la brida del tedio no me sujeta.

Otorgame mas de esas concisas palabras tuyas y de tu elocuente sabiduria, ya que eso me resulta mas
agradable que la dulzura del agua. Por tus ascendientes te lo pido, concédeme mas de ello. Por Dios

concédeme mas.

Was Salam



[1111]
SHARES

Carta 10

19 de Dhul Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Destellos suficientes de los innumerables textos

Si es que aceptas mi correspondencia con gusto y la recibes dejando a tu alma acopiar el conocimiento,
entonces debes saber cuanto he cifrado mis esperanzas en tener éxito en ello y en que la consecuencia

de mis esfuerzos fuera ese triunfo.

Ciertamente que quien tiene una intencion pura, una buena conciencia, un alma humilde, una
desarrollada moral, buen juicio, y esta coronado con el conocimiento y mullido en los cojines de la
comprension, se hace acreedor a que se represente la verdad en sus palabras y pluma, y se materialice

la justicia y la veracidad con su mano y su lengua.

iNo sabes de qué manera se me hace prioritario el agradecerte y acatar tu directiva!, ya que dices
“concédeme mas”, y, ¢acaso puede haber cortesia, atencién y humildad mayor que esa? Heme aqui
respondiéndote, y que Dios te agracie con el sosiego y la tranquilidad.

Cita At-Tabarani en A/-Kabir y Ar-Rafi‘i en su Musnad, en una cadena de transmisiéon que llega a Ibn
‘Abbas, que éste dijo: Dijo el Mensajero de Dios (que Dios le bendiga y otorgue la paz al igual que a su

familia):

“A quien le complazca vivir de la forma en que yo lo he hecho y morir de la manera en que yo lo he de
hacer, y desee morar en el Jardin del Edén que ha dispuesto mi Sefor, que tome a Ali como Wali
después de mi; que tome como Wali a quien le suceda como Wali, y que siga a la Gente de mi Casa
después de mi, ya que ellos son mi descendencia, quienes fueron creados de mi misma esencia y

fueron agraciados con mi misma comprensién y conocimiento.”

“Por eso, jpobres de aquellos que desmientan sus virtudes y superioridad sobre mi comunidad; aquellos

gue corten mi lazo de unién con ellos, ya que a ésos Dios no les hara llegar mi intercesion!”. 1

Citan Mutir, Al-Baraudi, Ibn Hayar, Ibn Shahin e Ibn Mandah, a través de Is-haq y llegando a Ziad Ibn
Matraf, que éste dijo: Escuché al Mensajero de Dios (s.a.w.) decir: “Quienes quieran vivir de la forma en

que yo lo he hecho, morir como lo he de hacer, y entrar en el Paraiso que mi Sefior me ha prometido,



que es el jardin de la eternidad, que sigan a Ali y a su descendencia después de mi, ya que ellos no les

apartaran de la puerta de la guia, ni les haran entrar por la puerta del extravio”.2

Idéntico es el hadliz de Zaid lbn Argam, quien dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Quien quiera vivir
como Yo lo he hecho, morir como lo he de hacer y habitar en el Paraiso de la eternidad que mi Sefior
me ha prometido, que siga a ‘Ali bn Abi Talib, ya que él no os apartara de la puerta de la guia, ni os

introducira por la puerta del extravio”.3

Andlogo es el hadiz de ‘Ammar lbn lasir, quien dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Encargo la
Wilaiah de ‘Ali Ibn Abi Talib a quien cree en mi y me considera veraz, puesto que quien lo toma como
su Wali, me ha tomado a mi como tal, y quien me toma a mi como Wali, en realidad ha tomado a Dios

como tal.”

“Quien quiere a Ali, me quiere a mi, y quien me quiere, en realidad quiere a Dios. Quien le aborrece,

me esta aborreciendo, y quien me aborrece, esta aborreciendo a Dios, Poderoso e Imponente”.4

También de ‘Ammar, llegando la cadena de transmision al Profeta (s.a.w.): “iDios mio! Que quien crea
en mi y me considere veraz, siga a ‘Ali Ibn Abi Talib, ya que su Wildiah es la mia, y mi Wildiah es la
Wildiah de Dios, Exaltado Sea”.5

Una vez el Mensajero de Dios (s.a.w.) en una de sus disertaciones dijo: “;Oh gente! Por cierto que la
virtuosidad, la nobleza, la posicidn y la Wildiah o supremacia, son del Mensajero de Dios y de su
descendencia, asi que, no os dejéis llevar por las falsedades”.6

También dijo (s.a.w.): “En cada generacion de mi comunidad habra personas justas de entre la Gente
de mi Casa, quienes rechazaran de la religion las tergiversaciones de los extraviados, los artificios de
los falsarios, y las interpretaciones de los ignorantes. Acaso no son vuestros Imames vuestro acceso

hacia Dios? Entonces, observad bien a quién tomais como acceso?”.7

También dijo (s.a.w.): “No tratéis de adelantarosles, ya que seriais aniquilados, ni seais negligentes a
su respecto, puesto que causariais destruccion. No tratéis de ensefarles ya que son mas sabios que

vosotros”.8

También dijo (s.a.w.): “Disponed a la Gente de mi Casa (Ahlu Baiti) en relacién a vosotros, como la
posicidn de la cabeza respecto al cuerpo y como la posicion de los ojos respecto a la cabeza; que

ciertamente que la cabeza no se orienta sino mediante los 0jos”.9

También dijo (s.a.w.): “Imponeos el amor a nosotros Ahl al-Beit, que quien llegue al encuentro de su
Senior sintiendo amor por nosotros, entrara al Paraiso mediante nuestra intercesion, y, jpor Aquel en
Cuyas manos esta mi alma!, ciertamente que ésta no beneficiara a ningun siervo a menos que éste

conozca nuestro derecho”. 10

También dijo (s.a.w.): “Conocer a la familia de Muhammad es inmunidad ante el fuego. El amor a la



familia de Muhammad es la venia para atravesar el sirat (0 puente del paraiso). Y la aceptacion de la

Wilaiah de la familia de Muhammad es una seguridad contra el castigo”. 11

También dijo: “Se mantendran alineados los pies de un siervo el Dia del Juicio, hasta que sea
interrogado sobre cuatro cosas: sobre su vida y como la consumid, sobre su cuerpo y con qué lo
corrompid, sobre su riqueza y en qué la invirtié y de donde la obtuvo, y sobre su amor a nosotros, Ahl
al-Beit”. 12

También dijo (s.a.w.): “Aunque un hombre se establezca entre la Ka'bah y el Magam de lbrahim,13 'y
rece y ayune; si aborrece a la familia de Muhammad, entrara en el fuego”. 14

También dijo (s.a.w.): “Quien muere sintiendo amor por la familia de Muhammad, muere como un
martir. ;Acaso no sabéis que quien muere sintiendo amor por la familia de Muhammad, muere
haciéndose acreedor al perddn? ;Acaso no sabéis que quien muere sintiendo amor por la familia de
Muhammad, muere como un contrito? ;Acaso no sabéis que quien muere sintiendo amor por la familia
de Muhammad, muere como un creyente de fe acabada? ;Acaso no sabéis que quien muere sintiendo
amor por la familia de Muhammad, es albriciado con el Paraiso por el Angel de la Muerte y luego por
Munkir y Nakir?”15

“¢ Acaso no sabéis que quien muere sintiendo amor por la familia de Muhammad, es conducido hacia el
Paraiso de la forma en que la novia es conducida hacia la casa de su esposo? ;Acaso no sabéis que a
quien muere sintiendo amor por la familia de Muhammad, le son abiertas en su tumba dos puertas que
lindan con el Paraiso? ¢Acaso no sabéis que quien muere sintiendo amor por la familia de Muhammad,
dispone Dios su tumba como lugar de visita de los angeles de la misericordia? ¢ Acaso no sabéis que
quien muere sintiendo amor por la familia de Muhammad, muere dentro de la Sunnah o tradicion?
¢Acaso no sabéis que quien muere aborreciendo a la familia de Muhammad, se presentara el Dia de la
Resurreccion teniendo grabado entre sus ojos: "desesperanzado de la Misericordia de Dios"...?”.

Continuando sus palabras hasta el final de su disertacién denominada “Jutbatul ‘Usama”.16

Lo que el Profeta (s.a.w.) quiso con esas narraciones, fue contrarrestar el hecho de dejarse llevar por
las pasiones. Los contenidos de todos estos hadices son mutawdtir,17 especialmente a través de la

pura descendencia.

Tal jerarquia no se hubiera consolidado en sus personas, si no fueran en verdad las significativas
pruebas de Dios, los legitimos abrevaderos de Su Shari’ah, que ocupan el lugar del Mensajero de Dios
(s.a.w.) respecto a Sus ordenes y prohibiciones, y quienes le representan en su conducta de la forma
mas brillante. El que los quiere a causa de esto, en realidad quiere a Dios y a Su Mensajero, y el que

los aborrece, en realidad lo hace con Dios y Su Mensajero.

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “No nos quiere a nosotros, Ahl al-Beit, excepto quien es un creyente

piadoso; y no nos aborrece, sino quien es un hipdcrita miserable”. 18



Es por eso que dice Al-Farazdag:

De la comunidad de quienes les aman asoma la religion,
y de la de quienes les aborrecen, la incredulidad.

De su cercania y aferramiento resulta la salvacion.

Si se quiere enumerar a la gente piadosa,

ellos serian los lideres.

Y si se habla de la mejor gente de la Tierra,

se dira: Ellos son.

Decia Amir Al-Mu’minin ‘Alf (a.s.): “Por cierto que yo, los excelentes de mi origen y los justos de mi
descendencia, somos los mas perceptivos de la gente siendo nifios, y los mas sabios de la gente siendo
adultos. Es a través nuestro que Dios repele la mentira. Es a través nuestro que Dios libera vuestros

cuellos, quitando el lazo de los mismos. Es a través nuestro que Dios abre y sella (los asuntos)”. 19

Suficiente primacia por sobre el resto de la gente, es aquella que Dios, Poderoso e Imponente, les
dispuso; tanto asi, que prescribié que bendecirles formara parte de las oraciones obligatorias de todos
los siervos.20

De esa manera, a menos que se incluyera la bendicion para ellos, no seria correcta la oracion de
ninguna persona, ya sea ésta un Siddiq (veraz), un Faruq (separador entre la verdad y la falsedad) o un
poseedor de una, dos 0 mas luces;21 pues es indispensable para todo aquel que adore a Dios mediante
las oraciones obligatorias, que en momentos en que lo esté haciendo, les bendiga, asi como son

obligatorios para Su adoracion, los dos testimonios.22

Esta posicién es a la cual se dirigen los rostros en procura de ayuda, y ante la cual se inclinan las
miradas de los imames que mencionaste. Por ejemplo dice el imam Ash-Shafi‘i (que Dios esté

complacido con él):

;Oh Familia de la Casa del Mensajero!

amaros fue prescripto por Dios en el Quran que revelo.

Os es suficiente como majestuosa virtud

el que si alguien no os bendice, no se le acepte su rezo.23

Por ahora nos vamos a contentar con estos indicios y pruebas de la obligatoriedad de seguir a Ahl al-

Beit y de marchar segun su conducta, que nos han sido legados por la sagrada tradicion. En el Libro de



Dios, Poderoso e Imponente, hay aleyas normativas que también prescriben eso. Delego esas aleyas a
tu sagacidad y a lo sutil de tu mente, ya que eres de entre quienes se bastan con una sefnal indicadora,

y que con la simple alusion, se les hace innecesaria la especifica indicacion.
Alabado sea Dios, el Sefor del Universo.
Was Salam

Sh.

1. Este hadiz, con las mismas expresiones, es el hadiz N° 3819 de los hadices de Kanz Al-‘Ummal, al final la pagina 217
del tomo 6. También fue citado en Muntajab Al-Kanz, al principio de los comentarios al margen de la pagina 94 del tomo 5
de Musnad Ahmad, sélo que ahi dice “y fueron agraciados con mi misma comprension” y no menciona al conocimiento, lo
que tal vez sea un error de quien lo transcribié. También es mencionado por Al-Hafidz Ab( Na‘im en su Hiliah,
transmitiéndolo de él Ibn Abil Hadid Al-Mu‘tazili, en la pagina 450 del segundo tomo de su comentario del Nahy Al-
Balagah (edicion de Egipto). También lo cita en la pagina 449 transmitiéndolo de Abd Abdillah Ahmad lbn Hanbal, tanto de
su Musnad como del Managib ‘Alf Ibn Abi Talib.

2. Este es el hadiz 2578 de los hadices de Kanz Al-‘Ummal citado al final de la pagina 155 del tomo 6. También lo cité en
Al-Muntajab (ver en Al-Muntajab la ultima linea de las notas de la pagina 32 del tomo 5 del Musnad Ahmad). Es citado por
Ibn Hayar Al-‘Askalani en forma resumida, en la biografia de Ziad lbn Matraf, en la primera parte en que alude a su
enfermedad. Luego dice: “Mencioné en su cadena de transmision a lahia Ibn lu‘la Al-Muhéaribi quien esta catalogado como
débil (lo transmitido por él)”. Esto es realmente extrafo para alguien como Al-‘Askalani, ya que lahia lbn lu‘la Al-Muharibi
esta catalogado como zigah (confiable) por unanimidad. Es asi que Al-Bujari lo cita en su Sahih respecto a la
peregrinacion de Al-Hudaibiah, como asi también lo hace Muslim en su Sahih, en el capitulo de Al-Hudud (las penas
estipuladas por la shari‘ah o ley islamica). Adh-Dhahabi, en Al-Mizan, transmite su confiabilidad como algo categoérico.
Asimismo, tanto el Imam Al-Qaisarani como otros, lo consideran de entre aquellos usados como prueba por los dos Sheij
Muslim y Al-Bujari, y por otros.

3. Citado por Al-Hékim, al final de la pagina 128 del tomo 3 de su Sahih Al-Mustadrak. Luego dice: Este hadiz tiene una
cadena de transmision catalogada como confiable ain cuando los dos Sheij no lo mencionaron. Es citado por At-Tabarani
en Al-Kabir y por Abl Na‘im en Fada'’il As-Sahabah. Es el hadiz 2577 de los hadices de Kanz Al-‘Ummal, que esta
mencionado en la pagina 155 del tomo 6. También lo mencion6 en Muntajab Al-Kanz (ver las notas de la pagina 32 del
tomo 5 del Musnad).

4. Citado por At-Tabarani en Al-Kabir y por Ibn ‘Asakir en su Ta’rij. Es el hadiz 2571 de los hadices de Kanz Al-‘Ummal,
citado al final de la pagina 153 del tomo 6.

5. Citado por At-Tabarani en Al-Kabir, en una narracién de Muhammad Ibn Abi ‘Ubaidah Ibn Muhammad Ibn Ammar Ibn
lasir, quien transmitié de su padre, de su abuelo, de Ammar. Es el hadiz 76 de los hadices del Kanz / p.155 / T.6. También
es citado en Al-Muntajab.

6. Citado por Abush Sheij en un extenso hadiz. Transmitido por Ibn Hayar al final de la explicacion del cuarto de los
sentidos que se menciona en el Tafsir o exégesis de la aleya del amor a la familia del Profeta (s.a.w.), en la pagina 105 de
su As-Sawa‘ig.

7. Citado por Al-Mullah en su Sirah y por Ibn Hayar en As-Sawa‘iq Al-Muhrigah, en la exégesis de la aleya que dice: «y
detenedles, puesto que son responsables» (Quran; 37:24) (p.90, edicién Al-Maimanah - Egipto).

8. Citado por At-Tabarani en el hadiz de Az-Zaqalain, y referido a él por Ibn Hayar en la exégesis de la aleya «y
detenedles, puesto que son responsables», que es la cuarta de las que cita en el capitulo 11 de su As-Saw&‘iq (p.89,
edicion Al-Maimanah - Egipto).

9. Citado por varios autores de los libros de tradiciones conocidos, en una cadena que llega a Abu Dharr, quien la remite al



Profeta (s.a.w.). La cita el Imam As-Saban, en el capitulo correspondiente a Ahul Bait (a.s.) de su libro As‘af Ar-Raguibin.
También la narra el Sheij lusuf An-Nahbani en la pagina 31 de Ash-Sharaf Al-Mu’abbad. Asi también la citan varios
narradores de entre los catalogados como confiables. Esta es una clara estipulacion de la obligatoriedad de su jefatura y
de que la guia y la orientacién hacia la verdad no es posible sino por su intermedio.

10. Citado por At-Tabarani en Al-Awsat. Narrado por As-Suiuti en lhia Al-Maiit, por An-Nabhani en su Arba‘in Al-Arba‘in,
por Ibn Hayar en el capitulo “el incentivo por su amor” del libro As-Sawa'‘ig, y por muchos otros sabios notables. Observa
con detenimiento su dicho “no beneficiara al siervo su accién excepto conociendo nuestro derecho”, luego dime ¢ cual es
ese derecho que Dios dispuso como condicion para la aceptacion de las acciones? ¢ Acaso no es el escucharles y
obedecerles y el dirigirse a Dios, Poderoso e Imponente, por su firme sendero y recto camino? ;Qué otro derecho sino el
de la profecia y el califato o regencia, tiene tan grandes efectos?

11. Citado por el Qadi ‘lad en la seccién que dispuso para explicar que, dentro del respeto y deferencia para con el Profeta
(s.a.w.), esta la deferencia para con su familia y descendencia (Ash-Shafa, al principio de la p.40, en la 2® seccion de la
edicién Al-Astanah 1328 H.). Tu bien entiendes que aqui conocerles implica mas que el mero hecho de saber sus
nombres, conocer sus personas y su parentesco con el Mensajero de Dios (s.a.w.). Si fuera por eso, Abu Yahl y Abu
Lahab bien sabian todo esto. El significado de conocerles es reconocer su condicion de dotados de autoridad después del
Profeta (s.a.w.) conforme a su dicho (s.a.w.): “Quien muere y no conoce al Imam de su época, ha muerto en la
ignorancia”. El significado preciso de los conceptos mencionados sobre amarles y disponerse bajo su Wilaiah, es el del
amor indispensable hacia quienes son la "gente de la verdad" de entre los Imames de la rectitud, y el de la aceptacion de
su Wildiah.

12. Si ellos no tuvieran esa posicion ante Dios, que consta de la obligatoriedad de escucharles y obedecerles, el precepto
de amarles, no tendria tal magnitud. Citado por At-Tabarani, quien lo remite a lon ‘Abbas, en un hadiz MarfQ‘, o sea un
hadiz en el que no se menciona al narrador que liga al mismo con el Profeta (s.a.w.). Narrado por As-Suiuti en lhia Al-
Maiit y An-Nabhani en su Arba‘in, asi como por varios otros de entre los sabios notables.

13. El Magam o “sitial” de Ibrahim esta situado a unos metros de la Ka‘bah (segun el Figh imamita, es entre estos dos que
se debe realizar el Tawaf o circunvalacion a la Ka‘bah durante la peregrinacion).

14. Citado por At-Tabarani y Al-Hakim, asi como en el Arba‘in de An-Nabhani, en Ihia Al-Maiit de As-Suiuti y en muchos
otros libros. Este hadiz es similar al que dice: “jPor Aquel en Cuyas manos esta mi vida! que no se beneficiara ningin
siervo excepto conociendo nuestro derecho”. Si el hecho de aborrecerles no fuera como aborrecer a Dios y a Su
Mensajero (s.a.w.), no se invalidarian las [buenas] acciones de quienes les aborrecen, siendo que es asi, aunque se
establezcan entre la Ka‘bah y el Magam de Ibrahim, recen y ayunen. Si no fuera por el hecho de que representan al
Profeta (s.a.w.), no tendrian tal posicién. Citan Al-Hakim e Ibn Haban en su Sahih, asi como An-Nabhani en su Arba‘in y
As-Suiuti en su Ihia Al-Maiit, una narracién de Ab( Sa‘id , quien transmite que el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “;Por
Aquel en Cuyas manos esta mi alma!, no hay hombre que nos aborrezca a nosotros, Ahl al-Beit, sin que entre en el
fuego”. Cita At-Tabarani, asi como An-Nabhani en su Arba‘in y As-Suiuti en su lhia Al-Maiit, una narracién del Imam
Hasan (a.s.), el nieto del Profeta (s.a.w.), quien le dijo a Mu‘awiah Ibn Jadiy: “;Cuidate de no aborrecernos a nosotros Ahl
al-Beit, ya que dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Nadie nos aborrece, ni nadie nos envidia, sin que sea alejado del Haud

2”9

o Fuente del Paraiso con un latigo de fuego””. Dijo el Profeta (s.a.w.) en una de sus disertaciones: “;Oh gente!, quien nos
aborrece a nosotros Ahl al-Beit, seré resucitado por Dios en el Dia del Juicio como judio”. (citado por At-Tabarani en Al-
Awsat, asi como por As-Suiuti en Ihia Al-Maiit, An-Nabhani en su Arba‘in y otros).

15. Munkir y Nakir son los dos angeles encargados de formular las preguntas que dicen: “;,Quién es tu Dios?”, “;Cuél es
tu religién?”, “;Cual es tu Libro?”, “; Quién es tu Profeta?”, “; Quién es tu Imam?”, etc., y que dirigen a las personas
después de su muerte.

16. Citado por Az-Za'labi en la exégesis de la aleya del Amor a la Familia del Profeta (s.a.w.) de su Tafsir Al-Kabir,
remitiéndolo a Yarir Ibn Abul-lah Al-Bayli, del Mensajero de Dios (s.a.w.). Az-Zamajshari en su Tafsir Al-Kashshaf
cataloga la transmisién como aceptada categéricamente.

17. Hadiz que tiene numerosas cadenas de transmision no relacionadas entre si.

18. Citado por Al-Mul-lah como el segundo de los sentidos de la aleya 14 del capitulo 11, del libro As-Sawa'ig.

19. Citado por Abdul Gani Ibn Sa‘d en Idah Al-Ishkal. Es el hadiz 6050 de los hadices del Kanz, que figura al final de la



p-396 del tomo 6.

20. Es la frase que se expresa durante el testimonio que dice: “Dios mio bendice a Muhammad y a la familia de
Muhammad, asi como bendijiste a Ibrahim y a la familia de Ibrahim” (segun la escuela imamita sélo es obligatorio decir la
primera parte que dice: “Dios mio bendice a Muhammad y a la familia de Muhammad”).

21. Siddiq, FarGqg y Dhin Nurain (poseedor de dos luces) son los apelativos con que los hermanos de las escuelas de
tendencia sunnah denominan a los tres primeros califas.

22. Shahadatain o dos testimonios, es la frase: “Testimonio que no hay divinidad sino Dios y testimonio que Muhammad es
Su siervo y Enviado”.

23. Estos versos forman parte de las alabanzas conocidas de Ash-Shéfii. De entre quienes se refieren a éstos de forma
categorica estan: Ibn Hayar al comentar la aleya que dice «Por cierto que Dios y Sus angeles bendicen al Profeta...» (p.88
de As-Sawa‘iq); An-Nabhani, en la p.99 de Ash-Sharaf Al-Mu’abbad; el Imam Abu Bakr Ion Shahabuddin, en Rashfat
As-Sadi y otros.

[1111]
SHARES

Carta 11

20 de Dhal Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Admiracion por las claras tradiciones que presentamos

Te has honrado con tu excelente escrito, el cual es preciso en sus procedimientos y de facil
comprension. Has llenado con él el cubo hasta el nudo de su cuerda, y lo has vertido como un torrente
que baja de las cimas de las montanas. He estado bastante tiempo reflexionando en él y observo que

eres consistente en la disputa, tenaz en la discusion, fuerte en la elocuencia y de una lengua aguda.

2. Desconcierto para conciliarlas con las posturas de la mayoria

Cuando me he sumergido en el mar de tus pruebas y he examinado con detenimiento tus argumentos,
me he encontrado en un estado de confusion. Observo tus pruebas y las veo ineludibles. Observo tus
evidencias y las encuentro categéricas. Observo los Imames de la Pura Descendencia y, he ahi que
tienen tal elevada posicion dispuesta por Dios y Su Mensajero que se debe bajar los hombros en sefal

de humildad ante su mencion, por reverencia y veneracion.

Luego observo la mayoria de la gente de la Qiblah y al gran conjunto que conforman aquellos de esta
comunidad que son como yo, y he ahi que su postura estd en divergencia con lo que implica lo
manifiesto de esas pruebas. Por ello, me debato entre dos almas: una que tiende a seguir tus
argumentos, y otra que se refugia bajo la mayoria de la gente de la Qiblah. Te he prodigado la direccion
de la primera, la cual permanece contigo, pero en cambio la otra se te aparta y opone, a causa de su



renuencia.

3. Requerimiento de pruebas del Libro de Dios

¢ Acaso puedes presentarle a ésta, pruebas del Libro de Dios, que sean categdricas, de tal forma que

anulen su proclividad y se interpongan entre ella y la opinion general?
Was Salam.

S.

[1111]
SHARES

Carta 12

22 de Dhal Qi‘dah de 1329 H.L.

1. La pruebas del Libro de Dios

Eres —-por gracia de Dios- de entre aquellos que tienen un amplio conocimiento del Libro de Dios, y que

dominan sus aspectos manifiestos y ocultos con experiencia.

¢Acaso de entre Sus espléndidas aleyas ha sido revelado respecto a alguien, como lo ha sido en
relacion a la Pura Descendencia? ;Acaso sus aleyas determinantes han dispuesto para alguien mas el
alejamiento de la abominacion? ;Acaso hay en el universo alguien que posea algo como la aleya que
anuncia su condicion de purificados?1 ¢ Acaso ha sido prescrito el amar a alguien como lo ha sido con
ellos mediante una disposicion revelada?2 ;Acaso Gabriel descendio con la aleya de Mubahalah (la

ordalia) refiriéndose la misma a alguien, fuera de ellos?3

¢Acaso llegd la sura Hal Ata como alabanza para alguien, fuera de ellos?4 ;Acaso no son el cordel de
Dios sobre el cual dijo: «...y aferraos al cordel de Dios y no os dividais» 75 Acaso no son los veraces
sobre quienes dijo: «Y estad con los veraces» 76 ;Acaso no son sirdtul-lah (el camino de Dios) sobre el
cual dijo: «...ciertamente que éste es mi recto camino, jseguidlo pues!», y Su sendero sobre el que dijo:

«... Y no sigais los diversos senderos porque os desviarian del Suyo» 7?7

¢Acaso no son los dotados de autoridad sobre quienes dijo: «;Oh creyentes! Obedeced a Dios,
obedeced al Mensajero y a los dotados de autoridad de entre vosotros» 78 ; Acaso no son la gente
informada sobre quienes dijo: «Preguntad a la gente informada si es que no sabéis» 79 Acaso no son



los creyentes sobre quienes dijo: «Y a quien después de habérsele evidenciado la direccion correcta se
oponga al Mensajero y no siga el sendero de los creyentes, le apartaremos en la medida en que él se

haya apartado y le introduciremos en el infierno» 710

¢Acaso no son los guias sobre quienes dijo: «Ciertamente que tu eres un amonestador y que para cada
pueblo hay un guia» 711 ;Acaso no son aquellos a quienes Dios agraci6 y a quienes sefiala en sab‘ul
mazani (la suraAl-Fatihah) en el Sagrado Quran diciendo: «guianos por el sendero recto, el sendero de
aquellos a quienes agraciaste»,12 asi como los sefiala en la aleya que dice: «y quienes obedezcan a
Dios y a Su Mensajero, ciertamente que esos estaran junto a aquellos a quienes Dios agracio de entre

los profetas, los veraces, los testigos (de cada comunidad), y los virtuosos» 13

¢ Acaso no les dispuso al-wildiatul ‘4mmah (la supremacia general), restringiéndola a sus personas

después del Mensajero (s.a.w.)? Para ello lee la aleya que dice: «Por cierto que vuestro Wali sélo es
Dios, el Mensajero y los creyentes que rezan y dan el diezmo mientras estan inclinados en la oracion.
Que quien tome como Wali a Dios, a su Mensajero y a los creyentes, que sepa que los del partido de

Dios son los vencedores» .14

¢Acaso no dispuso el perddn para quien se arrepienta, crea y haga el bien, con la condicion de
encaminarse en la senda de su Wildiah, al decir: «Ciertamente que otorgo Mi perdon a quien se

arrepiente, cree y hace el bien y luego se encamina» 715

¢ Acaso su Wildiah no forma parte del depdsito sobre el cual Dios, Glorificado Sea, dice: «Por cierto que
ofrecimos el depdsito a los cielos, a la tierra y a las montanas, pero rechazaron portarlo y le temieron,

mientras que el ser humano se hizo cargo. Ciertamente que él fue inicuo e ignorante» 716

¢Acaso (la Wilaiah) no es precisamente esa paz en la cual Dios nos ordené ingresar diciendo: «/Oh
creyentes! Ingresad todos en la paz y no sigdis los pasos de Satanas...»?17 jAcaso no es “la dicha”
sobre la que Dios, Glorificado Sea, dice: «...Luego, en verdad que ese dia seréis preguntados acerca de

la dicha» 718

¢ Acaso no le fue ordenado al Mensajero de Dios (s.a.w.) su anunciacion? ;Acaso Dios no le exhort6 a
ello de una forma tal que se asemeja a un ultimatum, ya que dijo: «;Oh Mensajero! Anuncia lo que te
fue revelado de parte de tu Sefior, ya que si no lo hicieras no habrias hecho llegar Su Mensaje, que por

cierto que Dios te mantendra a salvo de la gente. En verdad que Dios no guia a los incrédulos» 719

¢ Acaso el Mensajero de Dios (s.a.w.) no elevo su anunciacion de parte de Dios en el dia de Gadir
cuando pronuncio su disertacidon y habld profusamente, revelando Dios a continuacion: «...Hoy, Os He
perfeccionado vuestra religion, He completado mi gracia para con vosotros, y os He preferido el Islam
por religion» 720

¢Acaso no has visto como obro tu Sefor ese dia con aquel que abiertamente rechazé la Wildiah e

importuné al Mensajero de Dios (s.a.w.) diciendo: “;Dios mio! Si ésta es la verdad de Tu parte,



entonces haz caer piedras del cielo sobre nosotros o envianos un severo castigo”, y he ahi que Dios
hizo que cayera sobre él una piedra de siyyil igual que les sucedié a “Los Comparieros del Elefante”,
reveldndose en ese momento la aleya que dice: «Alguien ha pedido un castigo inmediato. Ciertamente

que para los incrédulos no habra quien lo contenga».21

La gente sera interrogada sobre su wildiah el dia en que sea resucitada, segun lo indica la exégesis de
la aleya que dice: «...y detenedles puesto que deben responder».22 Y esto no es de estanar, puesto
que su wildiah forma parte de aquello por lo cual fueron enviados los profetas (s.a.w.) y por lo que
fueron dispuestos sus sucesores y aquellos que constituyen la prueba de Dios en la tierra. Esto es lo
que expresa la exégesis de la aleya que dice: «...Y pregunta a aquellos de nuestros Mensajeros que

enviamos antes que a ti».23

Es mas, la wildiah forma parte del pacto que Dios tomo al decir «;Acaso no soy vuestro Sefior?». Esto
es lo que expresa la exégesis de la aleya que dice: «... Y cuando tu Sefor extrajo del espinazo de los
hijos de Adan su descendencia y les hizo testificar contra si mismos: "Acaso no soy vuestro Sefior?".

Dijeron: "Claro que si...».24

Adan aprendié de su Sefor unas palabras mediante las que pidio la intercesién de Ahl al-Beit (por el
error cometido) y le fue aceptado su arrepentimiento.254h/ al-Beit (a.s.) son aquellos sobre quienes
Dios anuncié que no castigaria.26 Son la seguridad de la gente de la Tierra y su medio para llegar a El.

Ellos son los envidiados sobre quienes Dios dice: «;Acaso envidian a la gente por las gracias que Dios
les confirio» 7,27 Son los imbuidos del conocimiento, sobre quienes dijo: «Y los imbuidos de la ciencia

dicen: creemos en El».28

Son quienes seran dispuestos en los murallones, acerca de quienes dice: «Y sobre los Murallones
habra hombres, cada uno de los cuales sera reconocido por su aspecto».29 Son los hombres veraces
sobre quienes dice: «Entre los creyentes hay hombres que fueron veraces en relacion a lo que pactaron
con Dios. Entre ellos hay quien ya ha dado su vida, como asi también quien aun espera sin cambiar en

absoluto» .30

Ellos son la gente de la Glorificacion sobre quienes Dios, Exaltado Sea, dice: «...En ellas glorifican a
Dios manana y tarde hombres a quienes ni el comercio ni la venta les distraen del recuerdo de Dios, de
realizar la oracion, y de dar el diezmo. Ellos temen el dia en que se perturben los corazones y las

miradas» .31

Sus casas fueron mencionadas por Dios, Poderoso e Imponente, al decir: «...En casas que Dios ha
permitido que sean erigidas y se mencione Su Nombre en ellas».32 Dios ha dispuesto su hornacina
como ejemplo de Su luz:33«Suyo es el efemplo sublime de los cielos y la tierra. Es el Poderoso, El
Prudente» . Ellos son los aventajados, aquellos que son los mas cercanos.34 Ellos son los sinceros,35

los testigos (de cada comunidad), y los virtuosos.



Es refiriéndoseles y a sus cercanos que Dios dijo: «y de entre quienes creamos hay una comunidad que
se dirige con la verdad y, segun ella, obran con justicia».36 Dice Dios respecto a su grupo y al de sus
antagonistas: «No se equiparan los moradores del Fuego con los moradores del Paraiso. Los

moradores del Paraiso seran los Triunfadores».37

En relacién a ambos grupos también dice: «;Acaso dispondremos a quienes creen y hacen el bien
como a quienes corrompen en la Tierra? ;Acaso dispondremos a los piadosos como a los
perversos?».38 También: «;Acaso suponen los que cometen acciones infames que les dispondremos
como a aquellos que creen y hacen el bien? ;Suponen que sera igual su vida y su muerte? ;Que mal

Jjuzgan».39

Dios se refiere a Ahl al-Beit y a sus seguidores diciendo: «Por cierto que quienes creen y hacen el bien,
esos son lo mejor de las criaturas» .40 Respecto a ellos y a sus oponentes, dice: «Estos son dos grupos
que disputan sobre su Sefior. En cuanto a los incrédulos, les seran confeccionadas vestimentas de

fuego y les sera vertida agua hirviendo sobre sus cabezas».41

Fue revelado respecto a ellos y a sus enemigos: «;Acaso quien haya sido creyente sera como quien
haya sido corrupto? ;No se equipararan! En cuanto a quienes creen y hacen el bien, esos tendran los
Jardines de la Morada como alojamiento por lo que hacian. En cuanto a quienes corrompan, su morada
serd el Fuego. Cada vez que quieran salir de él seran devueltos les sera dicho: ";Gustad el castigo del

Fuego que desmentiais!» .42

Dios, Glorificado Sea, reveld respecto a ellos y a quienes se jactaban de tener mas méritos, lo

siguiente: «;Acaso considerais que dar de beber a los peregrinos y encargarse del mantenimiento de la
Sagrada Mezquita le la Meca) se compara a quien cree en Dios y en el Ultimo Dia, y hecha por la causa
de Dios? jNo se equiparan ante Dios! Dios no guia a los inicuos».43

Dice respecto a su Nobleza e hidalguia ante las dificultades y desgracias: «Entre la gente hay personas
que ofrecen su vida procurando la complacencia de Dios. Ciertamente que Dios es Benevolente con

Sus siervos».

También dice: «Dios ha comprado de los creyentes sus vidas y posesiones a cambio del Paraiso.
Combaten por la causa de Dios donde matan y son matados. Es verdaderamente una promesa de Dios
contenida en la Tora, el Evangelio y el Quran, y ;Quién mejor que Dios para cumplir su pacto?
iRegocijaos por la alianza que habéis jurado! Ese es el triunfo magnifico. Los que se arrepienten, los
que adoran (a Dios), los que Le alaban, los que ayunan, lo que se inclinan, los que se prosternan, los
que ordenan el bien, los que prohiben el mal, los que observan las leyes de Dios... jAlbricias a los

creyentes!»

«Los que brindan su riqueza por la noche y en el dia, en secreto y publicamente, ellos tendran su
recompensa junto a su Sefior. No tendran ningun temor ni se atribularan».44 Ellos corroboraron la

Verdad, lo cual es atestiguado por Dios, bendito sea Su Nombre, diciendo: «En cuanto a quien trae la



Verdad y la corrobora, ciertamente que esos son los temerosos».45

Forman parte del grupo de intimos y leales al Mensajero de Dios (s.a.w.) y de sus parientes mas
cercanos, a quienes Dios particularizé con el buen cuidado y atencion del Profeta (s.a.w.), diciendo:
«...Y advierte a tus parientes mas cercanos». Ellos son ulul arham o los parientes de sangre: «Los

parientes de sangre, algunos tienen prioridad sobre otros en el Libro de Dios».

Son quienes el dia de la Resurreccion seran elevados al nivel de aquellos que seran reunidos con él en
la morada de los jardines de la delicia. Esto en base al dicho del Altisimo: «En cuanto a los creyentes, a
quienes sus descendientes les hayan seguido con fe, les reuniremos con ellos, y no les
menoscabaremos sus obras en absoluto».46 Son aquellos a quienes les corresponde el derecho que el
Quran manifiesto diciendo: «...Y da a los parientes su derecho».

Son aquellos a quienes se debe dar el Jums o quinto de algunas ganancias, lo cual fue prescripto
realizar: «...Y sabed que de todo aquello que obtengais algo, un quinto corresponde a Dios, al
Mensajero y a sus parientes...». Ellos forman parte de aquellos a quienes corresponde el botin de las
batallas: «Lo que Dios haya dispuesto como botin de la poblacion de las aldeas para Su mensajero,
corresponde a Dios, al Mensajero, a sus parientes...».

Ellos son Ahl al-Beit a quienes se dirige la aleya que dice: «Por cierto que Dios solo quiere alejar de
vosotros la impureza, Ahl al-Beit, y purificaros de sobremanera». Ellos son Al lasin (la familia de lasin),

a quienes Dios da Sus saludos en Su prudente Libro, diciendo: «jQue la paz sea con Al lasin».47

Son Al Muhammad (la Familia de Muhammad), a quienes bendecir y saludar es algo prescrito por Dios
a Sus siervos. Dijo: «Por cierto que Dios y Sus angeles bendicen al Profeta OH creyentes! Bendecidle
y saludadle como se debe!». La gente pregunté: “;Oh Mensajero de Dios! En cuanto a cémo saludarte,
eso lo hemos aprendido, pero ;como debemos bendecirte?”. A lo que respondié: “Decid: jDios mio!
Bendice a Muhammad y a la Familia de Muhammad asi como bendijiste a lbrahim y a la familia de

Ibrahim...”.

Con este hadiz se entiende que bendecidles forma parte de la bendicidn al Profeta (s.a.w.) que se
ordena efectuar en la aleya mencionada. Por eso, los sabios la consideran como una de las aleyas que
fueron reveladas a su respecto. Incluso Ibn Hayar la cuenta en el capitulo 11 de su libro As-Sawa’iq
como una de las aleyas relacionadas a Ahl al-Beit (a.s.).48 jBienaventurados sean! jQue buen

destino!49 «Los Jardines del Edén, cuyas puertas les estaran abiertas».

Son los elegidos de entre los siervos de Dios. Los que se adelantan en realizar buenas obras, con la
anuencia de Dios. Los Herederos del Libro de Dios, sobre quienes dice: «Luego hicimos heredar el
Libro a quienes elegimos de entre nuestros siervos. Entre ellos hay quien es injusto consigo mismo (es
quien no conoce al Imam); hay quien es moderado (es el seguidor del Imam); y hay quien se adelanta a

realizar buenas obras con la anuencia de Dios (es el Imam), y esa es la gracia magnifica».50



Es suficiente esta cantidad de aleyas. Dijo Ibn ‘Abbas: “Fueron reveladas trescientas aleyas solamente
respecto a ‘Ali (a.s.)”.51 Otro dijo: “Fue revelado respecto a ellos un cuarto del Quran”. Y no es de

extranar, puesto que son sus similes, y no se separaran el uno del otro.

Conténtate ahora con las aleyas determinantes que presentamos, ya que las determinantes constituyen
el nucleo del Libro. Témalas con tranquilidad. De ellas despunta la claridad de la aurora. Témalas con
facilidad y serenidad. Tomalas sabiendo que provienen de Quien es Informado, que nadie te informara

como El.
Was Salam.

Sh.

1. Como dicen las palabras del Altisimo: «Dios solo quiere alejar de vosotros la impureza, Ahl al-Beit, y puificaros de
sobremanera» (Quran: 33/33).

2. jPor supuesto que no! Sino que eso es algo que les es exclusivo: «Di: no os pido por ello recompensa, excepto el amor
a mi familia. Que quien realice una buena accién (que aqui es el amar a Ahl al-Beit), le aumentaremos el valor de su obra.
Dios es indulgentisimo (con la gente que les ama) Agradecido (por ello)» (Quran: 42/23).

3. jPor supuesto que no! Sino que eso fue revelado en relacion a ellos en particular: «Ya quien te discuta respecto a ella,
después del Conocimiento que te ha llegado, diles: “jVenid! Convoquemos a nuestros hijos y a los vuestros, a nuestras
mujeres y a las vuestras,' a nosotros mismos y a vosotros mismos; luego execrémonos mutuamente para que la maldicion
de Dios caiga sobre los embusteros!”» (Quran; 3:61)

4. Indicando la revelacion de la Sura Ad-Dahr o Al-Insén (76) la cual se refiere a ellos y a sus enemigos. El comienzo de
la misma, después de la invocacion del nombre de Dios, es hal ata («¢acaso ha llegado?»).

5. Cita el imam Az-Za'labi en su Tafsir al-Kabir, el sentido de esta aleya. Refiriendo la narracién a una cadena de
transmision que llega a Aban Ibn Taglib, que dijo el Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.): “Nosotros somos el cordel de Dios sobre
el cual dijo: «y aferraos al cordel de Dios y no os dividais»”. Ibn Hayar la considera como una de las aleyas reveladas en
relacion a ellos. Es la aleya N° 5 de las que cita en la primera parte del Capitulo 11 de su As-Sawa‘ig. Transmite en su
Tafsir lo que Az-Za‘labi cita del Imam As-Sadiq (a.s.), Segln el imam Abu Bakr Ibn Shahab, dice el imam Ash-Shafi‘i:
“Cuando he visto a la gente siendo llevada por sus tendencias hacia mares de iniquidad e ignorancia me he embarcado
con el nombre de Dios, en las arcas de la salvacion, que son Ahlu Baitil Mustafa (la Familia de la Casa del Elegido), el
sello de los Mensajeros (s.a.w.), y me he aferrado al cordel de Dios, que es la supremacia que ellos poseen, puesto que
nos fue ordenado aferramos al cordel”.

6. Los veraces aqui, son: el Mensajero de Dios (s.a.w.) y los Imames de su Pura Descendencia (a.s.), como lo indican
hadices confiables y mutawatir, entre los que esta lo citado por Al-Hafidz Abu Na‘im y Maufig lon Ahmad, y que es citado
por Ibn Hayar en su exégesis de la quinta aleya del Capitulo 11 de su As-Sawa‘iq / p.90, y que llega al Imam Zain Al-
‘Abidin. Son las palabras que de él citamos al final de la Carta 6.

7. Decian los Imames Al-Baqir y As-Sadiq (a.s.): “Aqui, «el sendero recto» es el Imam, y «no sigdis los diversos
senderos» son los imames de la incredulidad, y «porque os desviarian del Suyo» somos nosotros, que somos Su
sendero”.

8. Narra Ziqatul Islam Ibn la‘q(ib, en una cadena de transmision confiable que llega a lazid Ibn Al-‘Uyli, que dijo: “Pregunté
a Abu Ya‘far (ellmam Muhammad Al-Bagir) acerca de las palabras del Altisimo: «Obedeced a Dios, obedeced al
Mensajero y a los dotados de autoridad de entre vosotros», y me respondio6 citando la siguiente aleya: “«jAcaso no ves a
quienes les fue otorgado parte del Libro, que creen en los idolos y en el Seductor (Satanas) y les dicen a los incrédulos,

éstos estan en un mejor camino que los creyentes?». Dicen a los imames de la incredulidad y a los que invocan al Fuego,



que éstos estan en un mejor camino que el de la familia de Muhammad. «Esos son a quienes Dios maldijo, y, en verdad
que a quien Dios maldice, no le encontraras auxiliador alguno. ;0O acaso les tocé parte del dominio...?», o sea el Imamato
y el Califato. «En ese caso, no darian a la gente nada en absoluto, ¢acaso envidian a la gente por las gracias que Dios les
concedio?», nosotros somos los envidiados por el Imamato que Dios no concedid, sin habérselo dado a nadie mas de
entre Su Creacion. «En verdad que otorgamos a la familia de Ibrahim el Libro y la prudencia, y les concedimos un
magnifico reino». Dice: «dispusimos entre ellos los mensajeros, los profeta y los imames». ;Cémo pueden reconocer eso
para la familia de Ibrahim y al mismo tiempo negarlo para la familia de Muhammad? «Entre ellos hay quien cree en ello y
quien se ha desviado. El Infierno les bastara como fuego». (para las aleyas citadas en este hadiz ver: Quran 4/51-55).

9. Cita Az-Za'labi, de Yabir, el sentido de esta aleya en su Tafsir Al-Kabir: Cuando fue revelada esta aleya, dijo Ali (a.s.):
“Nosotros somos la gente informada”. Eso mismo es lo indicado por los demas Imames de la Guia. El Allamah Al-Bahrani
cita en el Capitulo 35, veinte y pico de hadices con este contenido, que estan catalogados como confiables.

10. Cita Ibn Mardawaih en la exégesis de la aleya, que el propoésito, aqui, de oponerse al Mensajero (s.a.w.), es la
oposicion en lo relacionado a Ali (a.s.), Y que “la direccion correcta” en «quien después de habérsele evidenciado la
direccion correcta», esta relacionada a Ali (a.s.). Cita algo similar Al- ‘Afiashi en su Tafsir. Los hadices confiables son
mutawatir a través de las cadenas de transmision ligadas a la Pura Descendencia, que explican «el sendero de los
creyentes» diciendo: “Yo soy su sendero”.

11. Az-Za'labi, en la exégesis de esta aleya que hace en su Tafsir Al-Kabir, cita de Ibn ‘Abbas que éste dijo: Cuando fue
revelada esta aleya, el Mensajero de Dios (s.a.w.) puso la mano sobre su pecho y dijo: “Yo soy el Amonestador y Ali es el
Guia. Y es por tu intermedio ;Oh Ali! que se guian los encaminados”. Esto es lo que varios exegetas y expertos en hadices
citan de Ibn ‘Abbas. Dijo Muhammad Ibn Muslim: “Le pregunté a Abu Abdullah (el Imam Ya‘far As-Sadiq) acerca de esta
aleya y dijo: “Cada uno de los Imames es el Guia de su época’. Dijo el Imam Abu Ya‘far Al-Bagir al explicarla: “El
Amonestador es el Mensajero de Dios, y el Guia es ‘Ali”. Luego anadié: “;Por Dios!, que (esa posicion) continua en
nosotros hasta la hora actual”

12. Cita Az-Za'labi en su exégesis de la sura Al-Féatihah, en su Tafsir Al-Kabir, en una narracién de Abl Buraidah, que «el
sendero recto» es el camino de Muharnmad (s.a.w.) y de la Familia de Muhammad (a.s.). Segun la exégesis de Kaki‘ lbn
Al-Yarrah, de Sufian Az-Zauri, de As-Sadii, de Asbat y de Muyahid, que ambos narran de Ibn ‘Abbas que respecto a
«guianos por el sendero recto» dijo: Decid: “Guianos hacia el amor a Muhammad y la Gente de su Casa”.

13. Sin discusion los Imames de Ahl al-Beit son los Sefiores de entre los Veraces, los testigos (de cada comunidad), y los
Virtuosos.

14. Los exegetas son unanimes —como reconoce Al-Qushyi, quien es uno de los imames de los Ash‘aritas, en el tema del
Imamato en su comentario del libro At-Tayrid- en que esta aleya fue revelada refiriéndose a ‘Alf (a.s.) al dar éste limosna
mientras se hallaba inclinado en la oracion. Cita An-Nisd’i en su Sahih, de Abdul-lah Ibn Salam, que fue revelada en
relacién a ‘Ali. También el autor de Al-Yam‘ bain As-Sihah As-Sittah (EI Agrupamiento de los Seis Sihah) narra su
revelacion refiriéndose a él, en la exégesis de la sura Al-M&’idah. Cita Az-Za'labi en su Tafsir Al-Kabir, su revelaciéon a
causa de Amir Al-Mu"minin.

15. Ibn Hayar en la primera seccion del Capitulo 11 de su As-Sawa‘iq, dice textualmente: “La octava aleya es el dicho del
Altisimo que dice: «Ciertamente que otorgo Mi perddn a quien se arrepiente, cree y hace el bien y luego se encamina».
Dijo Zabit Al-Bannai: “Es el que se encamina a la wilaiah de Ahl al-Beit (a.s.). Eso mismo es transmitido de lbn Abi
Ya‘far’. Luego Ibn Hayar narra hadices sobre la salvacion de quien se encamina por su intermedio (a.s.). También sefiala
lo transmitido por Al-Hariz Ibn lahia; de que el Imam Al-Bagir (a.s.) le dijo: “;Oh Hariz! {Acaso no ves como Dios dispone
condiciones, y que el arrepentimiento, la fe y la accién correcta no benefician en nada a ninguna persona a menos que se
encamine hacia nuestra wilaiah”. Luego, remitiendo el hadiz a su abuelo Amir Al-Mu’minin (a.s.), narré: “jPor Dios! Si un
hombre se arrepiente, cree y hace una buena accion, y no se encamina hacia nuestra wildiah y al conocimiento de
nuestros derechos, eso no le beneficiara en absoluto”. Cita algo similar Abu Na‘im Al-Hafidz, de ‘Aun lbn Abi Yuhaifah, de
su padre, de ‘Ali (a.s.). Narra lo mismo Al-Hakim, del Imam Al-Bagir (a.s.), del Imam As-Sadiq (a.s.), de Zabit Al-Bannat,
y de Anas Ibn Malik.

16. Ver el significado de la aleya en As-Safi y en el Tafsir de ‘Ali Ibn Ibrahim, y lo narrado de Al-Bagjir (a.s.) y As-Sadiq
(a.s.) por Ibn Babuaih al respecto. También ver entre los libros de la Sunnah, lo citado por el Allamah Al-Bahraini en su



exégesis de la aleya en el capitulo 115 de su libro Gaiat Al-Maram.

17. Cita el Allamah Al-Bahraini en el Capitulo 224 de su libro Gaiat Al-Maram, doce hadices de los confiables que
tenemos, que fue revelada en referencia a la wilaiah de ‘Ali .Y de los Imames de su descendencia, y a la prohibiciéon de
seguir a otros. Menciona en el capitulo 223 que Al-Isfahani Al-Umawi narré eso mismo de Ali (a.s.) a través de varias
cadenas de transmision.

18. Cita el Allamah Al-Bahraini en el Capitulo 48 de su libro Gaiat Al-Maram, tres hadices narrados en las cadenas de
transmision de la gente de la Sunnah, acerca de que “la dicha” es aquello con lo que Dios agracia a la gente y que
consiste en la wildiah del Mensajero de Dios (s.a.w.) Y de Amir Al-Mu’minin ‘Ali y Ahl al-Beit (a.s.). En el Capitulo 49 cita
doce hadices de los confiables que tenemos, que tienen el mismo sentido.

19. Varios autores de Sunan o compilaciones de hadices, como el imam Al-Wahidi, al tratar la sura Al-M&’idah en su
Asbab An-Nuzil (Las Causas de la Revelacién), citan de Abl Sa‘id Al-Judri lo siguiente: “Esta aleya fue revelada el dia
de Gadir Jum refiriéndose a ‘Ali Ibn Abi Talib. Lo mismo es citado por el imam Az-Za‘labi en su Tafsir, quien menciona
dos cadenas de transmision. Eso es narrado por Al-Humuaini Ash-Shéafi‘t en Al-Far&’id, quien menciona varias cadenas
de transmisién que llegan a Ab( Hurairah siendo un hadiz marfu‘ (o sea que su cadena de transmisién no llega al Profeta
(s.a.w.) sino a uno se sus comparneros). Es transmitido por Abu Na‘im en su libro Nuz(l Al-Qur’an, basandose en dos
cadenas de transmisién, donde una de ellas es de Ab( R&fi‘ ,y la otra es de Al-A‘mash quien transmite de ‘Atiiah, siendo
las dos marfl‘. En Gaiat Al-Maram hay nueve hadices narrados a través de cadenas de transmision de la gente de la
Sunnah, y ocho de la Shi‘ah, que tienen el mismo sentido.

20. Hay confiables testimonios que han sido legados por el Imam Abu Ya'far Al-Bagir (a.s.) y el Imam Ab( Abdullah As-
Sadiq (a.s.) afirmando esto. Dentro de la gente de la Sunnah hay seis hadices referidos al Mensajero de Dios (s.a.w.)
citados en sus diferentes libros de hadices, que tienen este sentido. Ver los Capitulo 39 y 40 de Gaiat Al-Maram.

21. Cita el Imam Az-Za‘labi en su Tasir Al-Kabir este suceso e forma detallada. Eso es transmitido por el Allamah Al-Misri
Ash-Shablanyi al tratar o referente a ‘Ali en su libro NGr Al-Absar / p.71. El suceso fue ampliamente divulgado, y es
mencionado pro Al-Halabi al final de su narracion sobre Hayyat al-Wada‘ (La peregrinacion de despedida) en el tomo 3 de
su Sirah. Citado por Al-Hakim en su Tafsir Al-Ma‘ariy de Al-Mustadrak (ver: p.502 del t.2).

22. Cita Ad-Dailami (como nos llega en la exégesis de estas aleyas en As-Sawa'‘iq) de Abl Sa‘id A-Judri, que el
Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “Detenedles puesto que deben responder sobre la wildiah de ‘Ali”. Dijo Al-Wahidi
(también como en la exégesis de la misma en As-Sawa‘iq): “Se narra acerca del dicho del Altisimo «detenedles puesto
que deben responder», que es acerca de la wilaiah de ‘Ali y Ahl al-Beit, ya que Dios ordené a Su Profeta anunciar a la
Creacion que él no les pide por su tarea de divulgar el mensaje ninguna recompensa, excepto el amor a su familia”.
Agrega: “El significado es que les sera preguntado si es que ingresaron bajo su wildiah como debe ser y como les exhortd
el Profeta (s.a.w.), o si acaso la descuidaron y desatendieron por lo que en tal caso se les requerira cuentas”. Hasta aqui
las palabras de Al-Wahidi. Te es suficiente con saber que Ibn Hayar la cuenta en el capitulo 11 de As-Sawa&‘ig, como una
de las aleyas que fueron reveladas respecto a ellos. Es la cuarta que él considera y al tratarla se extiende en sus palabras.
23. Te sera suficiente lo citado como su exégesis por Abd Na‘im Al-Hafidz en su Hiliah, lo citado como su significado por
Az-Za'labi, An-Naisabdri y Al-Barqji, a través de sus respectivas exégesis, y los citado por Ibrahim Ibn Muhammad Al-
Hamuani y otros de entre la gente de la sunnah. También esté lo citado pro At-Tabarsi acerca de Amir Al-Mu’minin en su
renombrado Tafsir Mayma*‘ Al-Baian. En los capitulos 44 y 45 de Gaiat Al-Maram hay tradiciones que expresan este
sentido.

24. Esto es sefialado por lo que expusimos a continuacion de la exégesis de la aleya.

25. Cita Ibn Al-Magazili Ash-Shéfi‘i de Ibn ‘Abbas, que éste dijo: “Le fue preguntado al Profeta (s.a.w.) acerca de las
palabras que Adéan (a.s.) aprendi6 de su Sefior y por las que fue perdonado, a lo que respondié: “Suplicé por la verdad de
Muhammad, Ali, Fatimah, Al-Hasan y Al-Husain, por lo que acepté su arrepentimiento y Le perdond”. Esto es lo que nos
fue legado acerca del tafsir de la aleya.

26. Referirse a As-Sawa‘iq Al-Muhrigah de Ibn Hayar, en la exégesis de la aleya «...y Dios no les castigara». Es la
séptima aleya de las que cita acerca de las virtudes que poseen, y que menciona en el Capitulo 11 del libro, donde
encontraras que se reconoce lo que exponemos.

27. Como lo reconoce Ibn Hayar al considerarla como una de las aleyas que fueron reveladas respecto a ellos. Es la sexta



aleya de las que menciona en el capitulo 11 de su As-Sawa‘ig. Cita Ibn Al-Magazili (como en el tafsir de esta aleya en
As-Sawa'‘iq) del Imam Al-Bagqir (a.s.), que éste dijo: “jPor Dios! Nosotros somos los envidiados”. En los Capitulos 60 y 61
de Gaiat Al-Maram se mencionan treinta hadices confiables que aluden claramente al respecto.

28. Narra Zigatul Islam Muharnmad Ibn la‘qib Al-Kulaini en una cadena de transmision confiable que llega al Imam As-
Sadiq (a.s.) que éste dijo: “Nosotros somos gente a la que Dios ordend obedecer. Nosotros somos los imbuidos de la
ciencia. Y nosotros somos los envidiados. Dice Dios, Glorificado Sea: «¢Acaso envidian a la gente por las gracias que
Dios les confirié?»”. Es mencionado por el Shaij (At-TUsf) en su At-Tahdhib en una cadena de transmisién que también
llega al Imam As-Séadiq (a.s.).

29. Narra Az-Za'labi que el sentido de esta aleya lo transmite la exégesis de Ibn ‘Abbas quien dice: “Los “Murallones” es
un lugar elevado del Sirat o puente del Paraiso, en el que estaran Al-‘Abbéas, Hamzah, ‘Ali y Ya‘far At-Taiiar (el poseedor
de alas), quienes reconoceran a quienes les aman por la blancura de sus rostros, y a quienes les aborrecen por la negrura
de los mismos” Cita Al-Hakim en una narracién cuyo sanad llega a ‘Ali, quien dice: “En el Dia de la Resurreccién, nos
situaremos entre el Paraiso y el Infierno. En cuanto a quien nos haya secundado, le reconoceremos por su apariencia y le
haremos entrar en el Paraiso. Y en cuanto a quien nos aborrezca, le reconoceremos por su apariencia (también)”. Narrd
Salman Al-Farsi lo siguiente: “Escuché al Mensajero de Dios decir: “{Oh ‘Ali! TU Y los sucesores de tu descendencia
estaréis sobre los murallones...”. Esto es confirmado por el hadiz citado por Ad-Daragtani (al igual que en el final de la
segunda seccion del Capitulo 9 de As-Sawa‘iq) sobre que ‘Alf (a.s.) les dirigié extensas palabras a los seis que dispuso
‘Umar para elegir entre ellos al Califa, entre las que estan: “iPor Dios os conmino! ¢Acaso hay entre vosotros alguien a
quien el Mensajero de Dios le haya dicho: “;Oh ‘Ali! Tu eres quien, fuera de mi, diferenciara entre el Paraiso y el Infierno

2%

en el Dia de la Resurreccion”. Le respondieron: “;Por Dios que no!”. Dice Ibn Hayar: “Su significado es el narrado por

‘Antarah de ‘Ali Ar-Rida (a.s.), sobre que el Mensajero de Dios le dijo: “;Oh ‘Ali! Tu eres quien diferenciara entre el

299

Paraiso y el Infierno. En el Dia de la Resurreccion le diras al fuego: “Este es mio, y éste es tuyo™. Afiade Ibn Hayar:

“Narr6 As-Sammak que AbU Bakr le dijo a ‘Ali (que Dios esté complacido de ambos): Escuché al Mensajero de Dios decir:
“No le sera permitido a nadie atravesar el sirat a menos que Ali le escriba el permiso””.

30. Menciona Ibn Hayar en la seccién quinta del Capitulo 9 de su As-Saw&‘iq, al narrar el fallecimiento de ‘Ali (a.s.). Que
estando él en el pulpito, en Kifah, le fue preguntado acerca de las palabras del Altisimo «hombres que fueron veraces
respecto a lo que pactaron con Dios». Respondio: “Fue revelada sobre mi, mi tio Hamzah y mi primo ‘Ubaidah Ion Al-Harz
Ibn Al-Muttalib. En cuanto a ‘Ubaidah, murié6 como martir el dia de Badr. Hamzah murié como martir el dia de Uhud. Y en
cuanto a mi, espero al peor de entre las gentes que tifia ésta con lo que fluya de ésta (sefialando con su mano a su barba
y a su cabeza)...”. Cita Al-Hakim (y al igual que en su exégesis en el Tafsir Mayma‘ Al-Baian) de ‘Amr Ibn Zabit, de Ibn
Is-haq, de ‘Ali (a.s.) que dijo: “Refiriéndose a nosotros, fue revelado: «<hombres que fueron veraces respecto a lo que
pactaron con Dios», y jpor Dios! que estoy esperando y no he cambiado en lo mas minimo”.

31. En una exégesis de Muyahid y la‘qub Ibn Sufian, de Ibn ‘Abbas, acerca de la palabras del Altisimo que dicen: «y si ven
comercio o diversion se dirigen hacia ello y te dejan plantado», se narra lo siguiente: Dahiah Al-Kalbi llegd un dia viernes
de Siria con provisiones y se detuvo junto a “las piedras de aceite”. Luego, comenzd a golpear los tambores para anunciar
a la gente su llegada, por lo que las personas se precipitaron hacia él y todos dejaron al Profeta (s.a.w.) plantado en el
pulpito, excepto Ali, Al-Hasan, Al-Husain, Fatimah, Salman Al-Farsi, Abl Dhar y Migdad. Dijo el Profeta (s.a.w.): “Por
cierto que Dios observé mi mezquita el dia viernes, y si no hubiera sido por la presencia de éstos, la ciudad hubiera ardido
arremetiendo las llamas contra su gente y hubiera caido sobre ella una lluvia de piedras, como sucedi6 con el pueblo de
Lot”. Dios, en referencia a aquellos que permanecieron con el Mensajero de Dios (s.a.w.), reveld: «En ellas glorifican a
Dios mafnana y tarde hombres a quienes ni el comercio ni la venta les distraen del recuerdo de Dios ...».

32. Narra Az-Za‘labi el sentido de la aleya en su Tafsir Al-Kabir, en un Isnad que llega a Anas Ibn Mélik y a Buraid,
quienes dijeron: “El Mensajero de Dios (s.a.w.) leyé la aleya que dice «...En casas que Dios ha permitido que sean
erigidas y se mencione Su Nombre en ellas», y a continuacién se levanté Abl Bakr y dijo: “;Oh Mensajero de Dios!

¢ Acaso esta casa es una de ellas?” (sefialando a la casa de ‘Ali y de Fatimah). Respondio: “Asi es, y es de las mejores”.
En el Capitulo 12 de Gaiat Al-Maram hay nueve hadices confiables que tienen el mismo sentido.

33. En alusion a las palabras del Altisimo que dicen: «...el ejemplo de Su luz es como el de una hornacina...», lbn Al-
Magazili Ash-Shafi‘i menciona en su Al-Managqib una narracion cuyo Isnad llega a Ali Ibn Ya‘far quien dice: “Le pregunté a



Abdl Hasan (el Imam Al-Kadzim) acerca de las palabras de Dios, Poderoso e Imponente, que dicen: «como una hornacina
en la cual hay una lamparay. Dijo: “La hornacina es Fatimah, y la lampara son Al-Hasan y Al-Husain”. «Un recipiente de
vidrio que es como una estrella fulgurante». Dijo: “Fatimah es como una estrella fulgurante entre las mujeres del

Universo”. «Se enciende de un arbol bendito». Dijo: “Es el arbol de Ibrahim”. «Que no es oriental ni occidental». Dijo: “Ni
judio ni cristiano”. «Como si su aceite quisiera alumbrar...». Dijo: “Como si el conocimiento (mismo) quisiera hablar de
ella”, «...Aunque no le tocase el fuego. Es luz sobre luz». Dijo: “En ella, hay un Imam después de otro”. «Dios dirige a su
luz a quien quiere», Dijo: “Dios dirige hacia nuestra wildiah a quien quiere”. Esta explicacion proviene de la Gente de la
Casa de la Profecia.

34. Citan Ad-Dailami, At-Tabaréni e Ion Mardawaih (al igual que Ibn Hayar en el hadiz 29 de la segunda seccién del
Capitulo 9 de As-Sawa‘iq Al-Muhrigah), un hadiz de ‘Aishah en que el Profeta (s.a.w.) dice: “Los adelantados son tres: el
gue se adelant6 hacia Musa (Moisés), que es lusha‘ Ibn Nun (Josué); el que se adelant6 hacia ‘Isa (Jesus), que es el
protagonista de (la sura) la-Sin; y el que se adelanté hacia Muhammad, que es ‘Ali lbn Abi Talib”. Es citado también por
Al-Muaffag Ibn Ahmad y el Faqgih Ibn Al-Magazili, en un Isnad que llega a Ibn ‘Abbas.

35. Narra Ibn An-Nayyar (al igual que Ibn Hayar en el hadiz 30 de la referencia anterior de As-Sawa'‘iq) de Ibn ‘Abbas, que
dijo: “Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Los veraces son tres: Hazqil, el creyente de la familia del Faraén; Habib el
carpintero, el protagonista de la-Sin; y ‘Ali Ion Abi Talib””. Citan Abu Na‘im e lbn ‘Asakir (al igual que Ion Hayar en el hadiz
31 de la referencia anterior de As-Sawa‘iq) de lbn Abi Laila, que el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “Los veraces son tres:
Habib el carpintero, el creyente protagonista de la sura la-Sin quien dijo a su pueblo «jOh pueblo! ;Seguid a los
mensajeros»; Hazqil, el creyente de la familia del Faraén, quien dijo «¢Acaso mataréis a un hombre por decir 'mi Sefior es
Dios'?»; y ‘Ali Ibn Abi Talib, que es el mejor de ellos”. Los hadices confiables que mencionan su precedente, su condicion
de gran veraz y de gran dilucidador entre la verdad y la falsedad, son Mutawétir (de muchas cadenas de transmisién
completamente diferentes y no relacionadas entre si).

36. Narra Muaffaq Ibn Abad de Abl Bakr Ibn Mardawaih, en un Isnad que llega a ‘Ali, que éste dijo: “Esta comunidad se
dividira en setenta y tres sectas, todas las cuales estaran en el fuego, excepto una de ellas, que estara en el Paraiso.
Estara compuesta por aquellos sobre quienes Dios, Poderoso e Imponente, revel6: «y de entre quienes creamos hay una
comunidad que se dirige con la verdad y segun ella obran con justicia». Somos mis seguidores y yo”.

37. Narra el Shaij At-Tasi en su Amali, en un Isnad confiable que llega a Amir Al Mu’minin (a.s.), que el Mensajero de Dios
(s.a.w.) recité la siguiente aleya: «No se equiparan los moradores del Fuego con los moradores del Paraiso», y a
continuacién dijo: “Los moradores del Paraiso son quienes me obedecieron y quienes se subordinen a ‘Alf Ibn Abi Talib
después de mi y reconozcan su Wilaiah”. Le dijeron: “4Y los moradores del Fuego?”. Respondio: “Son quienes se irritan
por su Wildiah, rompen el pacto, y le combaten después de mi”. Citado por As-Sad(iq de ‘Ali (a.s.). Narra Abu Al-Mu’aiid
Muaffag Ibn Ahmad de Yabir, que éste dijo: “Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “{Por Aquel en Cuyas manos esta mi alma!
Ciertamente que éste (y sefal6 a ‘Ali) y sus seguidores son los triunfadores en el Dia de la Resurrecciéon””.

38. Ver el significado de la aleya en el Tafsir de ‘Ali Ibn Ibrahim, o bien en el Capitulo 81y 82 de Gaiat Al-Maram.

39. Cuando fue revelada esta aleya refiriéndose a Hamzah, ‘Ali y ‘Ubaidah, al vencer éstos en el combate a ‘Utbah,
Shaibah y Al-Walid, siendo “aquellos que creen y hacen el bien” Hamzah, ‘Ali y 'Ubaidah, y “los que cometen acciones

” ¢

infames” ‘Utbah, Shaibah y Al-Walid. Hay hadices confiables a este respecto.

40. Te bastara el hecho de que Ibn Hayar reconoci6 su revelacion como referida a sus personas, y la contd entre las
aleyas reveladas sobre sus virtudes. Es la aleya 11 de las que él cita en la primera seccion del Capitulo 11 de su As-
Sawa'ig. Puedes referirte a esos hadices y a los que citamos en nuestro libro Al-Fusul Al-Muhimmah.

41. Narra Al-Bujari como exégesis de la sura Al-Hayy (La Peregrinacion) en la pagina 107 del Tomo 3 de su Sahih, en un
Isnad que llega a ‘Ali (a.s.) que éste dice: “Yo soy el primero que va a sentarse ante el Misericordiosisimo el Dia de la
Resurreccion a causa de (mi participacion en) la disputa”. Afade Al-Bujari: “Dice Qais: En relacion ellos fue revelado:
«Estos son dos grupos que disputan sobre su Sefior». Dice: “Son quienes combatieron el dia de Badr: ‘Ali y sus dos
companeros, Hamzah y ‘Ubaidah”.

42. Fue revelada esta aleya refiriéndose a Amir Al-Mu’minin (a.s.) y Al-Walid lbn ‘Ugbah Ibn Abi Mu'it, sin que haya quien
lo niegue. Esto es lo citado por los expertos en hadices y lo que exponen los exegetas claramente. Narra el Imam Abdl

Hasan ‘Ali Ion Ahmad Al-Wahidi, el significado de esta aleya en su libro Asbab An-Nuz(l (Las Causas e la Revelacion), en



un Isnad que llega a Sa‘id Ibn Yubair, de Ibn ‘Abbas, que dijo: Le dijo Al-Walid Ibn ‘Ugbah Ibn Abi Mu‘it, a ‘Ali Ibn Abi
Talib: “Soy en las palabras mas incisivo que tU, soy mas desenvuelto y redacto mejor”. A lo que ‘Ali respondié: “;Silencio!
iQue tU no eres mas que un corrupto!”. A continuacion fue revelado: «;Acaso quien haya sido creyente serd como quien
haya sido corrupto?». O sea que, e1 creyente es ‘Ali, y el corrupto es Al-Walid Ibn ‘Ugbah. Esta aleya fue revelada sobre
Ali, su tio Al-‘Abbas, y Talhah Ibn Shaibah. Esto es porque ellos se enorgullecieron de sus actos. Dijo Talhah: “Yo soy el
encargado de la Ka‘bah. En mis manos estan sus llaves y a mi me corresponde cubrirla con su manto”. Dijo Al-‘Abbas:
“Yo soy el encargado de dar de beber a los peregrinos”. Y ‘Ali (a.s.) dijo: “No entiendo de qué estais hablando.
Ciertamente que yo recé seis afios antes que (el resto de) la gente, y he realizado el Yihad”. A continuacion fue revelada
esta aleya. Esto es los transmitido por el imam Al-Wahidi como significado de la aleya en Asbab An-Nuzdl, narrando tanto
de Hasan Al-Basri, como de Ash-Sha‘bi y Al-Qurtubi. Se narré de lbn Sirin y de Marrah Al-Hamadani, que ‘Ali le dijo a
Al-‘Abbas: “;Acaso no emigras para no unirte al Profeta (s.a.w.)?”. Respondio: “Tengo algo mejor que la emigracion.
¢Acaso no soy el que da de beber a los peregrinos de la Casa de Dios, y quien se encarga del mantenimiento de la
Sagrada Mezquita?”. Y luego fue revelada la aleya.

43. Cita Al-Hakim en la pagina 4 del Tomo 3 de Al-Mustadrak, de Ibn ‘Abbas, que dijo: “Ofreci6 su vida y visti6 las ropas
del Profeta...”. Al-Hakim expone claramente la condicion de sahih o muy confiable de este hadiz, el cual se atiene a las
condiciones de confiabilidad dispuestas por los dos shaij Muslim y Al-Bujéari, aunque éstos no lo hayan citado. También
reconoce esto Adh-Dhahabi en su Taljis Al-Mustadrak. Ademas cita Al-Hakim en la misma pagina mencionada, la
siguiente narracion de ‘Al Ibn Al-Hasan: “El primero que ofrecié su vida procurando la complacencia de Dios, es ‘Ali Ibn
Abi Talib, al pasar la noche ocupando la cama del Mensajero de Dios”.

44. Citan los expertos en hadices, los exegetas, diversos escritores y compiladores de causas de revelacion, en cadenas
de transmision que llegan a lbn ‘Abbés, que las palabras del Altisimo que dicen «Los que brindan su riqueza por la noche y
en el dia, en secreto y publicamente...», fue revelada refiriéndose a ‘Ali Ibn Abi Talib, quien tenia cuatro darahim (plural de
dirham: moneda de plata) y los dio en caridad, uno en la noche, uno en el dia, uno en forma secreta, y uno publicamente,
por lo que descendio la aleya. Esto es citado por el imam Al-Wahidi en Asbab An-Nuzdl en un Isn&d que llega a Ibn
‘Abbas. También es citado por Muyahid; luego lo transmite de Al-Kalbi con un texto mas extenso.

45. Quien trae la verdad es el Mensajero de Dios (s.a.w.), y quien la corrobora es Amir Al-Mu’minin ‘Alf (a.s.). Esto es
expresado por Al-Bagir, As-Sadig, Al-Kadzim, Ar-Rida (con ellos sea la paz), por Ibn ‘Abbas, Ibn Al-Hanafiah, Abdul-lah
Ibn Al-Hasan, el martir Zaid Ibn ‘Ali Ibn Al-Husain, y ‘Ali lbn Ya‘far As-Sadig. También Amir Al-Mu’minin argumentaba
para si mismo en base a ello. Narra Ibn Al-Magazili en su Managib, de Muyahid, que dijo: “Quien vino con la verdad es
Muhammad, y quien la corroboré es ‘Ali”. Citado por Al-Hafidz Ibn Mardawaih, Al-Hafidz Ab(l Na‘im y otros.

46. Narra Al-Hakim en la pagina 468 de la segunda parte de su Sahih Al-Mustadrak, una exégesis de la Sura At-T(r de
Ibn ‘Abbés, en relacion a las palabras del Altisimo que dicen «En cuanto a los creyentes a quienes sus descendientes les
siguieron con fe, les reuniremos con ellos, y no les menoscabaremos...», dice: “Dios eleva a la descendencia del creyente
al nivel de éste en el Paraiso, aun si sus buenas acciones no fueran tantas como las suyas”. Luego leyé: «En cuanto a los
creyentes a quienes sus descendientes les siguieron con fe, les reuniremos con ellos, y no les menoscabaremos», 0 sea
“no les disminuiremos”.

47. Esta es la tercera de las aleyas que cita Ibn Hayar en el Capitulo 11 de As-Sawa'‘ig: Menciona que un grupo de
exégetas transmitieron de lbn ‘Abbas que: “Su significado es la paz deseada para la Familia de Muhammad”. Dice lbn
Hayar: “Asimismo lo expresa Al-Kalbi...”. Luego Anade: “Al-Fajr Ar-Razi menciona que Ahl al-Beit se le equiparan (al
Profeta) en cinco cosas: 1- En el saludo o deseos de paz, ya que dice “La paz sea contigo jOh Profeta!”, y dice “La paz
sea con Al-lasin (la familia de la-Sin)". 2- En las bendiciones que se les debe expresar en el Tashahhud o testimonio
obligatorio de la oracion. 3- En su condicién de purificados, sefialado para el Profeta en «Ta-Ha» o sea Tahir (puro o
purificado), y para Ahlul Bail en la aleya de Talhir al decir «...purificaros de sobremanera». 4- En la prohibicion de aceptar
limosnas. 5- En el amor que se les debe, como lo expresan las aleyas «(seguidme) Que Dios os amara...» y «Di: no os
pido por ello recompensa, excepto el amor a mi familia». Asi también cita Al-Bujéri, en la seccion de las exégesis del
Quran, en su Sahih, en el capitulo donde trata la aleya «Por cierto que Dios y sus angeles bendicen al Profeta...», en el
tafsir de la Sura Al-Ahzab. Es citado por Muslim en el capitulo “Las Bendiciones para con el Profeta”, en la seccién de As-
Salat, en la primera parte de su Sahih. También fue citado por el resto de los narradores, refiriendo el hadiz a Ka‘b Ibn



‘Ayzah.

48. Ver la segunda de esas aleya / p.87.

49. Narra Az-Za‘labi su significado en su Tafsir Al-Kabir, en un Isnad que se remonta hasta el Mensajero de Dios (s.a.w.),
quien dijo: “Tuba (bienaventuranza) es un arbol del Paraiso cuya raiz esta en la morada de Ali y sus ramas se extienden
hacia la gente del Paraiso”. Algunos dijeron: “;OH Mensajero de Dios! Te preguntamos antes acerca de ella y respondiste
gue su raiz esta en tu morada y sus ramas se extienden hacia el Paraiso”. Dijo: “;Acaso mi casa y la de Ali no es una
sola?”.

50. Narra Ziqatul Islam Al-Kulaini, en un Isnad confiable que llega a Sulaim, que éste dice: “Le pregunté a Aba Ya‘far (el
Imam Al-Béagir) acerca de las palabras del Altisimo que dicen «Luego hicimos heredar el Libro a quien elegimos de entre
nuestros siervos». Respondio (a.s.): “El que “se adelanta a realizar buenas obras” es el Imam, el “moderado” es el que
conoce al Imam, y el que “es injusto consigo mismo” es el que no conoce al Imam”. También cita un hadiz con el mismo
sentido del Imam Ab( ‘Abdil-lah As-Sadiq (a.s.) que es transmitido por el Imam Abdl Hasan Al-Kadzim (a.s.), y de él lo
hace el Imam Abul Hasan Ar-Rida (a.s.). También lo cita de ellos por As-Sad(iq y por varios otros de entre nuestra gente.
Narra Ibn Mardawaih de ‘Ali (a.s.), que él dijo como exégesis de esta aleya lo siguiente: “Somos nosotros”. Para mas
detalles referirse a nuestro libro Tanzil Al-Aiat y a Gaiat Al-Maram.

51. Citado por Ibn ‘Asékir quien lo refiere a Ibn ‘Abbas. Asi también en la Seccion 3 del Capitulo 9 de As-Sawa‘iq / p.76.

[1101]
SHARES

Carta 13

23 de Dhal Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Analogia que concluye la debilidad de las narraciones sobre

las causas de la revelacion de esas aleyas

iPor Dios! jQué rebosante de tinta es tu pluma y en qué forma aquella fluye de la misma! jQué
elevados los pergaminos que con ella fueron escritos en relacion a la postura de los desafiantes y
oponentes! ;Y de qué forma sus sabias citas no dan lugar al critico, como asi tampoco al que quisiera
corregir o completar! Sus paginas armonizan procurando un solo objetivo, y sus hojas coinciden en el
camino propuesto. La respuesta a sus escritos, que puede provenir de quien posee inteligencia, solo
puede contener la probacion.

En cuanto a tu ultimo edicto, en verdad que ha hecho correr su caudal, y sus olas se han desbordado
de su cauce. Has dispuesto en él aleyas determinantes, con valiosas explicaciones. Te has excedido en
aquello que se te ha requerido, sin que hayas hecho faltar nada de lo que se te ha exhortado a
presentar. El que te respondiese, lo haria por porfia y petulancia en el debate, disputando en vano y

encaprichado como un ignorante.



Tal vez alguien pueda objetar que aquellos que narraron las causas de la revelacion de las aleyas que
presentaste, son hombres de la Shi‘ah, y que la gente de la Sunnah no considera como prueba a los

hombres de la Shi‘ah. ;Cual seria la respuesta? Sirvete contestar, si es que lo deseas. Gracias.
Was Salam

S

[1101]
SHARES

Carta 14

24 de Dhal Qi‘dah de 1329 H.L.

1. La nulidad de la analogia realizada por tal objetante

La respuesta es que la analogia que puede realizar tal objetante es nula, puesto que su forma seria
estéril, tanto por la inexactitud al considerar lo que mencionamos un caso de esa analogia, como por la

idea general de la misma.

En cuanto a la inexactitud del caso, es que el objetante dice: aquellos que narraron las causas de la
revelacion de esas aleyas, son hombres de la Shi‘ah”. Eso es rotundamente incorrecto, puesto que esto
es manifestado por aquellos de entre los mas confiables de la gente de la Sunnah, que narraron la

revelacion de esas aleyas a causa de lo que expresamos.

Sus masanid o libros de hadices compilados testimonian que, en relacion a esto, hay mas caminos a
través de ellos que de la Shi'ah misma, como lo detallamos en nuestro libro. Tanzil Al-Aiat al-Bahirah fi
Fadl al-‘ltrat At-Tahirah (La Revelacion de las Resplandecientes Aleyas sobre las Virtudes de la Pura
Descendencia del Profeta). Te sera suficiente como referencia Gaiat AI-Maram, el publicado en tierras

del Islam.

En cuanto a la inexactitud de la idea general, es que el objetante dice: “La gente de la Sunnah no
considera como prueba a los hombres de la Shi‘ah”. Eso es mas erréneo que lo primero, y es
testimoniado por las cadenas de transmision de los hadices de la gente de la Sunnah y sus caminos
abarrotados de célebres hombres de la Shi‘ah.

Tanto sus seis Sihdh como otros de sus libros, consideran como prueba a hombres de la Shi‘ah,
sefalados por sus experto; como Shias y extraviados, e injuriados como herejes y cismaticos. Les

atribuyeron la creencia en el antropomorfismo, y de exagerar o apartarse del camino recto.



Entre aquellos de quienes narra Al-Bujari, hay hombres de la Shi'ah que fueron calumniados de herejes
y sefialados de mala forma por hostilidad, pero aun asi, eso no fue en descrédito de su condicion de
justos para Al-Bujari y otros, de forma que fueron usados como prueba en los Sihdh sin ningun
cuestionamiento. ;Acaso después de esto se puede tomar en cuenta cuando el objetante dice: “La

gente de la Sunnah no considera como prueba a los hombres de la Shi‘ah? ;Por supuesto que no!

2. El objetante no conoce la realidad de la Shi'ah

Pero quienes objetan es porque no tienen conocimiento al respecto. Si conocieran la realidad, sabrian
que la Shi‘ah solo ha marchado por el sendero de la Pura Descendencia y se distinguen por poseer
caracteristicas propias de ella. De esa forma, estan impregnados de su modelo, y marchan en base a
su ejemplo. Aquellos que se les aferraron son inigualables en veracidad y confianza. Quienes se basan

en ellos no tienen simil en piedad y precaucion en la religion.

Aquellos que confiaron en ellos no tienen semejante en ascetismo, adoracién, elevada moral,
purificacion personal, lucha interior con el ego, y auto-estimacion precisa de las acciones realizadas
durante el dia y la noche. No se puede rivalizar con ellos en lo relacionado al aprendizaje,
memorizacidn y precision, y no se alejan en absoluto de esos parametros al aclarar las realidades y

estudiarlas con suma precision y moderacion.

Si su realidad se manifestara al objetante como realmente es, se fiaria de su confiabilidad y pondria en
sus manos las riendas de sus asuntos. Pero su desconocimiento de ellos lo dispone como un ciego
enajenado a su respecto, 0 como un jinete que galopa a ciegas en una noche tenebrosa. De esa forma,
sospecha de personas como: el Zigah o confiable del Islam, Muhammad lbn la‘qlb Al-Kulaini, el Sadiq
o0 veraz de los musulmanes, Muhammad Ibn ‘Ali Ibn Babuaih Al-Qummi, o el Shajj de la Ummah,
Muhammad Ibn Al-Hasan Ibn Ali At-Tasi.

Subestima sus venerables libros -los cuales son un depositario de los conocimientos de la Familia de
Muhammad (s.a.w.)-, y desconfia de aquellos de quienes transmiten, que eran auténticos paladines de
las ciencias y nobles en la tierra, quienes consagraron su vida a Dios, a Su Libro, a Su Mensajero

(s.a.w.), a Sus Imames y a la gente en general.
3. La particularidad de esos hombres de considerar extremadamente grave el mentir en un hadiz

Tanto el piadoso como el perverso conocian qué juicio daban estas justas personas a la mentira. Miles
de entre sus obras editadas maldicen a quienes mienten y proclaman que mentir en los hadices forma

parte de lo nefasto que ocasiona la entrada en el infierno.

En relacién a la mentira intencional sobre el hadiz, tienen un juicio que les es particular, ya que lo
califican como invalidante del ayuno, y consideran que quien incurra en ello debe compensar ese dia de

ayuno, como asi también realizar la expiacion obligatoria (Kaffdrah) para quien lo cometa en el mes de



Ramadan, de la misma forma en que consideran obligatorio eso para cualquier otro invalidante del

ayuno realizado intencionalmente. Su Figh y sus hadices son claros al respecto.

¢ Como puede sospecharse de sus hadices después de eso, siendo que son los probos y justos,
erguidos en oracion durante la noche y ayunantes durante el dia? Si no es por intolerancia y sectarismo,
0 por vergonzosa ignorancia, ¢ Por qué los justos de entre los seguidores de la Familia de Muhammad y
sus adeptos son acusados de esa forma, mientras que los difusores de entre A/l-Jawdriy, Al-Muryi'ah y

Al-Qadariah no lo son?

iQue Dios nos resguarde de la equivocacion! jEn El nos refugiamos de las consecuencias de la

arbitrariedad y la hostilidad!
No hay Poder ni Fuerza sino en Dios, el Elevadisimo, El Majestuoso.
Was Salam.

Sh.

[1111]
SHARES

Carta 15

25 de Dhal Qi‘dah de 1329 H.L.

1. Irradiacion de destellos de la verdad

Tu ultimo escrito es fuerte en su estructura, claro en su expresion, agradable en su tema, de abundante
utilidad, accesible, amplio en su terreno, de extendidos alcances y realmente sutil. Mediante él he
elevado mis puntos de vista y lo he considerado acertado. De sus contenidos han irradiado destellos de

éxito en lo que te procuraste, y han brillado sefales de tu triunfo.
2. Pedido de detalles sobre los hombres de la Shiah usados como prueba por la Sunnah

Pero cuando mencionaste que la gente de la Sunnah si considera como prueba a los hombres de la
Shi‘ah, has generalizado y no has entrado en detalles al respecto. Lo mas conveniente hubiera sido que
hubieras mencionado a esos hombres por sus nombres, y que presentaras a continuacion de cada uno
aquellos textos de la gente de la Sunnah en donde se los. usa como prueba. ;Acaso puedes ahora
presentar eso, de manera que se aclaren las sefiales de la verdad, y resplandezcan las luces de la

certeza?



Was Salam.

S

[1111]
SHARES

Carta 16

2 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.
1. Cien transmisores de la Shi'ah en las cadenas de transmision de la Sunnah

Te respondo afirmativamente. Te presento -con la mayor rapidez aquello que ordenaste, resumiéndome
a un grupo de entre aquellos a quienes se recurrio y a los cuales las miradas se dirigieron, a condicion

de que no me impongas el escudrinamiento de cada una de las referencias existentes, pues eso es algo
para lo cual este escrito resulta demasiado estrecho. Aqui te expongo sus nombres y los de sus padres,

ordenados alfabéticamente:

Esta carta consta de setenta y siete paginas en las que el Saiid Sharafuddin a continuacién del nombre
de cada uno de aquellos que aparecen dentro de las cadenas de transmision de la gente de la Sunna
menciona datos de los mismos de entre los que estan algunas referencias de su inclusion en el /snad o
cadena de transmision de hadices de los mas importantes libros sunnitas. Si bien estos datos son muy
apreciados por aquellos que estan adentrados en las ciencias del hadiz (sobre todo 7im Ar-Riyé4l) para
otros puede resultar agobiante. Por eso y por temor a extendernos demasiado dejamos su publicacion

para otra oportunidad en la que, si Dios lo permite, sea publicado el libro en su totalidad
La Redaccién

Estos son cien baluartes de entre los hombres de la Shi‘ah que fueron usados como pruebas por la
gente de la Sunnah. Fueron un depdésito de las ciencias para la Ummah. Formaron parte de aquellos
mediante quienes se preservo el legado profético. Sirvieron como base para los Sihdh, los Sunan y los

Masénid.1

Los he mencionado por sus nombres. Te he presentado los textos de la gente de la Sunnah a su
respecto, donde los toman como prueba. Lo he hecho ateniéndome a vuestras normas, y supongo que
los oponentes reconoceran el error de lo que pretendian acerca de que la gente de la Sunnah no
considera como prueba a los hombres de la Shi‘ah; y que se daran cuenta de que el criterio bajo el cual

se rigen es la veracidad y la confianza, sin importar si la persona es sunni o shi‘ah.



Si los hadices de los Shias fueran rechazados por completo, se perderia gran parte del legado profético
-como el mismo Adh-Dhahabi lo reconoce al realizar la biografia de Aban lbn Taglib (que es el primero

de los cien nombrados)-. La inexactitud de tal pretension es realmente evidente.

Tu sabes bien -que Dios haga triunfar la verdad por tu, intermedio que, ademas de los que he
mencionado, los primeros Shias en los que la gente de la Sunnah se basa, son muchas veces mas que
los cien mencionados, como asi también es mayor el numero de sus cadenas de transmision y hadices,

mas profundo su conocimiento, y mas antiguos y arraigados en el shiismo.

¢Acaso los hombres de la Shi'ah no se cuentan entre los compaferos del Profeta (s.a.w.), que Dios
esté complacido con todos ellos? Hemos informado de sus nombres al final de nuestro libro A/-Fusdl
Al-Muhimmah. Entre los Tabi‘in o companeros de los compafieros del Profeta (s.a.w.), se cuentan
aquellos que son usados como prueba, que son reconocidos Shias, y son confiables, memorizadores y

escrupulosos.

Entre ellos estan aquellos que fueron martirizados en el camino de Dios al auxiliar a Amir Al-Mu’minin
‘All durante los dias de las batallas de A/-Yamal Al-Asgar, Al-Yamal Al-Akbar, Siffin, Nahrawén, en el
Hiyas y en el Yemen, cuando estos dos ultimos lugares fueron invadidos por Basar Ibn Artah, y en la
sedicion de Al-Jadrami, el enviado por Mu‘awiah a Basora.

También estan aquellos que fueron martirizado s en Karbala junto al Sefor de los Jovenes del Paraiso;

aquellos que fueron martirizados junto a su nieto Zaid lbn ‘Alf; y otros que se opusieron a la tirania.

Entre ellos estan esos revolucionarios de la familia de Muhammad (s.a.w.) que se sublevaron por la
causa de Dios, como aquellos que fueron asesinados y desterrados tiranamente; aquellos que se
ocultaron bajo la tagiah u ocultacion de la creencia, por temor y debilidad, como Ahnaf Ibn Qais, Al-

Asba‘ Ibn Nubata, lahia lbn lu‘mar (el primero que usé la puntuacion para diferenciar las letras),

Al-Jalil Ion Ahmad (el fundador de la filologia arabe y de la ciencia de Ardd, que estudia la armonia de
las partes de la poesia), Ma‘adh lbn Muslim Al-Hara’ (quien dispuso la ciencia del Sarf o morfologia
arabe), y otros como ellos, de los que, para entrar en detalles, se podria componer una obra de varios y

voluminosos tomos.

Eso sin mencionar a aquellos que, en forma prejuiciosa, fueron considerados débiles por los nawasib
(secta que tiene abierta hostilidad hacia los Imames de Ah/ al-Beit y la Shi‘ah), por lo que no los

consideran como prueba.

Aun asi, hay cientos de reconocidos memorizadores del Quran y baluartes de la guia de entre los
seguidores de la Familia de Muhammad (s.a.w.), que no son considerados ni mencionados por la gente
de la Sunnah, pero los Ulama de la Shi‘ah se esmeraron por mencionarlos en glosarios de personas y
biografias que se ocupan de ellos, mediante los cuales se conoce la idoneidad que tenian al estar al

servicio de la indulgente Shari‘ah.



Quien observa sus hechos con detenimiento, se da cuenta que eran ejemplos de veracidad, dignos de
confianza, y sobresalientes en piedad, ascetismo, adoracién y sinceridad al aconsejar respecto a Dios,

Glorificado Sea, Su Mensajero (s.a.w.), Su Libro, y los Imames de los musulmanes y su gente comun.

Que Dios nos beneficie de sus bendiciones, al igual que de las vuestras. Ciertamente que El es el mas

Clemente de los Misericordiosos.
Was Salam

Sh.

1. Libros de hadices de la escuela sunnita, que se describen de la siguiente manera:

Sihah es el plural de Sahah, que, en términos de la ciencia del Hadiz, significa “narracion muy confiable”. El nombre
correcto de este tipo de libros en la ciencia del Hadiz es Al-Yawami‘ que es el plural de Yami', y con ello se quiere
significar los libros que, a partir de mediados del siglo lll, en la escuela sunnita, se comenzaron a compilar, considerando
solo a los hadices Sihah o muy confiables, siendo clasificados en base al orden en que se tratan los temas en el Din o
religion en general y en el Figh o jurisprudencia en particular.

Sunan es el plural de Sunnah o tradicién, y con ello se quiere significar los libros de hadices que fueron compilados en
base al orden en que se tratan los temas en el Figh en particular (sin tomar en cuenta lo que no corresponda al Figh),
considerando tanto los hadices sihah como los que no lo son, pero restringiéndose al Hadiz Marfi‘ (cuyo Isnad o cadena
de transmision llega al Profeta), sin tener en cuenta al MauqUf (cuyo Isnad llega solo a un Compafiero del Profeta), ni al
Magtd’ (cuyo Isnad solo llega a un Tabi‘T o companero de un compariero del Profeta).

Masanid es el plural de Musnad, que significa narracién que tiene sanad o cadena de transmision, y con ello se quiere
significar los libros en los que se recopilaron los hadices de cada compafero del Profeta (s.a.w.) por separado, ya sea que
el hadiz fuera sahih o muy confiable, hasan o correcto, o incluso da‘if o débil. Algunos de estos libros estan ordenados
alfabéticamente segun el nombre del Compafiero de quien se transmite la narracion, y no en base al orden en que se

tratan los temas en el Figh (N. del Traductor).

[1111]
SHARES

Carta 17

3 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.

1. Cortesia y afabilidad del debatiente

No habian visto mis ojos alguien mas penetrante al corazén que tu, ni nadie tan rapido en obtener lo
propuesto. Tampoco mis oidos habian escuchado de tanta presteza de mente, ni de nadie cuya vision

sea tan aguda. Asi tampoco ha resonado en los oidos de nadie un tono mas condescendiente.



En todas tus cartas vertiste tus palabras como si fueran una turbulenta corriente, y en todos los puntos
en discusion te hiciste de las bocas, el oido, la vista y los corazones. jPor Dios! Que tu ultimo escrito
sujeta los cuellos de los hombres y mediante la verdad asesta un golpe fulminante en la cabeza del

extravio.

2. Su clara afirmacién de que no hay inconveniente en que la gente de la Sunnah se base en los
confiables de la Shiah

No queda ninglin impedimento para que el sunni se base en su hermano shi‘ah si es que éste es
consistente. Tu opinién a este respecto es la verdad demostrada, mientras que la opinion de los
objetantes es insultante y ofensiva. Cuando esos dicen que no es correcto basarse en un shi‘ah

contradicen lo que practican, asi como cuando se basan en él se contradicen con lo que afirman.

Sus palabras no concuerdan con sus acciones, ni armonizan con objetivo alguno, sino que se contrarian
entre si, y cada una repele a la otra desde el comienzo. De esa manera, sus pruebas son deficientes

mientras que las tuyas son excelentes.

Has preparado con tanta rapidez aquello que hay que considerar independientemente un tratado al que
he llamado Los Narradores Shias dentro de las Cadenas de Transmision de la Sunnah, puesto que es
el proposito del tema. El mismo no encierra una tendencia de un propenso a una cierta escuela. Deseo

que provoque una abundante correccion en el mundo islamico. Que Dios el Altisimo asi lo permita.

3. Su convencimiento sobre las aleyas referidas a Ahl al-Beit

(a.s.)

Creemos en todas las aleyas de Dios, y las que entre ellas se refieren a Amir Al-Mu’minin ‘Ali y al resto

de Ahl al-Beit (que Dios esté complacido con ellos), son muchas mas de las que expusiste.
4. Su desconcierto para conciliarlas con la postura de la gente de la Qiblah

No entendemos por qué la gente de la Qiblah se apartd de Ahl al-Beit y no siguen su escuela en
absoluto, ni en los principios fundamentales ni en las ramas o preceptos de la religion, ni concuerdan
con su opinidn en aquellas cuestiones respecto a las cuales existe discrepancia, ni tampoco los Ulaméa
de la Ummah estudiaron sus opiniones, sino que se les opusieron en las cuestiones tedricas, y no les

import6é contradecirles.

De esa manera, el comun de la gente, generacion tras otra, se refieren en los asuntos religiosos a otros

fuera de ellos, sin la menor vacilacion.

Si las aleyas del Libro de Dios y los Sihdh de la Sunnah son considerados textos estipulantes respecto
a lo que sostienes, Qué es lo que provocd que la gente de la Qiblah se aparte de los Ulama de Ahl al-



Beit, y que no les parezcan equivalentes para ser seguidos? Aun asi, a causa del Quran y de las
tradiciones, ellos no tienen sino alabanzas para Ahl al-Beit, y conocen la obligatoriedad de amarles y

respetarles. .

Los primeros musulmanes tienen prioridad en lo que consideraron correcto, y sabian entender mucho

mejor las tradiciones y el Libro de Dios, y nosotros nos orientamos en base a su guia.
Was Salam.

S.

[1111]
SHARES

Carta 18

4 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

1. Agradecimiento por la cortesia expresada

Te agradezco tus buenos pensamientos respecto a este negligente. Estimo que tu opinidn es que estas
complacido con él y con sus cartas, y mi vista se doblega ante toda esa cortesia. Me inclino ante tanta

amabilidad con respeto y reverencia.

2. Error del debatiente en lo que atribuye a la gente de la Qiblah

en su totalidad

Aunque solicito a vuestra noble persona que revise su opinidn cuando atribuye a la gente de la Qiblah
en su totalidad el haberse apartado de Ah/ al-Beit (a.s.). Te recuerdo que la mitad de la gente de la
Qiblah -que son la Shi‘ah o seguidores de la Familia del Profeta (s.a.w.)- no se apartd, ni se aparta, y
continuara de esa manera sin desviarse en absoluto de los Imames de Ah/ al-Beit (a.s.), ya sea en lo

referente a los principios fundamentales como a las ramas o preceptos de la religion.

Ellos consideran que seguir su escuela forma parte de los preceptos especificos delimitados por el juicio
del Libro de Dios y de la Tradicion Profética. Ellos practican la religiéon de Dios, Poderoso e Imponente,
de esa manera en toda época y lugar. En base a ello, vivieron sus predecesores y los piadosos que les
sucedieron, desde la desaparicién del Mensajero de Dios (s.a.w.) hasta nuestros dias.



3. Solo los de la clase dirigente de la Ummah son los que se apartaron de Ah/ al-Beit

Unicamente la clase dirigente de la Ummah y quienes estaban relacionados a ellos fueron los que se
apartaron de Ahl al-Beit y de sus ensenanzas, tanto en lo referente a los principios fundamentales,
como a las ramas o preceptos de la religion. Eso fue desde el momento en que les apartaron del
califato, el que dispusieron sujeto a eleccion, a pesar de la solidez de los textos referentes a su

estipulacion en la persona de Amir Al-Mu’minin ‘Al Ibn Abi Talib.

Eso lo hicieron al considerar que los arabes no soportarian que el califato estuviera en manos de una
familia en particular, por lo cual reinterpretaron esos textos y estipulaciones, disponiéndolo por eleccion,
para que cada uno de ellos tuviera esperanzas de alcanzado, aunque fuera tras un tiempo, y, de esa
forma, el califato estuviera una vez con éste, luego con aquel y mas tarde con algun otro. Dispusieron
toda la fuerza y el vigor que ostentaban para convalidar ese argumento y eliminar todo lo que se le

opusiera.

El caso les obligo a actuar con animosidad respecto a la escuela de Ahl al-Beit (a.s.). Reinterpretaron
todo aquello que, a partir del Libro de Dios y de la Tradicion, indicaba la obligatoriedad de actuar en la
religion segun la misma. Si se hubieran sometido a lo manifiesto de las pruebas, se hubieran referido a
Ahl al-Beit y hubieran conducido hacia ellos tanto a las personalidades como a la gente comun, en lo

que respecta a las ramas y principios de la religion.

Si hubiera sido de esa forma, hubieran cortado el lazo que los referia a su argumento, y se hubieran
convertido en los mayores proclamadores hacia Ah/ al-Beit. Pero eso no concordaba con sus

aspiraciones, ni con la decisién y vehemencia que habian puesto en su politica.

Quien mira con detenimiento este asunto reconoce que apartarse del Imamato de los Imames de Ah/
al-Beit, en lo que hace a su escuela, no es sino un corolario del hecho de apartarse del reconocimiento
de su Imamato general después del Mensajero de. Dios (s.a.w.). También se da cuenta que la
reinterpretacion de las pruebas de su Imamato particular (que es lo relacionado a su escuela religiosa),
se produjo después de reinterpretar las pruebas de su Imamato general. Si no hubiera sido de esa

forma, nadie se hubiera desviado de ellos.

4. Los Imames de Ahl al-Beit, aun sin tener en cuenta los

indicios demostrados, no son menos que otros

Dejemos de lado los indicios y pruebas demostradas. Obsérvalos, sin tener eso en cuenta ;Acaso
encuentras algun defecto en ellos o insuficiencia, ya sea en lo relacionado a alguna accion o a su
piedad, respecto al Imam Al-Ash‘ari o a los cuatro de las escuelas de jurisprudencia u otros? ;Si es
que no tienen insuficiencia, ¢ por qué son otros mas dignos de ser seguidos, y tienen mas derecho de

ser obedecidos?



5. ¢Qué tribunal de justos puede juzgar el extravio de quienes se

les aferran?

¢ Qué tribunal de justos puede juzgar el extravio de quienes se aferran a su cordel e imitan su

conducta? Considero a la gente de la Sunnah muy lejos de emitir un juicio semejante.
Que la paz sea con ellos.
S

Con esta carta concluye el primero de los dos temas a los que el Sheij Salim Al Bishri solicita debatir al
Saiid Sharafuddin, el cual se refiere a Imamatul Madhab u idoneidad de los Imames de Ahlul Beit (a.s.)
para ejercer la jefatura en lo referente a las cuestiones de la religion y considerar valida la escuela
imamita. El segundo de los temas es el Imamatul ‘Ammah o Imamato en su concepcién general, que es

el califato o sucesién del Mensajero de Dios (s.a.w.)

[1111]
SHARES

Carta 19

7 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.

1. El juicio de la justicia no dictamina el extravio de los

aferrados a Ahl al-Beit (a.s.)

El juicio de la justicia no dictamina el extravio de los aferrados al cordel de Ahl al-Beit (a.s.) y los que
siguen sus pasos. Sus Imames no carecen de nada en relacién al resto de los imames en cuanto a lo

que implica el Imamato.

2. Actuando segun su escuela se cumple con las

responsabilidades de la religion

Actuar en base a su escuela es suficiente para los que deben cumplir con sus obligaciones religiosas
(mukal-lafin), e indudablemente ello les basta para haber cumplido con sus responsabilidades, tal como

sucede al actuar en base a una de las cuatro escuelas (del Sunnismo).



3. Incluso puede decirse que ellos tienen mas prioridad para ser

seguidos

Incluso puede decirse que vuestros doce Imames tienen mas prioridad para ser seguidos que los cuatro
imames u otros, puesto que los doce sostenian todos una misma escuela, la cual pulieron y asentaron
mediante su consenso sobre la misma, a diferencia de lo que ocurre con los cuatro, puesto que las
discrepancias entre ellos son notorias en todos los temas del figh, al punto que sus casos de diferencia

no (terminan de ser) consignados y registrados;.

Y es evidente que lo desarrollado por una sola persona no se equipara en cuanto a la investigacion, a lo
perfeccionado por doce Imames.1 Todo esto es algo que no deja dudas a una persona imparcial, ni
motivo para quien sea arbitrario. Por supuesto, tal vez los nawdsib 2 fustiguen el hecho de vincular
vuestra escuela a los Imames de Ahl al-Beit, y tal vez yo mismo —después- 0s exija que presentéis las

pruebas sobre esto.

4. Requerimiento del texto estipulante respecto al Califato

Ahora s6lo requiero aquello que pretendisteis sobre el texto estipulante (nass) del califato del Imam ‘Ali
(a.s.). Preséntalo de manera que sea explicito (sarih) y confiable (sahih) segun las vias de la gente de

la Sunnah.
Wa-s saldam

S.

1. Ver la fatwé del Sheij Mahmud Shaltdt, el entonces diretor de la Universidad Al-Azhar, en relacion a la permision de
seguir la escuela de Ahl al-Beit (a.s.).
2. Quienes manifiestan hostilidad hacia la hija del Profeta (s.a.w.) y los Imames de Ahl al-Beit (a.s.).

[1111]
SHARES

Carta 20

9 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.



1. Una mencidn de los textos estipulantes de manera general

Ciertamente que quien esta informado de la biografia del Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios
sean con él y su purificada familia- en lo referente al establecimiento del estado islamico, la disposicion
de sus normas, la preparacion de sus bases, la elaboracion de sus reglas y la organizacion de sus
asuntos de parte de Dios, Majestuoso e Imponente, encuentra a ‘Ali como visir del Mensajero de Dios
en sus asuntos, como su respaldo frente a sus enemigos, como el depositario de su conocimiento,

como el heredero de su sapiencia, y como su sucesor y el duefo de la autoridad tras él.

Quien examina los dichos y acciones del Profeta (s.a.w.), en todas las situaciones, encuentra uno tras

otro los textos mutawatir al respecto, desde el principio de su misién hasta el final.
2. El nass del “Hadiz de la Casa el Dia de la Advertencia” (Hadiz Ad-Dar lawm Al-Indhér)

De entre los mismos te es suficiente lo acontecido al principio de la prédica islamica, antes de hacerse
manifiesto el Islam en La Meca, cuando Dios, Elevado Sea, le revel6 al Profeta: «Y advierte a tus
parientes mas cercanos»,1y (el Profeta) les invit6 a la casa de su tio Ab{ Talib, siendo ese dia cuarenta
hombres, habiendo tal vez un hombre de mas o de menos, y entre ellos se encontraban sus tios Ab(
Talib, Hamzah, Al-‘Abbas y Ab( Lahab.

El hadiz al respecto se cuenta entre las mas confiables tradiciones trasmitidas. Al final del mismo dijo el
Mensajero de Dios (s.a.w.): “;Oh hijos de ‘Abd-ul Muttalib! jPor Dios que yo no conozco a ningun joven
entre los &rabes que haya traido a su pueblo algo mejor que lo que os traigo! Os traigo lo mejor de este

mundo y de la otra vida. Por cierto que Dios me ha ordenado que os invite hacia El.

Asi pues, ¢quién de vosotros me asistira (iuwaziruni) en este asunto?”. Entonces dijo ‘Ali —siendo el
menor de los presentes- “Yo joh Profeta de Dios! Seré tu visir (wazir) en ello”. Entonces el Mensajero
de Dios (s.a.w.) le tom6 de los hombros y dijo: “Por cierto que éste es mi hermano, mi sucesor y mi
califa entre vosotros. jEscuchadle y obedecedle!”. Entonces la gente se levanto riéndose y le dijeron a

AbU Talib: “Te ha ordenado que escuches a tu hijo y le obedezcas...”.2

3. Quiénes transmitieron este hadiz entre la gente de la Sunnah

Fue citado con estas mismas expresiones por muchos de los registradores del legado profético, como
lbn Is-hagq, Ibn Yarir, Ibn Abi Hatam, Ibn Mardwiah, Ab( Na‘im, Al-Baihagi en su As-Sunan y en su Ad-
Dala’il, Az-Za'labi y At-Tabari al comentar la Stra Ash-Shu‘ard’ en sus dos grandes tafsires

correspondientes.

También fue citado por At-Tabari en el segundo tomo de su libro Tarij al-Umam wal Muldk,3 y lo cit6
Ibn Al-Azir como hadiz mursal (0 sea con interrupciones en la cadena de transmision) concluyente en el

segundo tomo de su A/-Kédmil 4 al mencionar la orden de Dios a Su Profeta de hacer publica su prédica.



También es citado por Abul Fida’ en el primer tomo de su Ta'rij,5 al mencionar quién fue el primero que
se convirtié al Islam entre la gente. Fue transmitido por el Imam Ab( Ya‘far Al-Iskafi Al-Mu‘tazili en su

libro Nagd Al-‘Uzméniiah, dejando en claro su condicion de hadiz muy confiable.6

Fue citado por Al-Halabi en su famoso libro de biografia en el capitulo de “las reuniones encubiertas”
del Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su purificada familia- y sus companeros

en la casa de Al-Argam.7

Fue citado con este mismo sentido con expresiones muy similares por muchos de los registradores de
la sunnah y lo especialistas del hadiz, como At-Tahawi, Ad-Dia’ Al-Muqgaddasi en A/-Mujtarah, Sa‘id
lbn Mans(r en As-Sunan, y te es suficiente el hadiz de ‘Ali citado por Ahmad lbn Hanbal en la pag. 111
y en la pag. 159 del primer tomo de su Musnad.8

Asi pues, refiérete a ello. También él cité al comienzo de la pag. 231 del primer tomo de su Musnad un
insigne hadiz de Ibn ‘Abbas el cual contiene este texto al mencionar diez particularidades con las que se

distinguia ‘Ali de otros.9

Este insigne hadiz fue citado también por An-Nis&’i de Ibn ‘Abbas en la pag. 6 de A/-Jaséd’is Al-
‘Alawiiah, por Al-Hakim en la pag. 132 del tercer tomo de su A/-Mustadrak ‘ala-s Sahihain; fue citado
por Adh-Dhahabi en su Af-Taljis reconociendo su condicion de muy confiable; también tienes el sexto

tomo del libro Kanz Al-‘Ummal puesto que ahi se encuentra detallado. 10

Debes referirte a Muntajab Kanz Al-‘Ummal, publicado como comentario al Musnad del Imam Ahmad.
Refiérete en el mismo al comentario de la pag. 41 hasta la pag. 43 del quinto tomo y lo encontraras en
detalle. Esto nos es suficiente y qué mejores pruebas.

Wa-s salam

Sh.

1. Ash-Shu‘ard’; 26: 214.

2. El Hadiz de la Casa en el Dia de la Advertencia.

Dijo ‘Ali ibn Abi Talib: “Cuando fue revelada la aleya «Y amonesta a tus parientes mas cercanosy... Y al final del hadiz
esta que el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: (...); este hadiz conforma una de las mas confiables tradiciones transmitidas
citadas con estas mismas palabras y otras similares por muchos de los registradores de hadices y sabios.

Ver: Ta'rij At-Tabari, t.2, pp.319-321, edic. Dar Al-Ma‘arif. Egipto; Al-Kamil fi-t Ta’rij de Ibn Al-Azir Ash-Shafif, t.2, pp.62
y 63, edic. Dar Sadir, Beirut; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.13, pp.210 y 244, edicién corregida e investigada
por Muhammad Abul Fadl. Egipto; As-Sirah Al-Halabiiah de Al-Halabi Ash-Shafif, t.1, p.286, edic. Al-Bahiiah. Egipto;
Muntajab Kanz Al-‘Ummal como comentario a Musnad Ahmad , 1.5, pp.41y 42, edic. Al-Maimanah. Egipto; Shawahid At-
Tanzil de Al-Haskani, t.1, p.371y p.420, hadices 415 y 480. edic. Beirut; Kanz Al-‘Ummal, t. 15, p. 115, hadiz 334, 2° edic.
en Hadar Abad; Biografia del Imam ‘Ali Ibn Abi Talib del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shéfi’f, t.1, p.86, hadices
139, 140y 141, edic. Beirut, y p. 99, hadices 137, 138 y 139 segunda edic. de Beirut; At-Tafsir Al-Munir li Ma‘alim At-
Tanzil de Al-Yawi, t.2, p. 118, tercera edicién, edic. Mustafa Al-Halabi; Tafsir Al-Jazin de ‘Ala Ad-Din Ash-Shafif, 1.3,



p.371, edic. Egipto.

3. P.217; narrado por diferentes vias (N. del autor).

4. P.22 (N. del autor).

5. P.116 (N. del autor).

6. Asimismo en la pagina 263 del tomo 3 del Sharh Nahy Al-Balédgah de Ibn Abi-I Hadid, edic. Egipto. En cuanto al libro
Nagd Al-‘Uzmaniiah, ciertamente que no tiene parangdn, de manera que todo investigador deberia referirse al mismo, y se
encuentra en la pag. 257 en adelante hasta la pag. 281 del tomo 1l del Sharh Nahy Al-Balagah, en el comentario de la
ultima parte de la disertacién llamada Al-Qéasi‘ah (N. del autor).

7. Ver la cuarta pagina del mencionado capitulo o la pag. 381 del tomo | de As-Sirah Al-Halabiiah. Y no hay imparcialidad
en las irreflexiones de Ibn Taimiiah y sus juicios que le eran sugeridos por su famosa intransigencia. Este hadiz fue citado
por el popular escritor egipcio Muhammad Hasanain Haikal. Ver la segunda columna de la quinta pagina del anexo n° 2751
de su diario “as-Siasah” publicado el 12 de Dhil Qi‘dah del afio 1350 donde se lo encontrara en detalle. Si te refieres a la
cuarta columna de la pag. 6 del anexo n° 2785 de “as-Siadsah”, lo encontraras citando el hadiz tanto de Muslim en su
Sahih como de Ahmad en su Musnad, ‘Abdul-lah Ibn Ahmad en Ziadat Al-Musnad, Ibn Hayar Al-Haizami en Yam‘ Al-
Faw&’id, Ibn Qutaibah en ‘Uitin Al-Ajbar, Ahmad Ibn ‘Abdurabbih en Al-‘Aqd Al-Farid, ‘Amr Ibn Bahr Al-Yahidz en su
Tratado sobre los hashemitas, y el Imam Ab( Is-hag Az-Za‘labi en su Tafsir.

8. Musnad Ahmad Ibn Hanbal, t.1, p. 111, hadiz 88 clasificado como “hasan” (bueno); y t.1, p. 159, hadiz 1375 clasificado
como “sahih” (muy confiable), edic. al-Ma‘arif, Egipto.

9. “Las diez virtudes con las que se distinguia el Imam ‘Alf (a.s.)”; ver: Musnad Ahmad, t.5, p.25, hadiz 3062 el cual posee
una cadena de transmision sahih (muy confiable) edic. Dar Al-Ma‘arif, Egipto; Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-
Shafii, pp.61-64, edic. Al-Haidariiah, y p.15, edic. Beirut, y p.8, edic. At-Tagaddum, Egipto, y p. 70, en la edicion
investigada por Al-Mahmadi. Ver el resto de las fuentes de referencia en la Carta n° 26, pag 35, en las notas al pie de la
pagina.

10. Ver en el mencionado libro el hadiz 6008 en la p.392 y lo encontraras citado de Ibn Yarir. Ver el hadiz 6045 en la p.396
y lo encontraras citado de Ahmad en su Musnad, de Ad-Di&’ Al-Mugaddasi en Al-Mujtarah, de At-Tahawi, y de Ibn Yarir
quien lo clasific6 como muy sahih o muy confiable. Ver el hadiz 6056 en la p.397 y lo encontraras citado de Ibn Is-hag, Ibn
Yarir, Ibn Abli Hatam, Ibn Mardwiah y Abd Na‘im, y por Al-Baihagi en el cap. Shu‘ab al-Iméan de su Ad-Dald'il. Ver el
hadiz 6102, p. 401 y lo encontraras citado de Ibn Mardwiah. Ver el hadiz 6155, en la p.408 y lo encontraras citado de
Ahmad en su Musnad, Ibn Yarir, Ad-Dia’ en Al-Muijtarah. Quien hojee el libro Kanz Al-‘Ummal encontrara este hadiz en
diferentes lugares. Y si te refieres a la p.255 del tercer tomo de Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abi-I Hadid Al-Mu'‘tazili o la
parte final de su comentario a la disertacién conocida como Al-Qéasi‘ah, encontraras este hadiz en forma completa (N. del

autor).

[1101]
SHARES

Carta 21

9 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

1. Dudas respecto al sanad o cadena de transmision de este




texto

Vuestros adversarios no brindan consideracion a la cadena de transmision de este hadiz, sino que la

objetan con un fuerte tono.

Te es suficiente al respecto que los dos sheijes (Bujari y Muslim) no lo citaran, como asi tampoco otros
de entre los autores de Sihdh (o compendios de hadices confiables). No creo que este hadiz haya sido
transmitido a través de narradores confiables para la gente de la Sunnah, ni creo que lo consideres

como sahih a través de sus vias.
Wa-s salam

S.

[1111]
SHARES

Carta 22

12 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.
1. La condicién de sahih o muy confiable de este hadiz

Si no fuera porque yo lo habia considerado sahih segun las vias de la gente de la Sunnah, no lo habria
citado aqui. Pero el caso es que Ibn Yarir, y el Imam Ab( Ya‘far Al-Iskafi transmitieron su condicion de
muy confiable como algo concluyente. 1 Asi también fue considerado confiable por muchos famosos

investigadores.

Te es suficiente para considerarlo sahih el hecho de que haya sido establecido a través de narradores
confiables y seguros, quienes son tomados como prueba por los autores de los Sihdh (o grandes

compendios de hadices confiables) con todo ahinco.

También tienes la pag. 111 del primer tomo del Musnad Ahmad donde lo encontrards transmitiendo este
hadiz de Aswad Ibn ‘Amir,2 de Sharik,3 de Al-A‘mash,4 de Al-Minhal,5 de ‘Ubad,6 de ‘Abdul-lah Al-
Asadi,7 de ‘Ali en forma marfd‘ (con interrupciones en la cadena de transmision), y cada uno de los
miembros de esta cadena de transmisién conforman una prueba de valor para el opositor; todos son
individuos confiables sin discusion, habiéndolo mencionado Al-Qaisari en su libro “A/l-yam‘ baina riyal
as-sahihain”, por lo cual no hay mas salida sino juzgar la confiabilidad del hadiz. Ademas, ellos tienen

en relacion a este hadiz muchas vias que se corroboran entre si.



2. Por qué lo desestimaron

En cuanto a que los dos sheijes (Bujari y Muslim) y otros como ellos no lo mencionan, ello es porque
vieron que chocaba con su opinion en relacion al Califato. Esa es la causa por la cual desestimaron
muchos textos confiables. Temieron que fuera un arma para la Shi‘ah y por eso los encubrieron a

sabiendas.

Muchos de los sheijes de la gente de la Sunnah -que Dios les perdone- actuaban de esta manera:
encubrian todo lo que tuviera este tenor, al punto que tal encubrimiento conforma un proceder conocido,
lo cual fue mencionado por Al-Hafidz Ibn Hayar en Fath Al-Baéri, y el mismo Al-Bujari dedicé un
capitulo al respecto en la Ultima parte de la seccion Kitab Al-‘lm en el primer tomo de su Sahih, donde
dice8: “Capitulo sobre quien particulariza el conocimiento confiriéndolo a un grupo de gente y no a

otro”.9

3. Quien los conoce no se sorprende de ello

Quien conoce el pensamiento de Al-Bujari en relacion a Amir Al-Mu’minin y al resto de Ah/ al-Beit
(a.s.) y sabe que su calamo se espantaba de las maravillas de los textos relacionados a ellos, y que su
tinta se secaba antes de exponer sus virtudes, no se asombra de que haya desestimado este hadiz y

otros similares. No hay poder ni fuerza sino en Dios, el Altisimo, el Majestuoso.
Wa-s saldam

Sh.

1. Ver el hadiz 6045 de Kanz Al-“Ummal en la pag. 396 del sexto tomo. Veras alli como Ibn Yarir ha considerado sahih
este hadiz; y si te refieres al Muntajab Al-Kanz, a lo que se encuentra al comienzo del comentario de la pag. 43 del quinto
tomo de Musnad Ahmad, también encontraras la consideracién de sahih que Ibn Yarir hizo de este hadiz. En cuanto a Ab{
Ya‘far Al-Iskafi, él juzgé su condicién de sahih en forma categérica en su libro Nagd Al-‘Uzmaniiah. Ver la pag. 263 del
tercer tomo de Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid. Edic. Egipto (N. del autor).

2. Mediante quien Al-Bujari y Muslim argumentan en sus correspondientes Sahih. Segiin ambos, él escuch¢ (hadices) de
Shu‘bah. Segun Al-Bujari escuché de ‘Adul ‘Aziz Ibn Abi Salamah, y segin Muslim escuché de Zuhair Ibn Mu‘awiah y
Hammad Ibn Salamah. En Sahih Al-Bujari narré de él Muhammad Ibn Hatam lbn Buzai‘. En Sahih Muslim narré de él
Hardn Ibn ‘Abdul-lah, An-Nagid, Ibn Abi Shaibah y Zuhair (N. del autor).

3. Mediante quien Muslim argumenta en su Sahih, como ya lo dejamos en claro al mencionarlo en la Carta n° 16 (N. del
autor).

4. Mediante quien Al-Bujari y Muslim argumentan en sus correspondientes Sahih, como ya lo explicamos en la Carta n° 16
(N. del autor). Se narrd de estos dos ultimos en los respectivos Sahih de Al-Bujari y Muslim.

5. Mediante quien argumenta Al-Bujéari, como ya lo explicamos en la Carta n° 16 (N. del autor).

6. Es ‘Ubad Ibn ‘Abdullah lbn Az-Zubair Ibn Al-‘Awam Al-Qurashi Al-Asadi. Tanto Al-Bujari como Muslim se valen de él
en sus respectivos Sahih. Escuchd de Asmé’ y ‘Aishah, las dos hijas de Ab{ Bakr, y narr6 de él en los dos Sahih: lbn Abi
Malikah, Muhammad Ibn Ya‘far Ibn Az-Zubair y Hisham Ibn ‘Urwah (N. del autor).



7. Se narr6 de estos dos Ultimos en los respectivos Sahih de Al-Bujari y Muslim.
8. En la pag. 25 (N. del autor).
9. Sahih Al-Bujari, Kitdb Al-‘llm, Cap. Man Jussa bil ‘lim, t.1, p.41, Dar Al-Fikr.

[1111]
SHARES

Carta 23

14 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.
1. Su convencimiento de la validez del hadiz

Me he referido al hadiz en la pag. 111 del primer tomo de Musnad Ahmad y examiné cuidadosamente a
los integrantes de su cadena de transmision, y he ahi que todos son confiables, reconocidos y
considerados pruebas de valor; luego investigué el resto de sus vias de transmisién y encontré que es
mutadafir (esto es, se confirman entre si) y se apoyan y corroboran mutuamente. Por ello me he

convencido de su validez.
2. No hay aspecto que justifique argumentar en base al mismo al no ser mutawatir

Solo que ustedes no consideran al hadiz sahih como huyyah o prueba de valor —para demostrar el
Imamato- excepto cuando es mutawatir, puesto que para vosotros el Imamato forma parte de los
principios de la religién; y no es posible decir que este hadiz alcanza el grado de tawatur, y por ello no

hay justificacion para argumentar en base al mismo.

3. El hadiz indica un califato o sucesion particular y restringida

Puede decirse que el hadliz sélo indicaria que ‘Ali fuera su califa (o sucesor) en lo relacionado a su

familia solamente. Por lo tanto, ¢ donde quedaria la clara estipulacion del Califato o sucesion general?1

4. Su posible abrogacion

Tal vez se diga que el hadiz fue abrogado, y que el Profeta después se retrajo de aquello que el mismo
implica. De esta manera, no habria inconveniente para que los Companeros hayan dado la bai‘ah o
juramento de fidelidad a los (tres) Califas Rashidin o bien guiados. Que Dios esté complacido de todos

ellos.

Wa-s salam



1. Las textos determinantes que se refieren al califato o sucesiéon general como correspondiente a ‘Alf (a.s.):

Ver: Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib, extraido de Ta'rij Dimashq de lbn ‘Asékir, t.1, p.77, hadices 124, 126, 139, 140 y
249, edic. Beirut; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shafii, p. 187, edic. Al-Haidariiah, y p.79, edic. Al-Gari; Al-Managib de
Al-Jwarizmi Al-Hanafi, pp.89 y 90, edic. Al-Haidariiah; Managib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shéfi‘T, p.200,
hadices 238 y 313. Teheran; Dhaj&’ir Al-‘Ugb3, p.71, edic. Al-Qudsi; Shawéahid At-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1,
p-206. hadiz 269 y p. 157, hadiz 211. edic. Beirut; Far&d’id As-Simtain, t.1, pp.54, hadices 267, 273, 315, 316, 318 y 329, t.2,
p.-34, hadiz 371, p. 134, hadiz 431 y p.243, hadiz 517; Al-Gadir de Al-Amini, t.5, p.365, edic. Beirut.

[1111]
SHARES

Carta 24

15 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.
1. La prueba que justifica nuestra argumentacion en base a este hadiz

La gente de la Sunnah argumenta para demostrar el Imamato en base a cualquier hadiz sahih, ya sea
que fuera mutawatir o no.1 Por ello nosotros le argumentamos en base a esa misma condicion de sahih
inferida de sus propias vias, imponiéndoles lo que ellos se impusieron a si mismos. En cuanto a lo que
argumentamos respecto al Imamato dentro de nuestra propia escuela, eso es en base a su condicion de

mutawatir segun nuestras propias vias, como es evidente.2

2. La existencia de tal Califato particular y restringido es negada

por el consenso

Invocar que el mismo sélo indicaria que ‘Ali era el califa o sucesor del Mensajero de Dios (s.a.w.) sélo
en lo que respecta a la gente de su casa en particular, es rechazado, por el hecho que: cualquiera que
diga que ‘Ali era el sucesor del Mensajero de Dios para la gente de su casa, esta sosteniendo también
el califato general, y todo aquel que le niega el califato general le niega también tal (supuesto) califato

particular.

No hay nadie que haya dado tal opcidn. Asi pues, ¢qué filosofia es ésta que contradice en cualquier

caso el consenso de los musulmanes?



3. Es imposible que aqui haya habido abrogacién

Y no me olvido ni me olvidaré de lo dicho acerca de la existencia de abrogacién. Ello es imposible tanto
segun la légica como segun la shari‘ah, puesto que seria un caso de abrogacion antes de la llegada del
tiempo de aplicacion de la norma, como es evidente, sumado a que no habria mas abrogante aqui que

la suposicion de que tal vez el Profeta se retrajo de aquello que implica el hadiz.

A esto se responde que el Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia- no
solo no lo revoco, sino que los textos estipulantes que surgieron después son continuos y mutawétir y

se corroboran entre si.

Incluso suponiendo que no hubiera habido texto estipulante después del mismo, ¢ de donde se sabria
que el Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia- se retrajo de aquello que
implica, y que renunci6 a su contenido? «No siguen sino la conjetura, y lo que ansian las almas, siendo

que les ha llegado la guia de parte de su Serior».3
Wa-s saléam

Sh.

1. As-Sawa‘iq Al-Muhrigah, p. 18, edic. Al-Muhammadiiah.

2. El hadiz de lawm Ad-Dér en fuentes Shias:

Este es uno de los hadices cuya emisidn esta categéricamente demostrada. Ver: Bihar Al-Anwar de Al-Maylisi, t. 18,
pp-163, 178, 181, 191y 212, nueva edic. Teheran; Al-Burhan fi Tafsir Al-Qur’an, t.3, p. 191; Tafsir Al-Qummi, t.2, p.124;
Izbat Al-Hudat de Al-Hurr Al-‘Amili, 1.3, p.451; ‘llal Ash-Shara’i de As-Sadiq, p. 170, edic Al-Haidariiah; y muchas otras
fuentes.

3. An-Naym, 53: 23.

[1111]
SHARES

Carta 25

16 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

1. Su fe en este texto estipulante

He creido en Quien ha iluminado a través tuyo la tiniebla, te ha hecho claro lo ambiguo y te ha

dispuesto como uno de Sus signos y una de las manifestaciones de Sus evidencias.



2. Pedido de explayamiento sobre lo expuesto

Dame maés de esos textos que indicarian la designacion del califato. jPor Dios dame mas!
Wa-s salam

S.

[1101]
SHARES

Carta 26

18 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

1. Texto estipulante explicito (sarih) sobre diez virtudes de ‘Ali

que nadie mas poseia

Entre los textos estipulantes, luego del Hadiz de Ad-Daér, te es suficiente lo que cité el Imam Ahmad en
el primer tomo de su Musnad,1y el Imam An-Nis&’i en su A/-Jasa’is Al-‘Alawiiah (Las Virtudes de
‘Ali),2 Al-Hakim en el tercer tomo de su A/-Mustadrak ‘alas-Sahihain,3 Adh-Dhahabi en su At-Taljis
reconociendo su condicion de sahih o muy confiable, y otros de entre los autores de compendios del
hadiz mediante vias cuya confiabilidad es objeto de consenso, siendo el hadiz narrado por ‘Amr lbn

Maiman quien dijo:

“Estaba yo sentado junto a Ibn ‘Abbas y he ahi que llegé un grupo de nueve (personas) y dijeron: “;Oh
Ibn ‘Abbas! O te levantas y vienes con nosotros o bien nos reunimos a solas entre todos éstos”. Dijo Ibn
‘Abbas: “Iré con vosotros”. Dijo (el narrador): “El en ese entonces se encontraba sano antes de quedar

ciego”. Dijo (Ibn ‘Abbas): “iComenzad!”. Y le hablaron. No sabemos qué dijeron.

Dijo (el narrador): Entonces comenzé a sacudirse la ropa y a decir: “jUf! jUf! {Hablan mal acerca de un
hombre que tiene mas de diez virtudes que nadie mas posee! iHablan mal acerca de un hombre sobre
quien dijo el Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia—: “Por cierto que

enviaré a un hombre a quien Dios nunca desampara; que ama a Dios y a Su Mensajero y a quien Dios

y Su Mensajero aman”, y todos aspiraron ello para si mismos, y dijo: “; A donde estéa ‘Ali?”.

Y llegé (‘Ali) en tanto le adolecian los ojos, de forma que casi no podia ver, por lo que puso de su saliva
en sus ojos y luego agitd el estandarte tres veces y se lo dio, y ‘Al le trajo a Safiiah bint Huia. Dijo Ibn
‘Abbas: Luego el Mensajero de Dios (s.a.w.) envié a fulano con la sura At-Tawbah y después envi6 a



‘Ali tras él quien la tomé de él y dijo (el Profeta): “No la llevara sino un hombre que es de mi y que yo

soy de él”.

Dijo Ibn ‘Abbas: Y dijo el Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia- a sus
primos: “¢Quién de vosotros me secundara en (lo relacionado a) esta vida y la otra?”. Dijo (el narrador):
Y ‘Ali se encontraba sentado junto a él. Todos se rehusaron y dijo ‘Ali (a.s.): “Yo te secundaré en esta

viday en la otra”.

Dijo: “Tu eres mi wali en esta vida y en la otra” y le dejo. Luego dijo: “;Quién de vosotros me
secundara en (lo relacionado a) esta vida y la otra?”. Todos se rehusaron y dijo ‘Ali —que la paz sea con
él: “Yo te secundaré en esta vida y en la otra”. Dijo: “Tu eres mi wali en esta vida y en la otra”.

Dijo Ibn ‘Abbas: Y ‘Ali fue el primero que creyo6 de entre la gente después de Jadiyah. Dijo: Y el
Mensajero de Dios (s.a.w.) tomé su manto y lo dispuso sobre ‘Ali, Fatima, Hasan y Husein y dijo: «Por

cierto que Dios solo quiere algjar de vosotros la impureza, Ahl al-Beit, y purificaros sobremanera».4

Dijo: Y ‘Ali mercd con su propia vida5 y vistio la ropa del Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios
sean con él y su familia- y luego durmié en su lugar mientras los idélatras le arrojaban (piedras). Hasta
que dijo: Y salié el Mensajero de Dios -que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia-

en la expedicion militar a Tablk y la gente marché con él. Y ‘Ali le dijo: “¢ Acaso saldré contigo?”.

Dijo el Profeta: “iNo!”. Y ‘Ali llor6. Y el Mensajero de Dios -que las bendiciones y la paz de Dios sean
con él y su familia- le dijo: “; Acaso no te complace que tengas en relacién a mi la posicién que Aarén
tenia en relacion a Moisés, solo que después de mi no habra profeta? Por cierto que no debo partir a

menos que tu seas mi califa (wa anta jalifati)”.

Y el Mensajero de Dios -que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia- le dijo: “Tu eres
el wali de todo creyente después de mi”. Dijo lbn ‘Abbas: Y cerré el Mensajero de Dios —que las
bendiciones y la paz de Dios sean con €l y su familia- todas las puertas de la Mezquita excepto la
puerta de ‘All —que la paz sea con él-, de manera que ingresaba en la misma encontrandose en

yanabah (estado de polucion sexual que requiere bafo ritual) al ser ese su Unico camino.

Dijo: Y dijo el Mensajero de Dios —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia—: “De

quien yo fuera su Mawila, ‘Ali es su Mawla”.

Dijo Al-Hakim después de citarlo: “Este es un hadiz cuya cadena de transmisién es sahih, a pesar de
no haber sido citado por ambos (sabios, Muslim y Bujari) en este contexto”. Y fue citado por Adh-
Dhahabi en su At-Taljis, luego dijo: “Es Sahih”.6

2. La justificacion de argumentar mediante el mismo

Y a nadie le son ocultos los indicios categoéricos que contiene, y los argumentos evidentes, sobre que



‘Ali era su heredero y su califa después de él. ;Acaso no ves como le nombré su wali en este mundo y

en la otra vida? Con ello le prefirié por sobre el resto de sus parientes.

Y como le dispuso en la misma posicién que Aardn tenia en relacion a Moisés, de la cual solo exceptud
la posicién de la profecia, y (como se observa en la ciencia de usdl al-figh o “principios de

jurisprudencia”) la excepcioén es indicio de la generalidad del juicio no exceptuado.

Tu sabes que la mas exponente de las jerarquias de Aardn respecto a Moisés —que la paz sea con
ambos- era su condicidn de visir y el respaldo que le proporcionaba. Su participacion en su misién, su
condicion de califa o vicerregente de Moisés —que la paz sea con él-, la obligacién de obedecerle que
tenia toda su comunidad, como lo indica la aleya que dice:

«Y dispon para mi un visir entre mi gente * A Aarén mi hermano* proporcioname respaldo a través suyo
*y hazlo ser participe de mi mision»,7 y las palabras que dicen: «Sucédeme ante mi pueblo, actua
correctamente y no sigas el camino de los corruptores»,8 y Sus Palabras, Majestuoso y Elevado Sea,

que dicen: «Se te ha dado lo que pediste joh Moisés!».9

Segun el juicio de este texto estipulante (nass), ‘Ali es el califa del Mensajero de Dios ante su pueblo,
su visir surgido entre su gente, su coparticipe en su asunto —por su condicion de califa y no porque
fuera profeta-, el mejor de su comunidad, y quien tiene la primacia sobre ellos tanto en vida como

después de muerto.

La imposicion de que le obedecieran en vida del Profeta —al ser su visir- es la misma que aquella
obediencia que le era debida a Aardén por la comunidad de Moisés -que la paz sea con ambos- en su
tiempo.

Todas esas posiciones vienen a la mente de todo aquel que escucha el Hadliz de Manzilah (o “la
posicion”), y no duda del hecho de que se propuso ello para él, desde que el Mensajero de Dios (s.a.w.)
dejé en claro el asunto y lo dispuso en forma manifiesta al decir: “Por cierto que no debo partir a menos
gue tu seas mi califa (wa anta jalifati)”, y éste es un nass (texto estipulante) explicito de su condicién de
califa, e incluso conforma un texto manifiesto respecto a que “si hubiera partido y no le hubiera dejado
como su vicerregente, hubiera hecho lo indebido”, y ello fue sélo porque le fue ordenado por parte de

Dios, Imponente y Majestuoso, nombrarle como califa o sucesor tras si.

Ello lo confirma el fafsir o exégesis de las Palabras del Altisimo que dicen: «;Oh Mensajero! Anuncia lo

que te fue revelado por parte de tu Serior, y si no lo hicieras no habras hecho llegar Su Mensaje». 10

Quien reflexiona en las palabras del Altisimo en la aleya «No habras hecho llegar Su Mensaje» y luego
dirige su mirada al dicho del Profeta —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia: “Por
cierto que no es correcto que parta a menos que tl seas mi califa”, encontramos que se proponen un

mismo proposito, como es evidente.



No olvides sus palabras en este mismo hadiz: “Tu eres el wali de todo creyente después de mi”, pues

ello es un nass (texto estipulante) de que él era el wali al-amr o encargado de los asuntos de los

musulmanes, su wali y quien le reemplazaria. Como dijo el poeta Al-Kamit, que la misericordia de Dios

Altisimo sea con él:

Y qué buen wali al-amriidespués de su wali12

Refugio de la piedad, y qué buen educador. 13

Wa-s salam

Sh.

1. Al final de la pag. 330 (N. del autor).

2. Pag. 6 (N. del autor).

3. Pag. 123 (N. del autor).

4. Al-Ah-zab; 33: 33.

5. En alusion a la aleya 2 de la sura Al-Bagarah (n° 2) que dice «Y entre la gente hay quien merca con su vida procurando
la complacencia de Dios» y que fue revelada en referencia a ‘Ali cuando durmié en la cama del Profeta —que las
bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia- para que los idodlatras que habian conspirado para asesinarle
creyeran que era él.

6. Las diez virtudes que nadie mas que ‘Ali tenia:

Ver: Mustadrak As-Sahihain de Al-Hakim, t.3, p. 132 quien lo calificé de Hadiz Sahih (muy confiable); Taljis Al-Mustadrak
de Adh-Dhahabi quien lo calificé de Sahih (impreso a continuacién de Al-Mustadrak); Musnad Ahmad Ibn Hanbal, t.5,
p.25, h.3062, transmitido con una cadena de tranmisién Sahih, ed. Dar Al-Ma‘arif, Egipto; Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-
Nis&’i Ash-Shafi‘l, pp.61-64, ed. Al-Haidariiah, p. 15, ed. Beirut, p.8, ed. At-Tagaddum, Egipto, y p.70 en la edicién
investigada por Al-Mahm(di; Dhaj&’ir Al-‘Ugba, p.87; Kifaiat At-Talib de Al-Konyi Ash-Shafi‘l, p.240, ed. Al-Haidariiah, y
p.115, ed. Al-Gari; Al-Manéagib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.72; Al-Isdbah de Ibn Hayar Al-‘Asgalani, t.2, p.509; lanabf*
Al-Mawaddah de Al-Qanduzi Al-Hanafi, p.34, ed. Estambul, p.38, ed. Al-Haidarfiah, y t.1, p.33, ed. Al-‘Irfan; Taryamah
al-lmam ‘Ali Ibn Abi Talib, extraido de Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi, t.1, p. 183, hadices 249, 250 y 251; Ar-
Riad An-Nadirah de Muhibb Ad-Din At-Tabari Ash-Shéfi‘, t.2, pp. 269 y 270, 2° ed.; Ansab Al-Ashraf de Al-Baladhiri, t.2,
p- 106, hadiz 43; Fada’il Al-Jamsah, t.1, p.220; Al-Gadir de Al-Amini, t.1, p.51 y 1.3, p.197; Fard’id As-Simtain, t.1, p.328,
hadiz 255.

7. La vicerregencia de ‘Ali (a.s.) en relacién al Mensajero de Dios -que las bendiciones y la paz de Dios sean con ély su
familia- es como la vicerregencia de Aaron en relacion a Moisés —que la paz sea con ambos.

Ver: Shawahid At-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanaff; t.1, pp.368 y 371, hadices 510, 511, 512 y 513; Managib ‘Ali ibn Abi
Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi, p.328, hadiz 375, edic. Al-Islamiiah, Teheran; Biografia del Imam ‘Ali en Ta’rij
Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shéfi‘, t. 1, p. 107, hadiz 147.

8. Al-A'raf; 7: 142.

9. Ta Ha; 20: 31.

10. Esta aleya, que es la n° 68 de la sura Al-M&’idah, fue revelada el dia 18 de Dhul Hiyjjah en Gadir Jumm, y expresa la
disposicion de ‘Ali como califa después del Mensajero —que las bendiciones y la paz de Dios sean con él y su familia.
Luego veremos sus fuentes de referencia en las notas al pié Carta n° 56.

11. Refiriéndose a ‘Ali (a.s.).

12. Refiriéndose al Mensajero de Dios (s.a.w.).

13. Al-Hashimiiiat de Al-Kamit ibn Zaid Al-Asadi, con comentarios de Ar-RafiM, p.49, edic. Shirkat At-Tamaddun, Egipto.



[1101]
SHARES

Carta 27

18 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

1. Duda sobre el sanad o cadena de transmision del hadiz de

Manzilah.

El hadiz de Manzilah es sahih (muy confiable) y mustafid (con numerosas cadenas de transmisién pero
sin llegar al nivel de tawétur), pero Al-Mudaqgqiq Al-Amadi, quien fue un sobresaliente experto en la
ciencia de Principios de Jurisprudencia, dudd de sus cadenas de transmisién y fue receloso de sus

narradores. Tal vez vuestros adversarios se aferren a su opinién. ;Con qué podrias imponérteles?
Was Salam

S.

[1101]
SHARES

Carta 28

19 de Dhul Hijyjah de 1329 H.L.

1. El hadiz de Manzilah es uno de los legados mas fehacientes

Mediante tal dubitacidén, Al-Amadi se ha oprimido a si mismo, puesto que el hadiz de Manzilah

conforma una de las narraciones mas confiables y uno de los legados mas fehacientes.

2. Los indicios que juzgan ello

La confiabilidad de su cadena de transmision no embarga duda alguna, ni se le ha ocurrido a la mente
de nadie abrir la boca para debatir su condicion de fehaciente; incluso Adh-Dhahabi -a pesar de su
intransigencia- expresa claramente su condicion de sahih o muy confiable en su Taljis al-Mustadrak;1 e



lbn Hayar Al-Haizami -a pesar de la hostilidad mostrada en su As-Sawé‘iq- cita el hadliz en la shubhah
n° 12 de As-Sawd‘q, transmitiendo la opinién de que es sahih o muy confiable, de los imames del

hadiz, que son los Unicos en quienes uno puede basarse al respecto.

Asi pues, refiérete a ellos.2 Si el hadiz no tuviera el nivel de comprobado, Al-Bujari no lo habria citado
en su libro, puesto que él se oprimié a si mismo sobremanera en relacion a las particularidades y

virtudes de ‘Ali y Ahl al-Beit, con ellos sea la paz.

Mu‘awiah era el lider de al-fi'ah al-baghiah (la faccién inicua); fue hostil y combatié a Amir Al-Mu’minin
y le maldijo sobre los pulpitos de los musulmanes a quienes a su vez les ordend maldecirle, pero -a
pesar de su desvergonzada hostilidad- no neg6 el hadiz de Manzilah y no desdijo a Sa‘d Ibn Abi
Waqgéas cuando se lo manifesto.

Cita Muslim lo siguiente:3 (Dijo Mu‘awiah): “;Qué te impidié6 maldecir a Ab( Turab?”. Respondio:
“Mientras recuerde tres cosas que el Mensajero de Dios dijo sobre él, no le maldeciré, puesto que tener
una sola de ellas seria mas preciado para mi que la mejor riqueza de los arabes (jumr an-ni‘am).
Escuché al Mensajero de Dios decirle cuando le dejaba como su lugarteniente al partir a una de sus
expediciones: “;Acaso no te complace en tener en relacion a mi la posicion que Aardn tenia en relacion

a Moisés, solo que después de mi no habra mas profeta?...”.4

De esa manera Mu‘awiah desistié y dejé de requerir de Sa‘d que maldijera a ‘Alf.

Afiado a esto que el mismo Mu‘awiah narré el hadiz de Manzilah. Dijo Ibn Hayar en su As-Sawé ig5:
Cit6 Ahmad que un hombre le preguntd a Mu‘awiah una cuestion y le dijo: “Preguntasela a ‘Al puesto

~»

gue es mas sabio”. Dijo: “Tu respuesta a la misma es preferible para mi que la respuesta de ‘Ali”.

Dijo: “;Qué mal estéa lo que dijiste! Has despreciado a un hombre a quien el Mensajero de Dios impartia
instruccion brillantemente, y a quien le dijo “tu tienes en relacién a mi la posicién que Aarén tenia en
relacion a Moisés, s6lo que después de mi no habra mas profeta”, y ‘Umar se beneficiaba de él cuando
algo le resultaba complicado...etc.6 En resumen, el hadiz de Manzilah es de aquellos en los que no
cabe duda su comprobacién por consenso de los musulmanes, a pesar de la diferencia en sus escuelas

y fuentes de referencia.
3. Quienes lo citaron entre la gente de la sunnah

Ha sido citado por el autor de A/-Yam* Bain as-Sihh as-Sittah (“El Colector de los Seis Sihdh”)7 y el
autor de Al-Yam’ Bain as-Sahihain (“El Colector de los dos Sahih”)8. También se encuentra en el
Sahih al-Bujari al referirse a la batalla de Tablk.9 En el Cap. “Las virtudes de ‘Ali en el Sahih
Muslim10, y en el Cap. “Las virtudes de los Compafieros del Profeta” de Sunan Ibn Mayah.11 En la
seccién Mandaqib ‘Al (“Las Virtudes de ‘Ali”) del libro Al-Mustadrak de Al-Hakim. 12

Fue citado por el imam Ahmad Ibn Hanbal en su Musnad al citar los hadices de Sa‘d mediante



numerosas vias;13 también fue citado en A/-Musnad al mencionar los hadices de Ibn ‘Abbés, 14 Asm&’
Bint ‘Umais, 15 AbG Sa‘id Al-Judri, 16 Mu‘awiah Ibn Abi Sufian,17 y otro grupo de los Compaferos. Fue
citado por At-Tabari como hadiz mencionado por Asma’ Bint ‘Umais, Umm Salamah, Hubaish Ibn
Yunadah, Ibn ‘Umar, Ibn ‘Abbas, Yabir Ibn Samurah, Zaid Ibn Argam, Al-Bara’ ibn ‘Azib, ‘Ali Ibn Abi
Talib18 y otros.

Fue citado por Al-Bazzéar en su Musnad, 19 y por At-Tirmidhi en su Sahih,20 como uno de los hadices
de Ab( Sa‘id Al-Judri; también fue citado por Ibn ‘Abd-ul Birr en su A/-/sti‘db. Luego dice textualmente
lo siguiente: “Conforma uno de los legados mas comprobados y mas confiables (asahhuhd); fue
transmitido del Profeta (s.a.w.) por Sa‘d Ibn Abi Waqqas, y (agrega que) las vias de este mismo hadiz

que llegan a Sa‘d son muy numerosas.

Fue mencionado por Ibn Abi Jaizamah y otros; (agrega) fue narrado por Ibn ‘Abbas, Ab( Sa‘id Al-Judri,
Umm Salamah, Asma’ Bint ‘Umais, Yabir Ibn ‘Abdul-lah y un gran grupo cuya mencion se haria larga”.
Estas fueron las palabras de ‘Abdul Birr. Este hadiz fue transmitido por todos aquellos expertos en

hadiz, biografias y narraciones que trataron la batalla de Tabuk.

Fue transmitido por todos aquellos expertos antiguos y posteriores que escribieron una biografia sobre
el Imam ‘Ali a pesar de sus diferentes fuentes de referencia y escuelas. Fue mencionado por todos

aquellos sabios e imames de la religion que escribieron sobre las virtudes de Ahl al-Beit y las virtudes
de los Compafieros, sabios tales como Ahmad ibn Hanbal y otros que le precedieron o sucedieron. Es

uno de los hadices categoricos para los sabios de todos los periodos de esta comunidad.21

4. La causa por la cual Al-Amadi dudé del mismo

De esta manera, no es para considerar la duda de Al-Amadi respecto al sanad o cadena de transmisién
de este hadiz, puesto que él no se contaba entre los sabios de la Ciencia del hadiz y no era experto en
la materia. Su juicio respecto al conocimiento de los asénid o cadenas de transmisiones de las
narraciones y las diferentes vias, es como el juicio de las personas comunes que no saben nada al

respecto.

Y lo que lo hizo caer en este atasco fue su profundizacion en la ciencia del usdl/ o Principios de
Jurisprudencia, puesto que vio que en la Ciencia del usd/ este hadiz conllevaba que fuera un texto
estipulante explicito (nass sarih) del cual solo se podia librar mediante la duda en su sanad o cadena de

transmision, suponiendo que eso fuera posible. Y jlejos! iLejos esta de ser asi!
Was Salam

Sh.



1. Ya has visto en la Carta 26 que ha expresado claramente su condicion de sahih o muy confiable (N. del Autor).
2. Enla pag. 29 de su As-Sawa'iq (N. del autor). As-Sawa‘iq Al-Muhrigah, p. 47, ed. Al-Muhammadiiah, Egipto.

A9

3. En el Cap. “Las virtudes de ‘Ali”, al comienzo de la pag. 324 del 2* tomo de su Sahih. (N. del Autor).

4. Citado también por Al-Hakim al comienzo de la pag. 109 del 3° tomo de Al-Mustadrak y lo considerd sahih segun las
condiciones de verificacion de los dos sheijs Muslim y Bujari. También fue citado por Adh-Dhahabi en su Taljis
reconociendo su condicion de sahih segun las condiciones de Muslim (N. del Autor).

El hadiz de Manzilah narrado por Sa‘d:

Ver: Taryamah Al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib o “Biografia del Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.)” del Libro Ta’rij Dimashq de Ibn
‘Asakir Ash-Shafif, t.1, p.206, hadices 271 y 272; Sahih Muslim, seccién Al-Fada'il (“Las Virtudes”), Cap. “Las virtudes de
‘Al lbn Abi Talib”, t.2, p.360; Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-Shafii, pp. 48 y 81, ed. Al-Haidariiah y p.106,
hadices 45, 46, 47, 48 y 61, ed. Beirut, investigado por Al-Mahm(di; Nadzm Durar As-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi,
p-107; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shafii, pp.84-86; ed. Al-Haidariiah, y p.28, ed. Al-Gari; Al-Managib de Al-
Jwarizmi Al-Hanafi, p.59; Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.301, h.3808; Usud Al-Gabah, t.4, pp.25-26; Al-Isabah de Ibn Hayar, 1.2,
p-509; Yami‘ Al-Usdl de Ibn Al-Azir, .9, p.469; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, p.247; Fard’id As-Simtain, t.1, p.378, h.307; Al-
Gadir, t.10, p.257.

5. En el contexto del 5° de los propésitos que cité al analizar la aleya 14 de las aleyas del cap. 11, p.107 de As-Sawa‘iq (N.
del Autor).

6. Luego agrega: “Fue citado por otros, solo que algunos afiadieron al final que (Mu’awiah) le dijo: “jLevantate! jQue Dios
no mantenga firmes tus pies!”, y luego hizo borrar su nombre del diwén o lista de sueldos del Tesoro Publico...”. Luego
continda con el tema en la pag. 107 de su As-Sawa‘iq donde sefiala que aparte de Ahmad un grupo de expertos en hadiz
citaron el hadiz refiriendo la cadena de transmision hasta Mu‘awiah (N. del Autor).

El hadiz de Manzilah narrado por Mu‘awiah:

Ver: Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, .2, p.21; Managib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi1,
p.34, h.52, 1° ed. Teheran; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.18, p.24, ed. Egipto, investigado por Muhammad
AbUl Fadl; As-Sawa‘iq Al-Muhrigah de lbn Hayar, p.177, ed. Al-Muhammadiah; Fard’id As-Simtain, t.1, p.371, h.302;
Taryamah Al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib o “Biografia del Imam ‘Ali (a.s.)” del Libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif,
t.1, p.339, hadiz 410 y 411, 1° ed., y p.369, h.410 y 411, 2° ed, Beirut.

7. En el Cap. Managib ‘Ali (“Las Virtudes de ‘Ali”) (N. del Autor).

8. En el Cap. Managib ‘Ali (“Las Virtudes de ‘Ali”) y en el de “La batalla de Tablk” (N. del Autor).

9. En la pag. 58 del 3° tomo (N. del Autor).

10. En la pag. 323 del 2° tomo (N. del Autor).

11. En la pag. 28 del 1° tomo, cuando menciona las virtudes de ‘Alf (N. del Autor).

12. Al comienzo de la pag. 109 del 3° tomo y en otros lugares que conocen los estudiosos (N. del Autor).

13. Ver: pp.173, 175, 177, 179, 182y 185. Hojéa todas estas paginas en el 1° tomo de Al-Musnad (N. del Autor).

14. Referirse a la pag. 331 del 1° tomo de Al-Musnad (N. del Autor).

15. En las pp.369 y 438 del 6° tomo de Al-Musnad (N. del Autor).

16. En la pag. 32 del 3° tomo de Al-Musnad (N. del Autor).

17. Como ya mencionamos al principio de esta Carta citando el 5° de los propositos al analizar la aleya 14 de las aleyas
del cap. 11, p.107 de As-Sawa‘iq Al-Muhrigah (N. del Autor).

18. Tal como expresa claramente Ibn Hayar en el 1° hadiz de los cuarenta que cité en la segunda seccién del cap. 9, p.72
de su As-Sawa‘ig. Menciona As-Suiuti al tratar la vida de ‘Ali en su Ta'rij Al-Julafd’ que: At-Tabari cito este hadiz de
todos los nombrados agregando el nombre de Asm&’ Bint ‘Umais (N. del Autor).

19. Como lo expresa claramente As-Suiiti al tratar la vida de ‘Ali en su Ta’rij Al-Julaf&’, p.65 (N. del Autor).

20. Como lo sefiala el hadiz n° 2504 de los hadices de Kanz Al-‘Ummal en la pag. 152 del 6° tomo. (N. del Autor).

21. El hadiz de Manzilah:

Le dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.) a ‘Ali (a.s.): “Tu tienes en relaciéon a mi la posicion que tenia Aarén en relaciéon a
Moisés, sélo que después de mi no habra mas profeta” con éstas y otras expresiones. Este hadiz se cuenta entre los

hadices mutawétir habiendo sido narrado por un gran nimero de los Compafieros, entre ellos:



Sa‘d Ibn Abi Waggas, Mu‘awiah, Habshi Ibn Yunadah, Yabir Ibn ‘Abdil-lah Al-Ansari, Abl Sa‘id Al-Judri, Sa‘d Ibn Malik,
Asma’ Bint ‘Umais, ‘Abdul-lah Ibn ‘Umar, Ibn Abi Laila, Malik Ibn Al-Huairiz, ‘Ali Ibn Abi Talib, ‘Umar Ibn Al-Jattab,
‘Abdul-lah Ibn ‘Abbas, Umm Salamah, ‘Abdul-lah Ibn Mas‘(id, Anas Ibn Malik, Zaid Ibn Argam, Abl Afitb, Ab( Bardah,
Yabir Ibn Samurah, Al-Bara’, Ab( Hurairah, Zaid Ibn Abf Aufa, Nabit Ibn Sharit, Fatimah Bint Hamzah.

Este hadiz se encuentra en: Sahih Al-Bujari, secc. Al-Magazi (las expediciones militares), Cap. “La Expedicion a Tabik”,
t.5, p. 129, ed. Déar Al-Fikrah, t.3, p.63, ed. Al-Jairiiah, 1.6, p.3, ed. Matabi‘ Ash-Sha'b, 1.3, p.86, ed. Dar |hi&’ Al-Kutub, 1.3,
p.58, ed. Al-Ma‘ahid, 1.3, p.61, ed. Ash-Shargjiah, 1.6, p.3, ed. Muhammad ‘Ali Subaih, t.6, p.3, ed. Al-Fayyalah, t.3, p.54,
ed. Al-Maimaniiah, 1.5, p.37, ed. Bombay; Sahih Muslim, secc. Al-Fada’il (“Las Virtudes”). Cap. “Las Virtudes de ‘Ali Ibn
Abi Talib”, t.2, p.360, ed. ‘Isa4 Al-Halabi, t.7, p. 120, ed. Muhammad ‘Ali Subaih; Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.301, h.3808 donde
lo considera sahih o muy confiable, h.3813 donde lo considera sahih o muy confiable, y h.3814 donde lo considera hasan o
confiable, ed. Dar Al-Fikr; Musnad Ahmad Ibn Hanbal, t.3, p.50, h.1490 citado con un sanad o cadena de tansmision sahih,
p.-56, h.1505 con un sanad o cadena de tansmision sahih, p.57, h.1509 con un sanad o cadena de tansmision sahih, p.66,
h.1532, con un sanad o cadena de tansmision sahih, p.74, h.1547 con un sanad o cadena de tansmision sahih, p.88,
h.1583 con un sanad o cadena de tansmisién sahih, p.94, h.1600 con un sanad o cadena de tansmisiéon hasan, p.97,
h.1608 con un sanad o cadena de tansmision sahih, t.5, p.25, h.3062 con un sanad o cadena de tansmisién sahih, ed. Dar
Al-Ma‘arif, Egipto; Sunan lbn Mayah, t.1, p.42, h.115y h.121, ed. Dar Ihid’ Al-Kutub; Sahih Al-Bujari, sec. Bad’ Al-Jalq
(“El Comienzo de la Creacion”), Cap. “Las Virtudes de ‘Ali Ion Abi Talib”, t.4, p.208, ed. Dar Al-Fikr, t.5, p.19, ed. Al-
Amiriiah, t.4, p.71, ed. Bombay; Mustadrak Al-Hakim, t.3, p.109 y t.2, p.337 donde lo considera sahih o0 muy confiable;
Ta’rlj At-Tabari, t.3, p. 104; Taryamah Al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (“Biografia del Imam ‘Alf ibn Abi Talib”) de Ta’rij Dimashq
de Ibn ‘Aséakir Ash-Shafi, t.1, hadices: 30, 125, 148-150, 251, 271-274, 276-281, 329-330, 336-394, 396-456, 1° ed.
Beirut; Ansab Al-Ashraf de Al-Baladhurri, t.2, p. 106, h.43, p.92, hh. 8, 15-18; Al-Isabah de Ibn Hayar, t.2, pp.507 y 509;
Al-Isti‘ab (Impreso en los margenes de Al-Isébah, t.3, pp.34 y 35; Jasd’is Amir Al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-Shéafi‘i,
pp.76-85, ed. Al-Haidariiah; Managib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘T, p.27, h. 40-56 y 303, 1° ed.
Teheran; Hiliat Al-Awli&’, t.7, p. 194 donde lo considera sahih, p.195, 196 y 197 donde lo considera sahih; Al-Managib de
Al-Jwarizmi Al-Hanafi, pp. 60, 74, 83-84, 86 y 130, y ver también pp. 76, 19, 24 y 214; Dhajd’ir Al-‘Ugba, pp.63-64, 69 y
87; Ta'rij Al-Julafa’ de As-Suidti, p.168; lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.35, 44, 49-51, 56-57, 63, 80,
86, 88, 114, 130, 176, 182, 185, 204, 220, 234, 254, 408, 496, ed. Estambul; Usud Al-Gabah, t.2, p.8 y t.4, p.26 y 27;
Nadzm Durar As-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, pp.95 y 107; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Al-Shafi‘l, pp. 281-287, ed.
Al-Haidariiah y pp.148-153, ed. Al-Gari; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.2, pp.495 y 575, 1.3, p.255 y t.4,
p.220, 1° ed., Egipto, t.9, p.305 y t.10, p.222; Tadhkirat Al-Jawass de As-Sibt Ibn Al-Yawzi Al-Hanafi, pp.18-20 y 23; Al-
Fusal Al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-Maliki, pp.21-22 y 110; Shawahid At-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, p.250,
hh.204 y 205; Magtal Al-Husain de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, t.1, pp.48 y 49; Is‘af Ar-Raguibin impreso en los margenes de
NaGr Al-Abséar, pp.148 y 149, ed. As-Sa‘idiiah y pp.134-136, ed. Al-‘Uzmaniiah; Al-Mu‘yam As-Saguir de At-Tabarani, t.2,
pp.22 y 54; Mayma‘' Az-Zaw&'id, t.9, pp.109-111y 119; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, pp.214-216 y 248, 2° ed.; Kanz Al-
‘Ummal, .15, p. 139, hh.403-404, 410-411, 432 y 487, 2° ed.; Mirat Al-Yinan de Al-14fi, t.1, p. 109 donde lo considera un
hadiz sahih, ed. Beirut; Al-‘Aqd Al-Farid de lbn ‘Abdu Rabbuh, t.4, p.311y 1.5, p. 100, ed. Equipo de Autores, Egipto, t.2,
p-279 y t.3, p.48, ed. Al-‘Uzmaniiah; Masabih As-Sunnah de Al-Bagwi, t.2, p.275, donde lo considera sahih, ed.
Muhammad ‘Ali Subaih; Al-Fath Al-Kabir de An-Nabhani, t.1, p.277 y t.3, p.398; Yami‘ Al-Us(l de Ibn Al-Azir, t.9. pp.468
y 469; Mishkat Al-Masabih, 1.3, p.242; Al-Yami¢ As-Saguir de As-Suidti, t.2, p.56; Muntajab Kanz Al-‘Ummal impreso en
los margenes de Musnad Ahmad, t.5, pp.31, 53 y 55; lhqaq Al-Haqgq, t.5, pp. 133-234, 1° ed., Teheran; Fard’id As-Simtain,
t.1, pp.122-124, 126-127, 317 y 329; y muchas otras decenas de libros.

[1101]
SHARES



Carta 29

20 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.
1. Confirmacién de lo que dijimos respecto al sanad o cadena de transmision del hadiz

Todo lo que mencionaste respecto a la comprobacién del hadiz -el hadiz de Manzilah- es verdad y no
le cabe duda en absoluto, y en cuanto a Al-Amadi, cometié un traspié que indica que se encontraba
alejado de la ciencia del hadiz y de su gente. Te he incomodado mencionando su opinion y te puse en
la necesidad de explicar cosas evidentes. Esa fue una falta que te pido dispenses, y tu eres digno de

ello.

2. Duda sobre la generalidad de su sentido

Me ha llegado que aparte de Al-Amadi de entre vuestros antagonistas hay quien estima que el hadiz de
Manzilah no posee generalidad sino que su sentido es particular de la situacién (en la que fue
expresado), y para ello argumenta en base al contexto del hadiz. Ello es porque él (Profeta) se lo dijo a
‘Al cuando lo dejoé a cargo de Medina durante la expedicién a Tabdk.

Es asi que el Imam -que Dios esté complacido de él- le dijo: “;Acaso me dejas entre las mujeres y los
nifos?”. Y le respondioé (s.a.w.): “;Acaso no te complace que tengas en relacion a mi la posicion de

Aarén respecto a Moisés, solo que no habréa profeta después de mi?”

Es como si él (s.a.w.) se hubiera propuesto que tenia en relacién a él la posicidon que Aardn tuvo en
relacion a Moisés cuando lo dej6 encargado de su pueblo cuando se dirigio al Monte, de manera que el
propoésito es “tu tienes durante los dias de la expedicién a Tabik, la posicion que Aarén tenia en

relacion a Moisés durante los dias en que se oculté de su pueblo para dirigir letanias a su Sefior”.

3. Duda sobre su condiciéon de huyyah o prueba de valor

Tal vez algunos dijeron: El hadiz no conforma una huyyah o prueba de valor, ni siquiera si tuviera el
sentido de generalidad puesto que ha sido particularizado1, y lo que es general pero particularizado no

conforma una huyyah en el resto de los casos.
Was Salam

S.

1. Mediante la expresion “... solo que no habra profeta después de mi” que particulariza la expresion general “tienes en



relacién a mi la posicion de Aarén en relacion a Moisés” (N. del T.).

[1111]
SHARES

Carta 30

22 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.
1. La gente de la letra D4d (los arabes) juzgan la generalidad del hadiz

Nosotros delegamos la respuesta a lo que profirieron sobre que el hadiz no posee generalidad a la
gente del idioma y al uso consuetudinario arabe. Tu mismo eres (al respecto) innegable e
indiscutiblemente una prueba para los arabes. ;Acaso tu comunidad -la gente de la letra Dad (los

arabes)- puede tener alguna duda respecto a la generalidad de “la posicién” en este hadiz?

iPor supuesto que no! Y lejos estan personas como tu de dudar de la generalidad que proporciona el
nombre genérico regente a otro (ism al-yins al-mudéf) abarcando la totalidad de sus casos de

aplicacion.

!77

Por ejemplo si dijeras: “;Os brindo mi ecuanimidad!”, ;acaso tal ecuanimidad seria particular para
algunos asuntos solamente, sin incluir a otros? ;0 es que acaso ello seria general abarcando todos sus
casos de aplicacion? jDios no permita que no veas ello sino indicando generalidad, o que te denotara

algo fuera de la generalizacion?

Si el califa de los musulmanes le dice a uno de sus amigos: “Dispongo para ti mi soberania sobre la
gente, o la posicién que tengo frente a ellos, o mi cargo que tengo entre ellos, o mi reino”, s acaso ello

denota en la mente algo fuera de la generalidad?

¢ Acaso aquel que pretende particularizar algunos asuntos descartando otros, no es sino un opositor
irreflexivo? Si ese (califa) le dijera a uno de sus ministros: “En los dias de mi gobierno tu tienes la

posicion que ‘Umar tenia en los dias de AbU Bakr, sélo que no eres un Compafero (del Profeta)”;

¢Acaso segun la opinién del comun de la gente ello seria particular de algunas posiciones (de las que

tenia ‘Umar), o abarcaria todas en general? jPor Dios que no te veo sino considerandolo general!

Y no dudo que tu sostienes la generalidad de “la posicion” en el hadiz del Profeta (s.a.w.) que dice: “Tu
tienes en relacion a mi la posicion que Aardn tenia en relacion a Moisés”, puesto que haciendo analogia
a sus casos similares en el uso consuetudinario y el idioma, especialmente al haberse exceptuado la

condicion de profeta, ello dispone lo no exceptuado como texto estipulante (nass) de la generalidad. Los



arabes estan ante tus puertas. Preguntales al respecto.

T4

2. La falsedad de la opinidn de su condicion de particular

En cuanto a lo sostenido por el opositor sobre que el hadiz es particular de la situacién (en la que fue

expresado), ello es rechazable en dos aspectos:

El primer aspecto: El hadiz en si mismo denota generalidad como ya supiste, y -si incluso aceptaramos
su condicion de particular- el haber sido expresado por un caso o situacion no le quita su generalidad,
puesto que “el caso de aplicacién no delimita la norma que lo rige” como es establecido en su lugar

correspondiente.

¢Acaso no ves que si por ejemplo observas a una persona en estado de yandbah (o impurificacién por
actividad sexual) tocando la aleya del Escabel (aiat al-kursT; 2: 255) le debes decir: “Por cierto que una

persona muhdiz (con impurificacion ritual) no toca el Sagrado Quran?”

¢,Acaso eso sera particular de ese caso en concreto, o sera general abarcando todas las aleyas del
Quran y toda persona que se encuentre en estado de impurificacion ritual? No creo que haya nadie que
entienda que ello se refiere a esa persona muhdiz en particular y a la aleya del Escabel en particular. Si
el médico ve a un enfermo comiendo datiles, y le prohibe comer dulces, ¢ acaso para la opinién del
comun de la gente ello serd particular de ese caso en concreto (el datil), o sera general abarcando

todos los casos de aplicacion de lo “dulce”?

iPor Dios que no veo a aquel que sostiene que ello es particular de su caso de aplicacion sino muy
alejado de la ciencia de los Principios de Jurisprudencia, apartado de las reglas del idioma, privado del
entendimiento consuetudinario, y extrafio a nuestro mundo en su totalidad. Asimismo sucede con quien
sostiene la particularizacion de la condicidén general del hadiz de Manzilah al caso en concreto de la

expedicidén a Tablk. No habré ninguna diferencia entre los dos.

El segundo aspecto: La enunciacion del hadiz por parte del Profeta (s.a.w.) no se circunscribe al suceso
de la expedicién a Tablk cuando dejé a ‘Ali (a.s.) encargado de Medina como para que el opositor se

aferre en particularizarlo al mismo.

Nuestros hadices confiables que nos han llegado en forma mutawatir de los Imames de la purificada
descendencia del Profeta (s.a.w.) nos demuestran que este hadiz fue expresado en otras situaciones2;

asi pues, que la gente de la investigacion se refiera a los mismos.

Las narraciones de Ahl as-Sunnah testimonian ello,3 como bien lo saben los estudiosos. De manera
que lo sostenido por el reclamante respecto a que el contexto del hadiz indica que es particular de la

expedicidén a Tabuk, no tiene ninguna base, como es evidente.



3. Invalidacion de lo dicho sobre que no conforma una huyyah o

prueba de valor

En cuanto a lo que dijeron sobre que “lo que es general pero particularizado no conforma una huyyah
en el resto de los casos”, ello es una clara equivocacion y un error manifiesto. jAcaso puede alegar eso
respecto a un hadiz como el que estamos tratando sino aquel que procede en los asuntos con
brusquedad, de forma que tiene los ojos cerrados a los mismos, como un jinete ciego en una noche

tenebrosa?
Nos amparamos en Dios de la ignorancia, y Le alabamos por nuestro estado de bienestar.

La particularizacién de lo general no le quita su condicion de huyyah o prueba de valor en el resto de los
casos (no particularizados) cuando el elemento particularizador no es impreciso, especialmente cuando

es muttasil (adjunto en el mismo texto) como sucede en este hadiz.

Es asi que cuando el amo le dice a su esclavo: “Atiende bien hoy a todo el que venga a visitarme a
excepcion de Zaid” y luego el esclavo no atiende bien a alguien que no sea Zaid que haya visitado a su
amo, el mismo es considerado desobediente segun el entendimiento consuetudinario (‘urf), y es
censurado por los juiciosos y le juzgan merecedor del reproche y el escarmiento en la medida que

implica dicha desobediencia, tanto segun la l6gica como la Jurisprudencia.

Y nadie de entre las gentes de entendimiento consuetudinario escuchara su pretexto si es que se
excusa con que esa orden general fue particularizada. Incluso ante ellos su excusa seria peor que su
falta. Y ello es asi sélo por la validez de la expresion general -después de haber sido particularizada-

en el resto de los casos, como es evidente.

Tu sabes que el continuo proceder tanto de los musulmanes como de los que no lo son es argumentar
a través de los conceptos generales particularizados sin que nadie lo niegue. Asi actuaron las personas
del pasado, los salaf (musulmanes predecesores) de entre los Comparneros del Profeta (s.a.w.), y
quienes les siguieron en buena forma (los t4bi‘in), quienes siguieron a éstos, y los que vinieron después
hasta el presente, especialmente los Imames de Ahl al-Beit (a.s.) y el resto de los imames de los

musulmanes.

Eso es algo sobre lo cual no existe dubitacion alguna, y ello te es suficiente como evidencia de la
condicién de huyyah o prueba de valor del “universal particularizado”. Si no fuera una huyyah, las
puertas del conocimiento de las normas secundarias de la ley divina a partir de sus indicios particulares
hubieran permanecido cerradas para los cuatro imames (de las escuelas sunnis de jurisprudencia) y
otros de entre los muytahidin, puesto que el eje del conocimiento de ello gira en torno al proceder en

base a los conceptos generales.

Y “no hay general que no haya sido particularizado” (m& min ‘dammin il-la wa qad juss). Si se anulan las



sentencias generales se estremecen las puertas del conocimiento. Nos amparamos en Dios de ello.
Was Salam

Sh.

1. Que es la ciencia de Usll al-Figh o Principios de Jurisprudencia (N. del T.).

2. El hadiz de Manzilah citado en un contexto diferente al de la expedicion a TabUlk a tavés de fuentes shi‘as:

A- El dia en el que denominé a Al-Hasan (a.s.) por su nombre: como vemos en ‘llal Ash-Shard’i, pp.137 y 138.

B- El hadiz “Su carne es mi carne”: Cuyo texto contiene el hadiz de Manzilah tal como figura en Bihar Al-Anwar de Al-
Maylisi, t.37, pp.254 y 257, nueva ed.; Al-Amali de At-TGsi, t.1, p.49; Izbat Al-Hudat de Al-Hurr Al-‘Amili, 1.3, cap. 10,
h.376, ed. Teheran.

C- Durante Hayyat Al-Wada‘ (“La Peregrinacién de Despedida”): tal como figura en Bihar Al-Anwar de Al-Maylisi, .37,
p.256, nueva ed.

D- En Mina: tal como figura en Bihar Al-Anwar de Al-Maylisi, t.37, p.260, nueva ed.

E- El dia de Gadir Jumm: tal como figura en Bihar Al-Anwar de Al-Maylisi, t.37, p.206, nueva ed.; Tafsir Al-‘Afiashi, t.1,
p-332, h.153, ed Qom.

F- En el dia de la Hermandad: tal como figura en Bihar Al-Anwar de Al-Maylisi, .38, p.334, hh.7, 11y 18, nueva ed.; Izbat
Al-Hudat de Al-Hurr Al-‘Amili, t.3, cap. 10, hh.619 y 761.

G- El Dia de la Mubahalah: tal como figura en Bihar Al-Anwar de Al-Maylisi, t.38, p.43, h.18, nueva ed.

H- Cuando volvia con el botin de Jaibar: Izbat Al-Hudat de Al-Hurr Al-‘Amili, 1.3, cap. 10, h.243, ed. Teheran; Al-Amali de
As-Sadlq, p.85.

I- El dia que se encontaba caminando junto al Profeta (s.a.w.): Izbat Al-Hudat de Al-Hurr Al-‘Amili, .3, cap. 10, h.108, ed.
Teheran.

3. Como se vera en la Carta 32.

[1111]
SHARES

Carta 31

22 de Dhul Hiyyah de 1329 H.L.
1. Requerimiento de la mencién de las otras situaciones en las que fue enunciado el hadiz

No presentaste aquello que demuestre la enunciacion del hadiz en otra circunstancia fuera de la de
Tablk, jy cdmo ansiaria arribar al resto de sus dulces manantiales! ;Acaso te es posible llevarme a sus

abrevaderos?

Was Salam



[1111]
SHARES

Carta 32

24 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

1. Entre sus fuentes se encuentra la visita a Umm Salim

Entre sus fuentes: El dia en que él (s.a.w.) hablaba con Umm Salim,1 quien era de entre las gentes
poseedoras de antecedentes de anticipacion en el Islam y dotada de intelecto y percepcion. Ella gozaba
de una alta posicion ante el Mensajero de Dios (s.a.w.) a causa de sus antecedentes, su sinceridad, sus

buenos consejos y su excelente forma de soportar las aflicciones.

El Profeta (s.a.w.) solia visitarla y hablarle en su casa. Uno de esos dias le dijo: “;Oh Umm Salim! Por
cierto que ‘Ali: su carne es mi carne, su sangre es mi sangre, y él tiene en relacién a mi la posicién de

Aaron en relacion a Moisés...”.2

No es desconocido para ti que este hadiz fue proferido en forma espontanea por el Enviado de Dios
(s.a.w.) y no provocado por algo fuera de anunciar lo que era su deber y recomendar por la causa de
Dios, Glorificado Sea, a través de explicar la posicion de su sucesor, y quién debia ocupar su lugar

después de él; por lo tanto, no es posible que fuera particular de la expedicion a Tabdk.3

2. El suceso de Bint Hamzah

Similar a éste es el hadiz expresado en el suceso de la hija de Hamzah, cuando ‘Ali, Ya‘far y Zaid
disputaron a su respecto, y el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “;Oh ‘Ali! TU tienes en relaciéon a mi la

posicién de Aardn...”.4

3. Su apoyo en ‘Ali

Asimismo es el hadizOOoooooooo expresado el dia en que Ab( Bakr, ‘Umar y Ab( ‘Ubaidah Ibn Al-
Yarrah se encontraban junto al Profeta (s.a.w.) mientras él se encontraba apoyado sobre ‘Ali (a.s.) y le
golped el hombro con la mano y le dijo: “;Oh ‘Ali ti eres el primer creyente en cuanto a la fe, el primero

de ellos en el Islam y tu tienes en relacién a mi la posicién que Aardn tenia en relacién a Moisés...”.5



4. Su Hermandad con ‘Ali

Los hadices transmitidos del dia de la primera Hermandad, suceso que acontecié en La Meca antes de
la emigracion a Medina, cuando el Mensajero de Dios (s.a.w.) realizd la Hermandad entre los emigrados

en particular.

5. La segunda Hermandad

El dia de la segunda Hermandad que se realizdé en Medina cinco meses después de la hégira, cuando
hermand entre los emigrados y los Ansér o auxiliares de Medina. En ambas oportunidades el Profeta
(s.a.w.) elige para si de entre ellos a ‘Ali (a.s.) y lo toma como hermano a él y a nadie mas,6
prefiriéndole por sobre los demas. Le dijo: “Tu tienes en relaciéon a mi la posicion de Aarén en relacion a

Moisés, sélo que después de mi no habra mas profeta”.

Las narraciones al respecto son mutawaltir a través de las vias de la pura descendencia del Profeta
(a.s.)7, y te es suficiente de lo transmitido por vias de otros respecto a la primera Hermandad el hadiz
de Zaid Ibn Abil Aufa, citado por el imam Ahmad lbn Hanbal en su Kitdab Man&qib ‘Ali (Libro de las
Virtudes de ‘Ali) e Ibn ‘Asakir en su Ta'rij,8 Al-Bagwi y At-Tabarani en sus respectivas compilaciones,
Al-Bar(di en A/-Ma'rifah, lbn ‘Udai9 y otros.

El hadiz es extenso conteniendo la forma en que se realiz6 la Hermandad y al final dice literalmente: Y
dijo ‘Ali: “;Oh Mensajero de Dios! ;Se me fue el espiritu y se me ha quebrado la espalda al ver lo que
hiciste con tus Companeros fuera de mi! Si ello es por algun enfado que tienes conmigo, a ti pertenecen

la satisfaccion y la munificencia”.

Entonces dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “jPor Aquel que me envié con la Verdad que no te dejé
para el final sino para mi mismo! Tu tienes en relacién a mi la posicion de Aardn en relacién a Moisés,
solo que después de mi no habra mas profeta. Tu eres mi hermano y mi heredero”. Dijo (‘Ali): “¢Y qué

heredaré de ti?”.

Respondié: “Aquello que heredaron los profetas anteriores a mi: el Libro de su Sefior y la tradicion de
sus profetas. Tu estards conmigo en mi palacio en el Paraiso junto a Fatimah, mi hija. Tu eres mi
hermano y mi amigo”. Luego él (s.a.w.) recit6 la aleya que dice: «Como hermanos, (reposando) sobre
cojines frente a frente»;10 “Esto es, que se aprecian por Dios y se encuentran observandose entre

si”.11

En relacidn a la segunda Hermandad, te es suficiente el hadiz transmitido por At-Tabarani en su A/-
Kabir, de Ibn ‘Abbas, en el cual dice: “Por cierto que el Mensajero de Dios dijo a ‘Ali: “; Acaso te
enfadaste conmigo cuando hermané entre los Muhayirin y los Ansér, sin haberte hermanado con nadie?
¢Acaso no te satisface que tengas en relacion a mi la posicion de Aardn en relacién a Moisés, so6lo que

después de mi no habra mas profeta...?”.12



6. La clausura de las puertas de la Mezquita

Similar es el hadiz expresado el dia en que clausur¢ las puertas (de la Mezquita) dejando abierta solo la
de ‘Ali (a.s.). Para ello te es suficiente el hadiz de Yabir Ibn ‘Abdul-lah13 quien dijo: Dijo el Mensajero de
Dios (s.a.w.): “jOh ‘Ali! Te es permitido en la Mezquita lo que me es permitido a mi, y tu tienes en
relacién a mi la posicion de Aarén en relacion a Moisés, solo que no habra profeta después de mi”.

Se transmitié de Hudhaifah Ibn Usaid Al-Guiffari14 que dijo: El Profeta (s.a.w.) se puso de pie —el dia
en que clausuré las puertas- y disert6 diciendo: “Hay hombres que encuentran algo dentro de si
mismos a causa de que hice residir a ‘Ali en la Mezquita y les desalojé. {Por Dios! Que no fui yo quien

les desalojo y le permitié a él residir, sino que fue Dios quien les desalojo y le permitié residir.”

“Por cierto que Dios, Majestuoso e Imponente, reveld a Moisés y a su hermano: «Aprestad albergues
para vuestro pueblo en Egipto, y disponed vuestras casas como qiblah (orientacion) y observad la
oracion» 15... hasta que dijo: “Que por cierto que ‘Ali tiene en relacion a mi la posicion de Aaron en
relacién a Moisés, y es mi hermano; y no le es permitido a nadie mas que a él tener intimidad

matrimonial en la misma (la Mezquita)...”. 16

iCuantos de estos casos similares hay que no pueden enumerarse con tanta rapidez!, pero esta
cantidad es suficiente para lo que nos propusimos de descalificar lo que se dijo sobre que el hadiz de
Manzilah es particular del suceso de la expedicion a Tabdk. ;Qué peso pueden tener esas palabras

considerando las numerosas circunstancias en que fue expresado el hadiz?

7. El Profeta (s.a.w.) representa a ‘Ali y a Aaron como Al-

Farqadan (las estrellas Beta y Gamma de la Osa Menor)

Quien esta al tanto de la biografia del Profeta (s.a.w.) lo encuentra representando a ‘Ali y a Aarén como
Al-Farqadan (las estrellas Beta y Gamma de la Osa Menor), las cuales son idénticas, sin llegar a
diferenciarse una de la otra en nada. Ese es uno de los indicios que establecen la generalidad de “la

posicién” expresada en el hadliz.

Ademas, la generalidad de “la posicion” es lo que se infiere de su expresion aun sin considerar los

indicios del caso, como ya lo dejamos en claro.
Was Salam

Sh.

1. Ella era la hija de Malhéan Ibn Jalid Al-Ansériiah, y hermana de Hiram Ibn Malhan; su padre y su hermano fueron
martirizados frente a los ojos del Profeta (s.a.w.). Ella era poseedora de virtudes e inteligencia. Narré hadices del Profeta.



Narraron de ella su hijo Anas, Ibn ‘Abbas, Zaid Ibn Zabit, Ab( Salamah Ibn ‘Abdurrahman y otros. Se cuenta entre las
gentes poseedoras de antecedentes de precedencia en el Islam. Fue una de las invocadoras al Mensaje del Islam.
Durante la Epoca de la Ignorancia era esposa de Malik Ibn An-Nadr, con quien tuvo a su hijo Anas Ibn Méalik. Cuando Dios
reveld el Islam ella fue de entre los primeros en aceptarlo y exhorté a su esposo Malik a aceptar a Dios y a Su Mensajero,
y cuando éste se rehuso ella lo abandoné. El se fue enfurecido hacia Siria donde murié como incrédulo. Ella aconsej6
buenamente a su hijo Anas cuando éste tenia diez afios, ordenandole servir al Profeta (s.a.w.), y el Profeta acepté ello
para honrarla. La pretendieron los més nobles de entre los arabes y ella decia: “No me casaré hasta que Anas no sea
maduro e integre las reuniones de los hombres”. Es por eso que Anas decia: “;Que Dios recompence a mi madre en
buena manera! En verdad que su tutoria sobre mi fue excelente”. Ella convirtié al Islam a Ab( Talhah Al-Ansari ya que le
pidié su mano siendo aun incrédulo, y ella se rehuzo6 a casarse con él a menos que se islamizara. De esa manera, él se
hizo musulman por su exhortacién conformando su dote el hecho de que él se islamizara. Tuvo con Abl Talhah un hijo
que se enfermo y murié. Ella dijo: “;Que nadie informe de su muerte a su padre antes que yo!”. Cuando él llegd y preguntd
por su hijo ella dijo: “Se encuentra tendido apaciblemente ahi mismo donde estaba”, y él presumio que se encontraba
dormido. Asi, ella le sirvio la comida y cend. Luego se acicald para él y se perfumo, y durmieron juntos y tuvieron intimidad
matrimonial. Cuando amanecid le dijo: “Resignate por la pérdida de tu hijo”. Abl Talhah le conté ello al Mensajero de Dios
(s-a.w.), quien dijo: “jQue Dios torne bendita esa noche para ambos”. Ella dijo: “El Profeta suplicd por mi, de manera que
no pido méas”. Asi quedé embarazada esa noche de ‘Abdullah Ibn Abi Talhah, a quien Dios bendijo. Este es el padre de
Is-haq Ibn ‘Abdul-lah Ibn Abi Talhah, el jurisconsulto, y sus hermanos —que eran diez- fueron todos portadores de
conocimiento. Umm Salim solia acompafar en las expediciones al Profeta (s.a.w.), y el dia de la batalla de Uhud ella portd
un puial para desjarretar el vientre de cualquier incrédulo que se le acercara. Fue una de las mujeres que mejor supieron
soportar las aflicciones en el Islam, y no sé de ninguna otra mujer a quien el Profeta (s.a.w.) visitara en su casa y le hiciera
obsequios. Tenia conciencia de la posicién de Ahl al-Beit (a.s.), y conocia bien sus derechos (N. del Autor)

2. Este hadiz —el de Umm Salim- es el hadiz n° 2554 de los hadices de Kanz Al-‘Ummaél, en la pag. 154, del tomo VI. Se
encuentra también en Muntajab Al-Kanz. Ver: el ultimo renglén del comentario a la pag. 31 del tomo V de Musnad Ahmad,
y lo encontraras con las mismas expresiones (N. del Autor).

3. El hadiz de Manzilah citado en un contexto diferente al de la batalla de TabUlk a tavés de fuentes sunnis:

A- Dentro del hadiz de Umm Salamah donde el Profeta dice respecto al Imam: “Su carne es mi carne” Ver: Taryamah al-
Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (“Biografia del Imam ‘Ali Ibn Abi Talib”) del libro Ta’rij Dimashg de lbn ‘Asakir Ash-Shafi, t.1, p.78,
hh. 125y 406; Al-Manaqib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.86; lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanaff, pp.50, 55y
129, ed. Estambul; Mayma‘' Az-Zawd'id, t.9, p.111; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shéfi‘l, p. 168, ed. Al-Haidariiah y
p.70, ed. Al-Gari; Mizan Al-I‘tidal, t.2, p.3; Fard’id As-Simtain, t.1, p.150.

4. Citado por An-Nis&’f, en la pag. 19 de su Al-Jas&’is Al-‘Alawiiah (N. del Autor).

B- El hadiz de Manzilah mencionado en el asunto de la hija de Hamzah:

Ver: Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-Shéafi‘f, p.88, ed. Al-Haidariiah; Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib
(“Biografia del Imam ‘Ali Ibn Abi Talib”) del libro Ta’rij Dimashqg de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi‘, t.1, p.338, h.409.

5. Citado por Al-Hasan Ibn Badr, por Al-Hakim en Al-Kuna, por Ash-Shirazi en Al-Algéb y por Ibn An-Nayyér, y es el n°
6029 y el n° 6032 de los hadices de Kanz Al-‘Ummal, que figuran en la pag. 395 del 6° tomo (N. del Autor).

C- El hadiz de Manzilah expresado cuando el Profeta (s.a.w.) se hallaba afirmado en ‘Ali (a.s.): Ver: Kanz Al-‘Ummal,
t.15, p.108, hadiz 307, 22 ed.

D- Sobre el dia en que el Profeta (s.a.w.) golped el hombro de ‘Alf (a.s.):

Ver: Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (“Biografia del Imam ‘Ali Ion Abi Talib”) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
Ash-Shafif, t. 1, p.321, h.401; Al-Managqib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.19; Al-Fusil Al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-
Maliki, p.110; lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanaff, p.202, ed. Estambul y p.239, ed. Al-Haidariiah; Kanz Al-
‘Ummal, t.15, p. 109, h.310, 2° ed.; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, pp.207 y 215, 2° ed.
6. Dijo Ibn ‘Abdul Birr en la seccién de la Biografia del Imam ‘Ali en su libro Al-Ist

~n

i‘db: Hermano el Mensajero de Dios entre
los Emigrantes, luego hermané otra vez entre los Emigrantes (Muhayirin) y los Auxiliares de Medina (Ansér), y en cada
una de las dos ocasiones le dijo a ‘Ali: “Tu eres mi hermano en este mundo y en el Méas Alld”; de esa manera le hermand

consigo mismo. Yo digo: Para los detalles hay que referirse a los libros de biografias y narraciones. Refiérete a los detalles



de la primera Hermandad en la pag. 26 del 2° tomo de As-Sirah Al-Halabiiah, y a los detalles de la segunda Hermandad
en la pag. 120 del 2° tomo de As-Sirah Al-Halabiiah también. Ahi encontraras que el Profeta (s.a.w.) prefirié a ‘Ali por
sobre los demés en ambas ocasiones. En la Sirah Ad-Dahlaniiah encontraras respecto a la 1° y la 2° Hermandad la
misma preferencia mencionada en As-Sirah Al-Halabiiah afiadiendo que la 2° hermandad tomo lugar cinco meses
después de la hégira o Emigracién a Medina (N. del Autor).

7. Ver: Bihar Al-Anwér, .8, p.330, cap. 68, nueva impresion.

8. Fue transmitido tanto de Ahmad como de Ibn ‘Asakir por un grupo de zugat (confiables) entre los que se encuentra Al-
Muttaqi Al-Hindi. Ver: Kanz Al-‘Ummal, hadiz 918 al principio de la pagina 40 del tomo V. También lo transmiti6 en la pag.
390 del 6° tomo citandolo de Ahmad en su libro Managib ‘Ali, disponiéndolo como el hadiz n° 5972. Refiérete al mismo. (N.
del autor).

9. Fue transmitido de cada uno de estos sabios e imames del hadiz por un grupo de personas confiables y afianzadas, uno
de los cuales es Al-Muttaqi Al-Hindi al comienzo de la pag. 41 del 5° tomo de su Kanz Al-‘Ummal, y es el hadiz n° 919,
asi pues refiérete al mismo (N. del Autor).

10. Al-Hiyr; 15: 47.

11. E: El hadiz de Manzilah el dia de la primera Hermandad:

Ver: Tadhkirat Al-Jawass de As-Sibt Ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, p.23; Tarjamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (“Biografia del
Imam ‘Ali Ibn Abf Talib”) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir Ash-Shafii, t.1, p. 107, hh.148 y 150, 1° ed.; lanabi‘ Al-
Mawaddah de Al-Qanddzi Al-Hanafi, pp.56 y 57, ed. Estambul y pp.63 y 64, ed. Al-Haidariiah; Kanz Al-‘Ummal, t.6,
p-290, h.5972, 1° ed., y t.15, p.92, h.260, 2° ed.; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p. 115; Far&d’id As-Simtain, t.1, pp.115y 121.
12. Transmitido por Al-Muttagi Al-Hindi en Kanz Al-‘Ummal y en su Muntajab. Refiérete en Al-Muntajab al final del
comentario de la pag. 31 del tomo V del Musnad Ahmad y lo encontraras con las mismas expresiones que hemos citado.
No es oculto para nadie que la expresion “; Acaso te enfadaste conmigo...?” encierra un trato tan familiar y fraterno y un
afecto tan paternal como el que se le brinda a un hijo que procura ser consentido por su benévolo y carifioso padre. Si es
que dices: ¢como es que ‘Ali se preocupd por haber sido postergado hasta el final en la segunda oportunidad siendo que
en la primera Hermandad ya se habia preocupado y luego quedd de manifiesto que el Profeta (s.a.w.) le habia postergado
para hermanarle al final consigo mismo, asi pues, por qué no relaciond la segunda Hermandad con la primera?
Respondemos: No se puede comparar la segunda Hermandad con la primera, ya que la primera era particular entre los
Muhayirin o musulmanes de La Meca, a diferencia de la segunda Hermandad que se realizaba entre los Muhayirin y los
Ansar o auxiliares de Medina. Asi, en la segunda Hermandad, un muhayir debia hermanarse sélo con uno de los ansér, y
un anséari debia hermanarse so6lo con un muhéyir, y desde que tanto el Profeta como su wasi (vicario) eran de los
muhayirin, siguiendo la regla no debian hermanarse esta vez, y ‘Ali pens6 que su hermano seria uno de los ansar como
sucedio con el resto; y como el Profeta (s.a.w.) no le habia hermanado con ninguno de los anséar él se preocupd, sélo que
Dios, Glorificado Sea, y Su Mensajero querian distinguirle y finalmente fue hermanado con el mismo Profeta (s.a.w.) no
siguiendo la regla aplicada ese dia a todos los demas (N. del Autor)

F: El hadiz de Manzilah el dia de la segunda Hermandad: Ver: Al-Manéqib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.7; Tadhkirat Al-
Jawass de Al-Sibt Ibn Al-Yawzi Al-Hanafi, p.20; Al-Fus(l Al-Muhimmah de Ibn As-Sabbag Al-Maliki, p.21.

13. Como se menciona al final del cap.17 de lanabi* Al-Mawaddah, citado del libro Fad&’il Ahl al-Beit de Ujtub Jwarizmi.
(N. del Autor).

14. Como se menciona en el cap. 17 de lanabi‘ Al-Mawaddah (N. del Autor).

15. lunus; 10: 87.

16. G: El hadiz de Manzilah el dia que clausuré las puertas de la Mezquita excepto la puerta de ‘Al:

Ver: Managib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi, p.255, hadiz 303; Tarjamah Al-Imam ‘Ali Ibn Abf Talib
extraido de T&’rij Dimashq de lbn Al-‘Aséakir Ash-Shafi‘, t.1, p.266, hadiz 329 y 330; lanabi‘* Al-Mawaddah de Al-Qand(zi
Al-Hanafi, p.88, ed. Estambul, y p. 100 edic. Al-Haidariiah, y t. 1, p.86, ed. Al-‘Irfan.

H: El hadiz de Manzilah el dia en que dispuso los nombres de Al-Hasan y Al-Husain.

Ver: lanabi* Al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.220, ed. Estambul y p.261, ed. Al-Haidariiah, y t.2 p.45, ed. Al-
‘Irfan; Fard’id As-Simtain, t.2, pp. 103-105, hadiz 412.

I: El hadiz de Manzilah el dia de la batalla de Badr:



Ver: Al-Managib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.84.

J: El hadiz de Manzilah el dia que el Imam volvi6é de conquistar Jaibar:

Ver: Al-Manégib de Al-dwarizmi Al-Hanafi, pp.76 y 96; Magtal Al-Husain del mismo Al-dwarizmi, t.1, p.45; Kifaiat At-Talib
de Al-Kunyi Ash-Shafi‘, p.264, ed. Al-Haidariiah; Mayma‘ Az-Zaw&'id, t.9, p. 131; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil
Hadid, t.2, p.449, 12 ed. (offset); lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-QandUzi Al-Hanafi, p.130, ed. Estambul, y p. 154 ed. Al-
Haidariiah.

K: El hadiz de Manzilah el dia en que los Compafieros se encontraban durmiendo en la Mezquita:

Ver: Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shafi‘, p.284, ed. Al-Haidarfiiah, y p.150 ed. Al-Gari.

[1111]
SHARES

Carta 33

25 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

1. ¢ Cuando fue que el Profeta (s.a.w.) represent6 a ‘Ali y a Aarén

como Al-Farqadan?

0 nos ha quedado en claro la esencia de tus palabras sobre que él (s.a.w.) representd a ‘Ali y a Aardén
N h dad | [ de t lab b I ( ) toa‘AliyaA

como A/-Farqadan, las cuales son idénticas. ¢ Cuando fue que hizo eso?
Was Salam

S.

[11101]
SHARES

Carta 34

27 de Dhul Hijyah de 1329 H.L.

Revisa la biografia del Profeta (s.a.w.) y lo encontraras representando a ‘Ali y a Aarén como A/-
Farqadéan que se encuentran en el firmamento, y como los dos ojos de un rostro, donde ninguno se

diferencia en nada del otro ante su comunidad.



1. El dia de Shubbar, Shubair y Mushbir

¢Acaso no ves como no quiso que los nombres de los hijos de ‘Ali (a.s.) fueran sino como los nombres
de los hijos de Aar6n, de manera que los llamé Hasan, Husain y Muhsin, 1 y dijo: “Por cierto que los he
llamado con los nombres de los hijos de Aardn que eran Shubbar, Shubair y Mushbir”.2 Con ello quiso
enfatizar la similitud entre los dos Aarones y generalizar la semejanza entre ambos en todas las

posiciones que ostentaba Aaron y el resto de los asuntos que le eran pertinentes.

2. El dia de la Hermandad

Es con esa misma finalidad que tomé a ‘Ali como su hermano, y mediante ello le prefirié por sobre los
demas, como forma de establecer la generalidad de la similitud entre las posiciones de los dos Aarones
en relacion a sus respectivos hermanos —con todos ellos sea la paz-, y como forma de cuidar con fervor

que no hubiera diferencia entre los dos.

Hermano entre sus Compafieros dos veces como ya escuchaste, de manera que Abl Bakr y ‘Umar se
hermanaron la primera vez,3 y ‘Uzman se hermané con ‘Abdurrahman Ibn ‘Auf. En la segunda vez se

hermanaron Ab( Bakr y Jariyah Ibn Zaid, y ‘Umar se hermand6 con ‘Utban Ibn Malik.4

En cuanto a ‘Ali (a.s.), las dos veces se hermané con el Mensajero de Dios (s.a.w.)5 como ya sabes.
Nuestro espacio actual es restringido como para profundizar en todos los textos establecidos a través
de vias de transmision sahih al respecto, de los siguientes compaieros: lbn ‘Abbés, Ibn ‘Umar, Zaid Ibn
Argam, Zaid lbn Abi Awfa, Anas lbn Malik, Hudhaifah lbn Al-laman, Majday Ibn lazid, ‘Umar lbn Al-
Jattab, Al-Bara’ Ibn ‘Azib, ‘Ali Ibn Abi Talib, y otrosé.

El Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “Tu eres mi hermano en esta vida y en el Mas Alla”.7

Ya mencionamos en la Carta 20 sus palabras cuando tom6 de los hombros a ‘Ali y le dijo: “Por cierto

que éste es mi hermano, mi sucesor y mi califa entre vosotros. jEscuchadle y obedecedle!”.8

Un dia el Profeta (s.a.w.) sali6 a ver a sus Compaferos estando su rostro resplandeciente y
‘Abdurrahman Ibn ‘Auf le pregunté al respecto y respondié: “Me han llegado albricias de mi Sefior sobre

mi hermano y primo y sobre mi hija; que Dios casé a ‘Ali con Fatimah...”.9

Cuando se llevé a cabo el cortejo nupcial y matrimonio entre la sefiora de las Mujeres (Fatima) y el
sefior de la pura descendencia (‘Ali, con él sea la paz), dijo el Profeta (s.a.w.): “Oh Umm Aiman! Llama
a mi hermano”. Ella dijo: “;Es tu hermano y lo desposas con tu hija?”. El respondié: “jAsi es, oh Umm

Aiman!”. Y ella lo llamé y él vino...”. 10

iCuantas veces le sefialé diciendo: “Este es mi hermano, mi primo, mi yerno y el padre de mi

”»
!

escendencia’ na vez se le dirigié diciéndole: “;Tu eres mi hermano y mi compafero!”. na vez
d d 11U led d dole: ;T h y 12U

le hablé diciendo: “;TU eres mi hermano, mi compafiero y mi acompanante en el Paraiso!”. 13



Se le dirigio otra vez en una cuestion que se habia dado entre él, su hermano Ya‘far y Zaid Ibn Harizah,
diciéndole: “En cuanto a ti joh ‘Ali! T eres mi hermano, el padre de mi descendencia, eres de mi, y tu
retorno es hacia mi...”.14 Una vez le encomend6 cosas y le dijo: “Tu eres mi hermano y mi visir,
pondras en practica mi religion, cumplirds con mis compromisos y haras que sean eximidas mis

responsabilidades...”. 15

Cuando se acerco6 el momento de su muerte —jque mis padres hubieran sido sacrificados por él!- dijo:
“Llamad a mi hermano!”. Y llamaron a ‘Ali. Le dijo: “Acércate a mi”. El se acercé y le sostuvo en su

regazo. Se mantuvo de esa manera hablandole hasta que fallecié y salié un poco de saliva de su boca
(s.a.w.). 16 También dijo (s.a.w.): “Se encuentra escrito en la puerta del Paraiso: No hay divinidad mas

que Dios, Muhammad es el Mensajero de Dios, ‘Ali es el hermano del Mensajero de Dios...”.17

Reveld Dios la noche del mabit (cuando ‘Ali durmié en la cama del Profeta) a (los angeles) Gabriel y
Mikael: “Yo os he hermanado y he dispuesto que la vida de uno de vosotros sea mas larga que la del
otro. ¢ Cual de vosotros preferira la vida para su companero?”. Cada uno eligié la vida para si mismo.
Entonces Dios les reveld: “;Acaso no seréis como ‘Ali Ibn Abi Talib, a quien Yo he hermanado con
Muhammad (s.a.w.) y pernoctd en su cama para sactificarse por él y preferir la vida para él? Descended

a la Tierra y protegedle de sus enemigos”.

Descendieron y Gabriel se ubicé a su cabeza, y Mikael clamaba: “;Bravo! jBravo por ti! jQuién como tu,

!”

oh hijo de Abl Talib, que Dios se ufana de ti antes Sus angeles!”. En ese momento Dios Altisimo reveld
la aleya que dice: «Y entre la gente hay quien merca con su vida procurando la complacencia de

Dios...».18

‘Ali solia decir: “Yo soy el siervo de Dios, el hermano de Su Mensajero y el gran veraz, y ello no lo
pretendera nadie méas después de mi sino un mentiroso”. 19 También dijo: “;Por Dios que yo soy su
hermano y su Wali, su primo y el heredero de su conocimiento. ¢Quién tiene mas derecho a ello que
yo?”.20

Dijo en el dia de la Shdra (cuando fueron impuestas seis personas por ‘Umar para elegir a su sucesor)
a ‘Uzman, a Abdurrahman Ibn ‘Awf, a Sa‘d y a Az-Zubair: “;Os conmino por Dios! ¢Acaso hay entre
vosotros alguien fuera de mi con quien el Mensajero de Dios se haya hermanado cuando él hermand

entre los musulmanes?”. Dijeron: “iPor Dios que no!”.21

Y cuando vencié a Al-Walid el dia de (la batalla de) Badr, éste le dijo: “;Quién eres?”. Respondié: “Soy

el siervo de Dios y el hermano del Mensajero de Dios...”.22

‘Al le preguntoé a ‘Umar durante los dias del califato de éste ultimo, diciéndole:23 “Si viniera a verte un
grupo de personas de los Hijos de Israel, y una de ellas te dijera: “Yo soy el primo de Moisés”, ¢ acaso
le brindarias alguna preferencia por sobre sus companeros?”. Dijo: “Si”. Dijo el Imam: “;Pues por Dios!

que yo soy el hermano del Mensajero de Dios y su primo”.



Entonces ‘Umar se quitd la capa y la extendio, luego dijo: “;Por Dios! que no te sentaras en otro lugar
mas que aqui mientras estemos juntos”. Y permanecié sentado sobre la misma y ‘Umar frente a él

hasta que termind su reunion, como reconocimiento al hermano y primo del Mensajero de Dios.24

3. El dia en que clausuré las puertas de la Mezquita

La pluma nos lleva lejos de manera que decimos: y ordené (s.a.w.) clausurar las puertas de los
Companeros que daban a la Mezquita para mantenerla indemne de la polucién e impureza ritual
(Yandbah), sélo que dejé que permaneciera abierta la puerta de ‘Ali y le permitié por parte de Dios
Altisimo poder estar en estado de polucion por intimidad matrimonial en la Mezquita, tal como le era
permitido a Aardn; esto mismo nos indica la generalidad de la similitud entre los dos Aarones, con
ambos sea la paz.

Dijo Ibn ‘Abbas: “El Mensajero de Dios (s.a.w.) clausuré las puertas de la Mezquita a excepcion de la
puerta de ‘Ali, por lo que pasaba por la misma encontrandose en estado de yanabah, puesto que era su

camino y no tenia otro”.25

Dijo ‘Umar lbn Al-Jattab en un hadiz sahih también segun las condiciones de los dos sheij (Muslim y
Bujari)26: “Ciertamente que a ‘Ali Ibn Abi Talib le fueron concedidas tres cosas, y tener tan sélo una de
ellas seria mejor para mi que las riquezas de los arabes (humr an-ni‘am): Su esposa fue Fatima, la hija
del Mensajero de Dios; él residio en la Mezquita junto al Mensajero de Dios permitiéndosele lo que le

era permitido a él en ella; y se le otorgd la bandera el dia de (la batalla de) Jaibar”.27

Un dia mencioné Sa‘d Ibn Malik algunas de las distinciones de ‘Ali en un hadiz sahih y en el mismo
dijo:28 “El Mensajero de Dios (s.a.w.) desalojé a su tio Al-‘Abbés y a otros de la Mezquita por lo que
Al-‘Abbas le dijo: “4 Nos desalojas y le permites residir a ‘Ali?”. Le respondié: “No fui yo quien os

desalojé y le permiti6 a él residir, sino que fue Dios quien os desalojé y le permitié residir”.29

Dijo Zaid ibn Argam:30 “Algunos de los Comparfieros del Mensajero de Dios tenian puertas abiertas
hacia la Mezquita y el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “Clausurad estas puertas excepto la puerta de
‘Ali”, y la gente hablé sobre ello. Entonces, se levanté el Mensajero de Dios (s.a.w.), alabé y
engrandeci6 a Dios y luego dijo: “Ciertamente que yo he ordenado clausurar estas puertas excepto la
puerta de ‘Ali y alguno de vosotros dijo algo al respecto. jPor Dios, que yo no he cerrado ni abierto

nada, sino que se me ordend algo y lo realicé!”.31

Cita At-Tabarani en su A/-Kabir de Ibn ‘Abbas32 que el Mensajero de Dios (s.a.w.) se levantd un dia'y

dijo: “No fui yo el que os desalojé como algo de mi parte, ni el que le dejé a él permanecer, sino que fue
Dios el que os desalojo y le dejo. Yo soy sélo un siervo al que se le ordena e hice lo que se me ordend,
y no sigo sino lo que me es revelado”.33

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “{Oh ‘Ali! No le es permitido a nadie encontrarse en estado de



polucién ritual (yandbah) en la Mezquita a excepcion de ti y de mi”.34

Sa‘d Ibn Abi Waqqas, Al-Bara’ Ibn ‘Azib, Ibn ‘Abbas, Ibn ‘Umar, y Hudhaifah Ibn Usaid Al-Guiffarf,

todos ellos transmitieron:35 “El Mensajero de Dios (s.a.w.) sali¢ hacia la Mezquita y dijo: “Por cierto que
Dios reveld a Moisés: “Construye para Mi un lugar de prosternacién puro en el cual no residan mas que
ta y Aarén”, y por cierto que Dios me revel6: “Construye un lugar de prosternacion (masyid o mezquita)

puro en el cual no residan mas que tu y tu hermano ‘Ali”.36

Este escrito nuestro no puede abarcar la recopilacion de todos los textos comprobados transmitidos al
respecto por lbn ‘Abbéas, Ab( Sa‘id Al-Judri, Zaid Ibn Argam, el “Compariero de Jaz‘am”, Asma’ bint
‘Umais, Umm Salamah, Hudhaifah lbn Usaid, Sa‘d Ibn Abi Waqgqgas, ‘Umar, ‘Abdul-lah Ibn ‘Umar, Ab(
Dharr, Ab( At-Tufail; Buraidah Al-Aslami, Ab( Rafi‘ el sirviente del Mensajero de Dios, Yabir Ibn

‘Abdul-lah y otros.37

Entre las suplicas transmitidas que fueron expresadas por el Mensajero de Dios (s.a.w.), tenemos:

“iDios mio! Mi hermano Moisés te suplicéd diciendo:

«;Senor mio! ;Dilata mi pecho, facilitame mi tarea, y desata el nudo de mi lengua, de manera que mis
palabras sean comprendidas, y dispon para mi un visir de entre mi gente, que sea mi hermano Aaron,

fortaléceme con él, y asociale en mi asunto» (Ta ha, 20: 25-32),
y le revelaste:
«Te secundaremos con tu hermano y os dispondremos un poder» (Al-Qasas, 28: 35).

iDios mio! Ciertamente que yo soy Tu siervo y Tu Mensajero Muhammad; dilata mi pecho, facilitame mi

tarea y dispon para mi un visir de entre mi gente, mi hermano ‘Ali...”.38

Similar es lo narrado por Al-Bazzar en cuanto a que el Mensajero de Dios (s.a.w.) tomd la mano de ‘Ali
y dijo: “Por cierto que Moisés suplicé a Dios que purificara el lugar de prosternacion (masyid o

mezquita) a través de Aardn, y yo he suplicado a Dios que purificara la Mezquita a través tuyo”.

Luego mando6 a decir a Abl Bakr: “Clausura tu puerta” y éste pronunci6 el istiry4’ (la frase: “Ciertamente
que somos de Dios y a El retornaremos”), luego dijo: “Escucho y obedezco”; luego mandé a decir lo
mismo a ‘Umar; luego mandé a decir lo mismo a (su tio) Al-‘Abbas; luego dijo (el Profeta) (s.a.w.): “No
soy yo quien ha clausurado vuestras puertas y dejé abierta la puerta de ‘Ali, sino que Dios abrié su

puerta y clausuro la vuestra...”.39

Esta cantidad es suficiente para lo que nos propusimos respecto a la similitud entre ‘Ali y Aarén en

todas las posiciones y asuntos.

Was Saldm



Sh.

1. Encontraras el hadiz en lo citado por los expertos de la narrativa en sus vias muy confiables de las tradiciones del
Mensajero de Dios (s.a.w.), y ahi tienes las paginas 165y 166 del tomo Ill de Al-Mustadrak, donde encontraras el hadiz
con expresiones explicitas al respecto, y catalogado de sahih (muy confiable) segun las condiciones de clasificacion de
hadices de los dos shaijs Muslim y Bujari. También fue citado por el Imam Ahmad como hadiz de ‘Ali en la pag. 98 del
primer tomo de su Musnad. Fue citado por Ibn ‘Abdul Birr en la seccion Taryamah Al-Hasan As-Sibt (Biografia de Al-
Hasan, el nieto del Profeta) del libro Al-Isti‘ab. Fue citado incluso por Adh-Dhahabi en su Taljis expresando
categoricamente su condicion de sahih, a pesar de su grotesca intransigencia y alejamiento respecto al Aarén de esta
comunidad, y de su Shubbar y su Shubair. Al-Bagawi lo ha mencionado en forma similar en su Mu‘yam y ‘Abdul Gani en
su Al-lidah. Asimismo sucede en la pag. 115 de As-Sawa‘iq Al-Muhrigah, donde es referido a Salman. También asi lo
hizo Ibn ‘Asakir (N. del Autor).

2. Ali y Aarén como Al-Fargadéan:

Respecto al dia de Shubbar, Shubair y Mushbir, referirse a Musnad Ahmad Ibn Hanbal, t.2, p. 155, h.769, donde es citado
con un sanad o cadena de transmisién sahith o muy confiable, ed. Dar Al-Ma‘arif, Egipto; Al-Isti‘ab de lbn ‘Abdul Birr,
impreso en la parte inferior del libro Al-Isabah, t.3, p.100, ed. Egipto e investigado por Az-Zaini; Tadhkirat Al-dJawass de
As-Sibt Ibn Al-Yawzi Al-Hanafi, p.193; As-Sawa‘iq Al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.190, ed. Al-Muhammadiiah; Mayma‘ Az-
Zaw?'’id, 1.8, p.52; Al-Fath Al-Kabir de An-Nabhani, t.2, p. 161.

3. El Mensajero de Dios (s.a.w.) se hermana con ‘Alf, y Ab( Bakr se hermana con ‘Umar.

Ver: Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, p.14; Al-Fusal Al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-Maliki, p.21; Kifaiat At-Talib de Al-
Kunyi Ash-Shéfi‘T, p. 194, ed. Al-Haidariiah y p.83, ed. Al-Gari; Usud Al-Gabah de lbn Al-Azir, 1.2, p.221; Taryamah Al-
Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (“Biografia del Imam ‘Ali Ibn Abi Talib”) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shafif, t.1,

p- 105, h.146; Kanz Al-‘Ummal, t.15, p.105, h.299, 2° ed.

4. Sirah Ibn Hisham, t.2, p.109; lanabi* Al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.58, ed. Estambul, p. 65, ed. Al-
Haidariiah, y t.1, p.56, ed. Al-‘Irfan.

5. La hermandad entre el Mensajero de Dios (s.a.w.) y ‘Ali (a.s.).

Ver: Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.300, h.3804; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shéafi‘i, pp. 193 y 194, ed. Al-Haidariiah y pp.
82y 83, ed. Al-Garf; Al-Fusal Al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-Maliki, p.21; Tadhkirat Al-Jawéass de As-Sibt Ibn Al-
Yawzi, pp.20, 22, 23 y 24; Managqib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘i, pp.37-42, hh.57, 59, 60 y 65; Al-
Managib de Al-Jwarizmi Al-Hanaff, p.7; Nadzm Durar As-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, pp.94 y 95; Ta’rij Al-Julafa’ de
As-Suilti, p.170; As-Sirah An-Nabawiiah de Ibn Hisham, t.2, p.108; Usud Al-Gabah de Ibn Al-Azir, t.2, p.221, 1.3, p.137 y
t.4, p.29; Dhaj&’ir Al-‘Ugba, p.66; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.18, p.24 y t.6, p. 167, ed. Egipto, investigado
por Abll Fadl, y .3, pp.60 y 450, 1° ed., Egipto; Magtal Al-Husain de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, t.1, p.48; Is‘af Ar-Raguibin
impreso en los margenes de NUr Al-Absar, p.140, ed. Al-‘Uzmaniiah y p.154, ed. As-Sa‘idiiah, Egipto; Mayma‘ Az-
Zawd'’id, 1.9, p.112; Fath Al-Mulk Al-‘Ali bi Sihhati Hadiz-i Bab-i Madinat Al-‘llm-i ‘Ali, p.48, ed. Al-Haidariiah y p.19 ed.
Egipto; Al-Isébah de Ibn Hayar, t.2, p.507; Al-Isti‘ab, impreso en los margenes de Al-Isdbah, t.3, p.35; Taryamah Al-Imam
‘Ali lbn Abi Talib o “Biografia del Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.)” del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.1,
p-103, hadices 143, 144, 148, 150, 167 y 168; At-Tabagat Al-Kubra de Ibn Sa‘d, t.3, p.22; Muntajab Kanz Al-‘Ummal
impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, pp.30, 45 y 46; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, pp.220-222 y 277, 2° ed.; Yami'
Al-Us(l de Ibn Al-AZir, 1.9, p.468; Masabih As-Sunnah de Al-Bagwi, t.2, p.275, ed. Muhammad ‘Ali Subaih, Egipto; Kanz
Al-‘Ummal, t.15, p.92, hh.260, 271, 286, 299, 304, 325, 334, 350, 355, 365 y 383, 2° ed., Haidar Abad; Ihgaq Al-Haqq de
At-Tustari, t.4, p.171, y t.6, p.462, ed. Teheran; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.113; Fard’id As-Simtain, t.1, p.111y p.117,
h.321.

6. El hadiz de la Hermandad fue narrado por diez de entre los Compafieros. Ver: lanabi‘ Al-Mawaddah de Qanduzi Al-
Hanafi, p.57, ed Estambul, p.64 ed. Al-Haidariiah.

7. Citado por Al-Hakim en la pag. 14 del 3° tomo de Al-Mustadrak citdndolo de Ibn ‘Umar a través de dos vias sahih segun



las condiciones de los dos sheij (Muslim y Bujari). Citado por Adh-Dhahabi en su Taljis aceptando categéricamente su
condicion de sahih. Narrado por At-Tirmidhi segun lo citado por Ibn Hayar de él en la pag. 73 de su As-Sawa‘iq Al-
Muhrigah; referirse aqui al n°® 7 de los hadices de la 2° seccién del cap. 9 de As-Sawa‘iq. Fue transmitido como categérico
por todos aquellos expertos en biografia y narraciones que se ocuparon del hadiz de la Hermandad (N. del Autor).

Se encuentra en: Sahih At-Tirmidhf, 1.5, p.300, h.3804; Taljis Al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso en la parte inferior
de Al-Mustadrak, t.3, p. 14; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shafi‘, p. 194, ed. Al-Haidariiah, y p.82, ed. Al-Gari; Al-Fusdl
Al-Muhimmah de lbn Sabbag Al-Maliki, p.21; As-Sawa‘iq Al-Muhrigah, p.120, ed. Al-Muhammadiiah; Managib ‘Ali Ibn Abi
Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘l, p.37, hh.57 y 59; Ta’rij Al-Julafd’ de As-Suidti, p. 170; Usud al-Gabah de lbn Al-AZzir,
t.4, p.29; Tadhkirat Al-Jawass de As-Sibt Ibn Al-Yawzi Al-Hanafi, p.24; Is‘af Ar-Raguibin impreso en los margenes de Nir
Al-Absar, p.140, ed. Al-‘Uzmaniiah y p.154, ed. As-Sa‘idiiah; lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, p.56, ed.
Estambul y p.63, ed. Al-Haidariiah; Dhaj&’ir Al-‘Ugb3, p.66, ed. Al-Qudsi; Nadzm Durar As-Simtain de Az-Zarandi Al-
Hanafi, p.94; Al-Isti‘ab impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3, p.35; Taryamah Al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib del libro
Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shafi, t.1, p. 103, hh.143, 145 y 246; Sharh Nahy Al-Balagah de Ion Abil Hadid, t.13,
p.227, ed. Egipto, investigado por Muhammad Ab(l Fadl; Masabih As-Sunnah de Al-Bagwi Ash-Shafif, t.2, p.275, ed.
Muhammad ‘Ali Subaih, Egipto; Yami‘ Al-Us(l de Ibn Al-Azir, .9, p.468; Ar-Riad An-Nadirah, 1.2, p.220, 2° ed.; Mishkat
Al-Masabih, 1.3, pp.243 y 244; Al-Yami‘ As-Saguir de As-Suilti, t.2, p.56; Muntajab Kanz Al-‘Ummal impreso a los
maérgenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; Al-Fath Al-Kabir de An-Nabhani, t.2, p.242; lhqaq Al-Haqq de At-Tustari, t.4,
p.192, ed.; Fard’id As-Simtain, t.1, pp. 116 y 150.

8. Ver: T&'rij At-Tabari, t.2, p.319; Al-Kamil fit Ta’rij de Ibn Al-Azir, 1.2, p.63. Ya hemos citado el hadiz con sus fuentes en
la Carta 20.

9. Citado por Abl Bakr Al-Jwarizmi, como se menciona en la pag. 103 de As-Sawa‘ig (N. del Autor).

Se encuentra en Al-Managqib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.246; Magtal Al-Husain de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, t.1, p.60;
lanabi* Al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.304, ed. Estambul; Usud al-Gabah de lbn Al-Azir, t.1, p.206; As-
Sawa‘ig Al-Muhrigah de Ibn Hayar Ash-Shafi, p. 171, ed. Al-Muhammadiiah; Al-Gadir de Al-Amini, t.2, p.316.

10. Citado por Al-Hakim en la pag. 159 del tomo Ill de Al-Mustadrak. Citado por Adh-Dhahabi en su Taljis reconociendo
categoricamente su condicién de sahih. Transmitido por Ibn Hayar en el cap. 11 de su As-Saw&'‘ig, y asi también fue
citado sin excepcion por todo aquel que mencioné la boda de Fatimah Az-Zahrd’ (a.s.) (N. del Autor).

El hadiz se encuentra en Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nisa’'t Ash-Shafii, p. 115, ed. Al-Haidariiah, p.52, ed. Beirut, y
p.32, ed. Egipto; Nadzm Durar As-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.185; Dhaj&’ir Al-‘Ugbah, p.18; Mayma‘ Az-Zawa'id,
t.9, p.210; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shafi‘, p.306, ed. Al-Haidariiah, y p.170, ed. Al-Gari.

11. Citado por Ash-Shirazi en Al-Algab, e Ibn An-Nayyar transmitiéndolo de Ibn ‘Umar y citado por Al-Muttaqgi Al-Hindi en
Kanz Al-‘Ummal y en su Al-Muntajab impreso en los margenes de Al-Musnad. En éste Ultimo ver el segundo renglén del
comentario de la pag. 32 del tomo V (N. del Autor).

Ver: Al-Gadir de Al-Amini, 1.3, p.19.

12. Citado por Ibn ‘Abdul Birr en la seccion Taryamah Al-Imam ‘Ali del libro Al-Isti‘ab en una cadena de transmision que
llega a lbn ‘Abbas (N. del Autor).

El hadiz se encuentra en Taryamah Al-Imam ‘Ali lbn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.1,
p-109, hadiz n° 149; Al-Isti‘ab impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3, p.35; Musnad Ahmad lbn Hanbal, t.1, p.230, ed.
Al-Maimanah; Ihgag Al-Haqgq, t.4, p.171.

13. Citado por Al-Jatib siendo el n° 6105 de los hadices de Kanz Al-‘Ummaél en la pag. 402, del tomo VI (N. del Autor).

El hadiz se encuentra en Taryamah Al-Imam ‘Ali lbn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.1,

p. 122, hadiz n° 168; Kanz Al-‘Ummal; t. 15, p. 131, hadiz 383, 22 edicién; Muntajab Kanz Al-‘Ummal impreso en los
maérgenes de Musnad Ahmad, t.5, p.46.

14. Citado por Al-Hakim en la pag. 217 del 3° tomo de Al-Mustadrak con un sanad sahih o cadena de transmisién muy
confiable segun las condiciones de Muslim. Adh-Dhahabi reconoce su condicion de sahih segun esa misma condicién (N.
del Autor).

Se encuentra en Al-Managqib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.27.

15. Citado por At-Tabarani en su Al-Kabir refiriéndolo a Ibn ‘Umar; citado por Al-Muttaqi Al-Hindi en su Kanz Al-‘Ummal



y en su Muntajab Kanz Al-‘Ummal. Refiérete en Al-Muntajab a los margenes de la pag. 32 del tomo V de Al-Musnad (N.
del Autor).

Se encuentra en: Mayma‘ Az-Zaw&’id, 1.9, p. 121; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.13, p.228, ed. Egipto,
investigado por Abdl Fadl, y t.3, p.257, 1° ed., Egipto.

16. Citado por Ibn Sa‘d en la pag. 51 de la 2° seccién del 2° tomo de At-Tabagét, y en la pag. 55 del 4° tomo de Kanz Al-
‘Ummal (N. del Autor).

Se encuentra en: At-Tabaqgat Al-Kubra de Ibn Sa‘d, t.2, p.263, ed. Dar Sadir; y con expresiones similares en Al-Manégib
de Al-dwarizmi, p.29, ed Al-Haidariiah.

17. Citado por At-Tabarani en Al-Awsat, por Al-Jatib Al-Bagdéadi en Al-Muttafaq wal Muftaraq, y fue citado por el autor de
Kanz Al-‘Ummal.

Referirse a: Al-Muntajab, en los margenes de la pag. 35 del tomo V de Musnad Ahmad, y citado en el margen de la pag.
46 por Ibn ‘Asakir (N. del Autor).

Se encuentra en: Hiliat Al-Awli&’, .7, p.256; Managib ‘Ali lbn Abi Talib de Ibn Al-Magéazili Ash-Shafi‘i, p.91, h.134; Al-
Managqib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.88; Magtal Al-Husain de Al-Jwarizmi, t.1, p.38; Tadhkirat Al-Jawass de As-Sibt lbn
Al-Yawzi Al-Hanafi, p.23; Dhaj&’ir Al-‘Uqb4, p.66; lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.206, ed. Estambul;
Taryamah Al-lmam ‘Al Ibn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asékir Ash-Shafif, t.1, p.119, hadices n° 162y 168;
Ar-Riad An-Nadirah, t.2, p.222, 2° ed.; Mayma‘ Az-Zaw&’id, t.9, p.111; Al-Mizan de Adh-Dhahabi, t.2, p.76 y t.3, p.399;
Muntajab Kanz Al-‘Ummal impreso a los margenes de Musnad Ahmad, t.5, pp.35 y 46; Kanz Al-‘Ummal, t.15, p.121, h.
350, 2° ed.; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.117.

18. Citado por los autores de Sunan en sus compilaciones de Hadices. Mencionado resumido por el imam Fajrud-din Ar-
Razi en su exégesis de esta aleya de la sura Al-Bagarah en la pag. 189 del 2° tomo de su At-Tafsir Al-Kabir (N. del
Autor).

El mabit o pernoctacién de Amir Al-Mu’minin ‘Ali en la cama del Profeta (s.a.w.) cuando se produjo la emigracion:

Ver: Shawahid At-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, p.96, hh. 133-137 y 139; Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, p.4 y 133;
Ta'rij At-Tabari, t.2, p.99; Ta’rij Al-la‘qlbf, t.2, p.29, ed. Al-Garf; Sirah Ibn Hisham, t.2, p.91; Al-‘Aqd Al-Farid, t.5, p.99, 2°
ed.; Al-Kamil fi At-Ta’rij de lbn Al-Azir, t.2, p.103; Dhaj&’ir Al-‘Ugba, p.87; Mayma‘ Az-Zawaid, t.6, p.51, 1.7, p.27 y .9,
p.120; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t. 13, pp.261-267, ed. Egipto, investigado por Muhammad Abdl Fadl;
Taryamah Al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.1, p. 184, h.249, p.186, h.250,
p-190, h.251, p.137, hh.187-189; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Shafi‘i, pp.239 y 242, ed. Al-Haidariiah, y pp. 114y 117,
ed. Al-Gari; lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-Qandzi Al-Hanafi, p.35, ed. Estambul y p.38, ed. Al-Haidariiah; Matalib As-
Su’lll de Ibn Talhah, p.35, ed. Teheran; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, pp.271y 272, 2° ed.; At-Tabaqat Al-Kubra de Ibn Sa‘d,
t.1, p.228 y t.8. pp.52 y 223; Al-Gadir de Al-Amini, t.1, p.50 y t.2, p.47; Usud Al-Gabah, t.4, p.25, ed. Egipto; Fad&’il Al-
Jamsah, t.2, p.309; lhqag Al-Haqq de At-Tustari, t.8, p.335, ed. Teheran.

19. Citado por An-Nis&’i en su Al-Jas&’is Al-‘Alawiiah y por Al-Hakim al comienzo de la pag. 112 del 3° tomo de Al-
Mustadrak, por Ibn Abi Shaibah e Ibn Abi ‘Asim en As-Sunnah, por Ab(l Na‘im en Al-Ma'rifah, y fue citado por Al-Muttagqi
Al-Hindi en su Kanz Al-‘Ummal y en su Al-Muntajab impreso en los margenes de la pag. 46, del 5° tomo de Musnad
Ahmad (N. del Autor).

Ver: Sunan Ibn Mayah, t.1, p.144, h.120; Ta’rij At-Tabari, t.2, p.310, Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abdul Birr impreso en los margenes
de Al-Isabah, t.3, p.35; Jasa’is Amir Al-Mu’minin de An-Nisa’i, p.46, ed. Al-Haidariiah, p.3, ed. At-Tagaddum Al-‘limiiah,
Egipto y p.7, ed. Beirut; Al-Kamil de lbn Al-Azir, t.2, p.57; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.13, pp.200 y 228,
ed. Egipto, investigado por Muhammad Abl Fadl y t.3, p.251, 1° ed. Egipto; Dhaj&’ir Al-‘Ugb4, p.60; Nadzm Durar As-
Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.96; Taryamah Al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-
Shafiq, t.1, p. 120, hh. 164, 167-168; Tadhkirat Al-Jawéass de As-Sibt Ibn Al-Yawzi Al-Hanafi, p.108; Ar-Riad An-Nadirah,
t.2, pp.221y 222; Kanz Al-‘Ummal, t.15, p. 107, h.304 y p. 114, h.325, 2° edic; Al-Gadir de Al-Amini, t.2, p.314 y 1.3, p.221;
Al-Mizan de Adh-Dhahabi, t. 1, p.433; Fard’id As-Simtain, t. 1, p.227, hh.177 y 192.

20. Refiérete a la pag. 126 del 3° tomo de Al-Mustadrak. Fue citado por Adh-Dhahabi en su At-Taljis considerando que su
condicién de sahih es categodrica (N. del Autor).

Ver: Jas&@’is Amir Al-Mu’minin de An-Nis&’i, p.86, ed. Al-Haidariiah y p.29, ed. Beirut; Fath Al-Mulk Al-‘Ali bi Sihhati



Hadiz-i Babu Madinat Al-‘llm-i ‘Ali, p.51, ed. Al-Haidariiah; Mayma‘ Az-Zaw&’id, 1.9, p. 134, quien lo considerd sahih;
Dhajd’ir Al-‘Ugba, p.100; Nadzm Durar As-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.97; Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil
Hadid, t. 13, p.228, ed. Egipto, investigado por Muhammad Abdl Fadl; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, p.300; Mizan Al-I‘tidal, t.3,
p.255; Ihqaq Al-Haqgq, t.4, p.132; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p. 124; Far&’id As-Simtain, t.1, p.224, h.175.

21. Citado por Ibn ‘Abdul Birr al tratar la biografia de ‘Ali en Al-Isti‘ab, y asimismo varios de los sabios mas consolidados
(N. del Autor).

Ver: Sharh Nahy Al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.6, p.167; Al-Isti‘ab impreso en los margenes de Al-Isébah, 1.3, p.35.

22. Citado por Ibn Sa‘d al tratar la batalla de Badr en su libro At-Tabagat, en la pag. 15 de la 1* parte del 2° tomo (N. del
Autor).

Ver: At-Tabagat Al-Kubra de lbn Sa‘d, t.2, p.23, ed. Dar Sadir.

23. Tal como lo cita Ad-Daragtant en el 5° de los propdsitos de la aleya “el amor a los parientes del Profeta” (Ash-Shara;
42:23), que es la aleya n° 14 de las que cita Ion Hayar en el Cap.11 de su As-Saw&‘ig. Ver: As-Sawa‘ig, p.107 (N. del
Autor).

24. Ver: As-Sawé‘iq Al-Muhrigah, p.117, ed. Al-Haidarfiah.

25. Este es un largo hadiz que incluye veinte distinciones de ‘Ali, y nosotros ya lo mencionamos en la Carta 26 (N. del
Autor).

Ver: Musnad Ahmad ibn Hanbal, t.5, p.25, h.3062, transmitido con una cadena de transmision sahih, ed. Dar Al-Ma‘arif,
Egipto; Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nisa’, p.64, ed. Al-Haidariiah y p.15, ed. Beirut; Dhaj&’ir Al-‘Uqba, p.87; Al-
Isdbah de lbn Hayar, t.2, p.509; Mayma‘ Az-Zaw&'’id, t.9, p.120; Al-Managib de Al-Jwarizmi, p.74; Taryamah Al-Imam ‘Ali
Ibn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de lbn ‘Aséakir Ash-Shéafif, t. 1, p. 185, h.249, p. 187, h.250, y p. 190, h.251; lanabi‘ Al-
Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.35, ed. Estambul y p.38, ed. Al-Haidariiah; Al-Gadir de Al-Amini, 1.3, p.205;
Fard’id As-Simtain, t.1, p.329. Ver el resto de las fuentes en la Carta 26, al finalizar el punto 1 de la carta, en la nota que
lleva el titulo “Las diez virtudes que nadie mas que ‘Ali tenia”.

26. Se encuentra en la pag. 125 del 3° tomo de Al-Mustadrak y fue citado por Ab( lu‘l4, tal como figura en la 3° seccién del
Cap. 9 de As-Sawa'‘iq. Refiérete para ello a la pag. 76. Fue citado con este sentido con expresiones cercanas por Ahmad
Ibn Hanbal en un hadiz de ‘Abdul-lah Ibn ‘Umar en la pag. 26 del 2° tomo de su Al-Musnad. Fue narrado tanto por ‘Umar,
su hijo Ibn ‘Umar y varios de entre los méas consolidados narradores en diferentes cadenas de transmisién (N. del Autor).
27. Ver: Al-Mustadrak de Al-Hakim, 1.3, p.125, quien lo considerd sahih, ed. Offset; Musnad Ahmad Ibn Hanbal, t.7, p.21,
h.4797 en una cadena de transmision sahih, ed. Dar Al-Ma‘arif, Egipto; lanabi‘ Al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanaffi,
p.210, ed. Estambul y p.248, ed. Al-Haidariiah; Al-Managib de Al-dwarizmi, p.238, ed. Al-Haidariiah; Taryamah Al-Imam
‘Al Ibn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi, t.1, p.220, h. 283; As-Sawa‘iq Al-Muhrigah de Ibn
Hayar, p.76, ed. Al-Maimanah y p. 125, ed. Al-Muhammadiiah; Mayma‘ Az-Zawd’id, t.9, p. 120, Ta’rij Al-Julaf&d’ de As-
Suiuti, p.172; Nadzm Durar As-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.129; Kanz Al-‘Ummal, t.15, p. 101, h.291, 2° ed.; Ar-
Riad An-Nadirah, t.2, p.254, 2° ed.; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.204; Fad&’il Al-damsah, t.2, p.150; Fard’id As-Simtain, t.1,
p.345, h.268.

28. Tal como se encuentra al comienzo de la pag. 117 del 3° tomo de Al-Mustadrak, y este hadiz conforma una de las
tradiciones mas confiables habiendo sido citado por varios de los mas consolidados y fiables sabios de la Tradicion (N. del
Autor).

29. Ver: Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, p.117, ed. Offset de ‘Ali Haidar Abad; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.206.

30. Citado por Ahmad en la pag. 369 del 4° tomo de Al-Musnad. También fue narrado por Ad-Di&’ segin es mencionado
en Kanz Al-‘Ummal y Al-Muntajab. Refiérete a Al-Muntajab, a los margenes de la pag. 29 del 5° tomo de Al-Musnad (N.
del Autor).

31. Ver: Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, p.125, quien lo consider¢ sahih; Taljis Al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso en
la parte inferior de Al-Mustadrak; Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-ShéafiT, p.73, ed. Al-Haidariiah y p.13, ed.
At-Tagaddum, Egipto; Kifaiat At-Talib de Al-Kunyi Ash-Sh&fi‘, p.203; ed. Al-Haidariiah, y p.88, ed. Al-Garf; lanabi‘ Al-
Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, p.87, ed. Estambul y p.99, ed. Al-Haidariiah; Taryamah Al-Imam ‘Al Ibn Abi Talib
del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi‘, t.1, p.255, hh.324 y 325; Managib ‘Al Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili
Ash-Shafii, p.257, h.305, 1° ed. Teheran; Tadhkirat Al-Jawass de As-Sibt Ibn Al-Yawzi Al-Hanafi, p.41; Al-Gadir de Al-



Amini, t.3, p.202; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, p.253; Al-Hawi lil Fatawa de As-Suidlti, t.2, p.57.

32. Transmiti6 de él Al-Muttagi Al-HindT al final de las notas a la pagina que mencionamos en la nota anterior (N. del
Autor).

33. Ver: Mayma' Az-Zaw&'’id, .9, p.115; Muntajab Kanz Al-‘Ummal impreso en los margenes de Musnad Ahmad, 1.5, p.29;
Ihgéq Al-Haqgq, 1.5, p.546.

34. Tal como es citado por At-Tirmidhi en su Sahih y transmitié de él Al-Muttaqgi Al-Hindi en lo que sefialamos de su Al-
Muntajab. Fue citado por Al-Bazzar de Sa‘d como se ve en el hadiz 13 de entre los hadices que cité Ibn Hayar en la 2°
seccion del Cap. 9 de As-Sawa'‘iq; refiérete a la pag. 73 (N. del Autor).

Ver: Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.303, h.3811; Taryamah Al-Imam ‘Ali lbn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-
Shafiv, t.1, p.268, hh. 331 y 332; Ta'rij Al-Julafd’ de As-Suilti, p. 172; Dhaj&’ir Al-‘Ugba, p.77; Mayma‘ Az-Zaw?’id, t.9,
p.115; Fath Al-Mulk AI-‘Ali bi Sihhati Hadiz-i Babu Madinat Al-‘limi ‘Ali, p.46, ed. Al-Haidariiah y p.17, ed. Egipto; lanabi*
Al-Mawaddah de Al-Qandizi Al-Hanafi, pp.87, 210 y 282, ed. Estambul y p.99 y 248, ed. Al-Haidariiah; As-Sawa‘iq Al-
Muhrigah de Ibn Hayar, p.121, ed. Al-Muhammadiiah y p.73, ed. Al-Maimanah, Egipto; Masabih As-Sunnah de Al-Bagwi,
t.2, p.276, ed. Muhammad ‘Ali Subaih, Egipto; Yami‘ Al-Usdl de Ibn Al-Azir, 1.9, p.474; Ar-Riad An-Nadirah, t.2, p.254, 2°
ed.; Mishkat Al-Masabih, t.3, p.245; Muntajab Kanz Al-‘Ummal impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.29; Al-
Fath Al-Kabir de An-Nabhani, t.3, p.399; Kanz Al-‘Ummal, t.6, p. 159, 1° ed. y t. 15, p.221, 2° ed.

35. Tal como ha citado de todos ellos ‘Ali Ibn Muhammad Al-Jatib el famoso jurista shafi‘ita conocido como Ibn Al-
Magazili en su libro -Al-Manéqib- a través de diferentes vias de transmision. Fue citado por el fiable y estudioso Al-Balj
en el cap. 17 de Al-lanabi‘ (N. del Autor).

36. Ver: Managib ‘Al Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magézili Ash-Shafi, p.252, h.301 y 343, 1° ed. Teheran; lanabi‘ Al-
Mawaddah de Al-Qandzi Al-Hanafi, p.87, ed. Estambul y p.99, ed. Al-Haidariiah.

37. Ver las fuentes citadas antes en las notas de esta misma Carta, las cuales son suficientes.

Ver también: Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.305, h.3815; Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nisd’i Ash-Shéfi‘, pp.74-75, ed. Al-
Haidariiah; Managib ‘Ali Ibn Abi Talib de lbn Al-Magazili Ash-Shafii, p.253, hh.303-304 y 306-309, 1° edic. Teheran;
Taryamah Al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib del libro T&’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafiq, t.1, p.252, hh. 323, 326-328,
333-335 y 394-395, ed. Beirut; Hiliat Al-Auli&’, t.4, p.153; Tadhkirat Al-Jawass de As-Sibt Ibn Al-Yauzi, p.41; Al-Isabah
de Ibn Hayar, t.2, p.509; Al-Manéagib de Al-dwarizmi Al-Hanafi, pp.214, 223, 225 y 229; Nadzm Durar As-Simtain de Az-
Zarandi Al-Hanafi, p.108; Dhaj&’ir Al-‘Ugb3, p.102; Magtal Al-Husain de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, t.1, p.63; Al-Gadir de Al-
Amini, 1.3, pp.203-215; Yami‘ Al-Usil de Ibn Al-AZzir, .9, p.475; Fard’id As-Simtain, t.1, p.205, hh.160-162, 164 y 322, y
t.2, p.29, h.368.

38. Citado por el imam Abd Is-haq Az-Za‘labi de Ab( Dharr Al-Guiffari en la explicacién de las palabras del Altisimo que
dicen: «Por cierto que vuestro Wali sélo es Dios, Su Mensajero y los creyentes...» de la stra Al-M&’idah (n° 5) en su
exégesis Al-Kabir. Transmitié algo similar el estudioso Al-Balji de Al-Musnad del imam Ahmad (N. del Autor).

Ver: Shawahid At-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, p.179, h.235; Tadhkirat Al-Jawéass de As-Sibt Ibn Al-Yauzi Al-
Hanafi, p.15; NGr Al-Absér de Ash-Shablanyi, p.70, ed. As-Sa‘idiiah y p.71, ed. Al-‘Uzmaniiah; Nadzm Durar As-Simtain
de Az-Zarandi, p.87; Al-Fusidl Al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-Maliki, p.108; Ar-Riad An-Nadirah, 1.2, p.214, 2° ed.;
Matalib As-Su’tl de Ibn Talhah Ash-Shéfif, t.1, p.87; Fard’id As-Simtain, t.1, p.192, h.151.

39. Este hadiz es el n° 6156 de los hadices de Kanz Al-‘Ummal, que esta en la pag. 48 del 6° tomo (N. del Autor).

Ver: Mayma‘ Az-Zaw?d’id, 1.9, p. 114; Muntajab Kanz Al-‘Ummal impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.55;
Kanz Al-‘Ummal, t.15, p. 155, h.436, 2° ed.; Al-Hawi lil Fatawa de As-Suilti, t.2, p.57 y 58; Ihgaq Al-Haqq, t.5, p.557; Al-
Gadir, 1.3, p.208.

[1101]
SHARES



Carta 35

27 de Dhal Hijyah de 1329 H.L.

1. Requerimiento del resto de los textos

iQue Dios tenga misericordia de tu padre! jQué claras y evidentes son tus demostraciones! ;Y qué
elocuentes y orientadoras son tus explicaciones! jTraeme el resto! {Traeme el resto de esos textos

sucesivos, mutawatir y evidentes, que tuya es la virtud!
Was Salam.

S.

[1111]
SHARES

Carta 36

29 de Dhil Hiyyah de 1329 H.L.

1. El hadiz de Ibn ‘Abbas

Te es suficiente de los mismos lo citado por Ab( Daw(d At-Taialisi -tal como figura en la biografia de
‘Ali referida en el libro A/-Isti"db- en una cadena de transmision que llega a lbn ‘Abbas, donde dice: Le
dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.) a ‘Ali ibn Abi Talib: “Tu eres el Wali (poseedor de autoridad y jefatura)

de todo creyente después de mi.”1

2. El hadiz de ‘Imran

Similar a ésta es la narracién considerada sahih o muy confiable de ‘Imran ibn Hasin quien transmitio:
El Mensajero de Dios (s.a.w.) envié una expedicién militar y la puso al mando de ‘Ali ibn Abi Talib,
quien luego de la victoria eligié para si una sirvienta del Jums (o gravamen religioso del quinto de lo

obtenido). Algunos reprobaron eso y cuatro de ellos acordaron quejarse de él ante el Profeta (s.a.w.).

Cuando volvieron, uno de esos cuatro se irguié y dijo: “;Oh Mensajero de Dios! jDebes saber que ‘Ali

hizo tal y tal cosa!”, y (el Profeta) le dio la espalda. Entonces se irguié el segundo y dijo lo mismo, y



también le dio la espalda. Luego se irguio el tercero y dijo lo mismo que sus dos compaferos, y también

a éste le dio la espalda. Después se irguid el cuarto y dijo lo mismo que los otros dijeron.

Entonces el Mensajero de Dios (s.a.w.) se adelanto, en tanto podia observarse la ira en su rostro, y dijo:
“, Qué queréis de ‘Ali? jPor cierto que ‘Ali es de miy yo soy de él, y es el wali de todo creyente

después de mi!”.2

3. El hadiz de Buraidah

Asimismo esta el hadiz de Buraidah cuyo texto se encuentra en la pag. 356 del tomo V de Musnad
Ahmad. Dice: El Mensajero de Dios envi6 dos expediciones al Yemen, una a cargo de ‘Ali ibn Abi Talib
y otra al mando de Jalid ibn Al-Walid, y agreg6: “Si os encontrais, ‘Ali estara al mando de la gente,3 y si
0s separais entonces cada uno de vosotros dos esta a cargo de su propio ejército”. Dijo: “Nos
encontramos, de entre las gentes del Yemen, a los Bani Zubaidah, y nos enfrentamos, venciendo los

musulmanes a los id6latras.

Asi, luchamos esa batalla y tomamos prisioneros, y de entre éstos ‘Ali seleccioné una mujer (como
sirvienta) para si mismo”. Dijo Buraidah: Jalid escribié una carta que envié conmigo al Mensajero de
Dios (s.a.w.), contandoselo. Cuando llegué donde el Profeta (s.a.w.) entregué el mensaje y le fue leido.
En ese momento vi la ira en su rostro y dije: “;0h Mensajero de Dios! Esta es la posicién de quien se
ampara en Dios. Me enviaste con un hombre y me ordenaste obedecerle; y yo hice aquello para lo que

se me envid”.

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “No denigréis a ‘Ali puesto que él es de miy yo soy de él, y es

vuestro wali después de mi; él es de mi y yo soy de él, y es vuestro wali después de mi...”.4 Fue citado
por An-Nisa’i en la pag. 17 de su Al-Jasd’is al-‘Alawiiah con las siguientes expresiones: “;Oh Buraidah!
No pretendas hacer que me enfade con ‘Ali, puesto que ‘Ali es de mi y yo soy de él, y él es vuestro walf

después de mi”.5

lbn Yarir cita elloé con las siguientes expresiones: Dijo Buraidah: Y he ahi que se enrojecio el rostro del

~9)

Profeta y dijo: “De quien yo fuera su walf, ‘Ali es su wali”. Agregé (Buraidah): Con ello desaparecié de

mi interior lo que sentia contra él y dije: “No lo mencionaré mal”.7

At-Tabarani cita este hadiz considerandolo una virtud. Es asi que narr6: “Cuando Buraidah llegé desde
el Yemen e ingres6 a la Mezquita, encontré a un grupo (de hombres) ante la puerta de la habitacion del
Profeta (s.a.w.) quienes se irguieron y se dirigieron hacia €l para saludarle y hacerle preguntas. Le
dijeron: “;Qué (noticias) traes contigo?”. Respondié: “Buenas nuevas. Dios hizo triunfar a los
musulmanes”. Le preguntaron: “;Y qué te trae por aqui?”. Dijo: “Vine porque ‘Ali tomé una sirvienta del
Jums y vine a informarle de ello al Profeta”. Le dijeron: “jInférmale! jInformale! para que ‘Ali quede

rebajado ante él”.



El Mensajero de Dios (s.a.w.) habia estado escuchando sus palabras desde el otro lado de la puerta, y
he ahi que salié enfadado y dijo: “;Qué les sucede a esas personas que pretenden rebajar a ‘Ali?
iQuien enfada a ‘Ali me enfada a mi; quien se separa de ‘Ali se separa de mi! Por cierto que ‘Ali es de
mi y yo soy de él; fue creado con mi arcilla, y yo fui creado con la arcilla de Ibrahim, en tanto yo soy
mejor que Ibrahim8, descendencia una de otra, y Dios es el Omnioyente, el Sapientisimo. ;Oh Buraidah!
¢Acaso no sabes que a ‘Ali le corresponde mucho mas que esa sirvienta que tomd, y que él es vuestro
Wali después de mi?”.9

Este es un hadiz cuya procedencia (a partir del Profeta) es indiscutible, y cuyas vias que llegan hasta

Buraidah son numerosas, siendo todas consideradas confiables.

4. El hadiz de las diez particularidades

Semejante a ello es lo mencionado por Al-Hakim de lbn ‘Abbéas en un noble hadiz10 donde se
mencionan diez virtudes de ‘Ali, y en el que se expresa lo siguiente: “...Y dijo el Mensajero de Dios

(s.a.w.): “Tu eres el Wali de todo creyente después de mi”.” 11

5. El hadiz de ‘Ali

Y asimismo sus palabras (s.a.w.) pronunciadas en un hadiz donde expresa: “;Oh ‘Ali! Le he pedido a
Dios para ti cinco virtudes y me concedié cuatro negandome una”, hasta donde dice: “Y me concedié

que tu seas el Wali de los creyentes después de mi”.12

6. El hadiz de Wahab

Semejante a ello es el hadiz mencionado por Ibn As-Sakan de Wahab ibn Hamzah, quien narra -
conforme a lo citado en el libro A/-Isdbah al tratar la biografia de Wahab-: “Viajé junto a ‘Ali y observé
severidad en él, y me dije: “Cuando regrese me quejaré de él”. Volvi y hable mal de ‘Ali ante el
Mensajero de Dios (s.a.w.), quien dijo: “No hables asi de ‘Ali, puesto que él es vuestro Wali después de
mi”.13 También fue citado por At-Tabarani en su Tafsir al-Kabir, sélo que ahi él narra: “No digas eso

de ‘Ali puesto que él es Awla an-Nas (el de méas primacia entre la gente) después de mi”. 14

7. El hadiz de Ibn Abi ‘Asim

Narré Ibn Abi ‘Asim de ‘Ali (a.s.) un hadiz marfi’ (cuya cadena de transmision llega al Profeta) en el que
dice: “¢Acaso no tengo primacia (aw/d) sobre la gente por sobre sus propias personas?”. Dijeron “Asi
es”. Dijo: “De quien yo fuera su Wali, ‘Al es su Wali”. 15 En cuanto a nosotros, nuestras narraciones a
este respecto consideradas sahih son mutawaétir, provenientes de los Imames de la pura

descendencia. 16



Esta cantidad es suficiente para lo que nos procuramos, si bien la aleya de la Wildiah del Libro de Dios,
Imponente y Majestuoso, corrobora lo que dijimos. jQue las alabanzas sean para Dios, Sefor del

Universo!
Was Salam

Sh.

1. Citado por Abl Daw(d y otros autores de Sunan (famosas compilaciones de hadices) de ‘Awanah Al-Waddéah ibn
‘Abdul-lah Al-lashkari, de Abi Balay lahia ibn Salim Al-Fazari de ‘Amr ibn MaimGn Al-Audi de Ibn ‘Abbas, siendo citado
como hadiz marf‘ (cuya cadena de transmision llega al Profeta) siendo la totalidad de su riyal o integrantes de la cadena
de transmision, considerados como “prueba”, habiendo argumentado los dos sheijes (Muslim y Bujari) con cada uno de
ellos en sus respectivos Sihah, a excepcion de lahia ibn Salim, y aunque ambos no procedieron a su tajriy (esto es, extraer
y clasificar los hadices a partir de las fuentes), los expertos de yarh wa ta‘dil (o estudio de la confiabilidad de los
narradores) declaran explicitamente su confiabilidad y que se contaba entre los que practicaban mucho dhikr o recuerdo
de Dios. Adh-Dhahabi transmitié de Ibn Mu‘in su condicion de zigah o confiable, al ocuparse de su biografia en su Al-
Mizan, y asimismo lo hicieron An-Nis&’i, Ad-Daragtani, Muhammad ibn Sa‘d, Ab(i Hatam y otros. (Nota del Autor)

Se encuentra en: Musnad Ahmad ibn Hanbal, t.5, p.25, h.3062 con una cadena de transmision sahih o muy confiable, ed.
Dar Al-Ma‘arif, Egipto; Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abd Al-Birr impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3, p.28; Al-Isabah de Ibn
Hayar, t.2, p.509; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.55 y 182, ed. Estambul, y p.215, ed. Al-Haidariiah;
Al-Mustadrak de Al-Hakim, 1.3, p. 134, ed. (Offset); Taljis al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso bajo Al-Mustadrak;
Taryamat al-lmam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shéfif, t.1, p.384,
h.490.

Ver el resto de las fuentes del hadiz en lo mencionado en la Carta n° 26, (nota al final del punto 1) y en lo que resta de
esta misma carta.

2. Citado por varios autores de Sunan o compilaciones de tradiciones, como: el Imam An-Nis&’i en su Al-Jas&'is al-
‘Alawfiah; Ahmad ibn Hanbal al citar los hadices de ‘Imran al comienzo de la pag. 438 del tomo IV de su Al-Musnad; Al-
Hakim en la pag. 111 del tomo Il de su Al-Mustadrak; y Adh-Dhahabi en su Taljis al-Mustadrak donde considera
categoricamente su condicion de sahih (muy confiable) segun las condiciones de Muslim. Fue citado por Ibn Abi Shaibah e
Ibn Yarir siendo considerado sahih segtn lo transmitido de ambos por Al-Muttaqi Al-Hindi al comienzo de la pag. 400 del
tomo VI de Kanz al-‘Ummal.

También fue citado por At-Tirmidhi con una sélida cadena de transmisién segun lo mencionado por Ibn Hayar Al-‘Asqalant
al tratar la biografia de ‘Ali en su Al-Isabah. Fue citado por el sabio de los mu‘tazilies (Ibn Abil Hadid) en la pag. 450 del
tomo Il de su Sharh Nahy al-Balagah, quien luego dijo: “Fue narrado por Ab( ‘Abdul-lah Ahmad en su Al-Musnad mas de
una vez, y también en el libro Fad&’il ‘Alf (Las Virtudes de ‘Ali), siendo transmitido por la mayoria de los expertos en
hadices.” (Nota de Autor)

El hadiz se encuentra en: Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.296, h.3796; Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nisa’i, p.97, ed. Al-
Haidariiah, p.38, ed. Beirut, y p.23, ed. Egipto; Al-Man&qib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.92; Al-Is&bah de Ibn Hayar, t.2,
p-509; NUr al-Abséar de Ash-Shablanyi, p. 158, ed. As-Sa‘idiiah; Hiliat al-Awli’a’, t.6, p.294; Usud al-Gabah, t.4, p.27;
Taryamat al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shafi, t.1, p.381,
hh.487 y 488; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.255, 2 ed.; Maséabih as-Sunnah de Al-Bagawi, 1.2, p.275; Yami‘ al-Usl de lbn
Al-AZir, t.9, p.470; Kanz al-‘Ummal, t.25, p.124, h.359, 22 ed., Haidar Abad; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-
Hanafi, p.53, ed. Estambul; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, p.36, ed. Al-Haidariiah; Al-Gadir, t.3,
p-216; Matalib as-Su’dl de Ibn Talhah Ash-Shéafi‘, t.1, p.48, ed. Nayaf.

3. El Mensajero de Dios (s.a.w.) no puso a nadie al mando de ‘Ali a lo largo de su vida, sino que siempre él tenia la

jefatura sobre los demas. ‘Alf era el portaestandarte del Profeta (s.a.w.) en cada ataque del que participo, a diferencia de



otros. Abl Bakr y ‘Umar fueron subordinados de Usamah encontrandose bajo su estandarte que le fue anudado por el
mismo Mensajero de Dios (s.a.w.) cuando le designo la jefatura de la Expedicion de Mu’tah, siendo él mismo (s.a.w.) quien
dispuso que ambos partieran en ese ejército segun el consenso de los narradores. También los dispuso como parte del
ejército de Ibn Al-‘As en la expedicién de Dhat as-Salasil en la cual tienen una anécdota junto a su comandante ‘Amr ibn
Al-As.

El hadiz fue citado por Al-Hakim en la pag. 43 del tomo Il del Al-Mustadrak. Fue registrado por Adh-Dhahabi en su Taljis
expresando claramente la condicién de sahith o muy confiable de ese hadiz. En cuanto a ‘Ali, él no fue comisionado ni
estuvo bajo la orden de nadie méas que la del Profeta (s.a.w.) desde que éste fuera enviado como profeta hasta que
fallecié. (Nota del Autor)

El Profeta (s.a.w.) nunca en toda su vida dispuso a ‘Ali bajo la jefatura de otro. Como testimonio de ello podemos
referirnos a la historia. Ver: Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.1, p.369, 12 ed. Dijo el Gran Mensajero (s.a.w.):
“El combate de ‘Ali ibn Abi Talib (a.s.) contra ‘Amr ibn ‘Abdu Wad en el dia de (la Batalla de) Jandaqg es mejor que todas
las acciones de mi comunidad hasta el Dia de la Resurreccion.”

Se encuentra en Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, p.256, h.197; Magqtal al-Husain de Al-Juwarizmi, t.1, p.45; Al-
Managib de Al-Juwarizmi, p.58; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani, t.2, p.8; Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.2, p.32.

4. Esto es lo citado por Ahmad en la pag. 356 por la via de ‘Abdul-lah ibn Buraidah, y éste de su padre. Y menciona -en la
pag. 347 del tomo V de su Musnad- por la via de Sa‘id ibn Yubair, de Ibn ‘Abbas, de Buraidah, que dijo: “Fui en una
expediciéon militar con ‘Al hacia el Yemen y noté severidad en él. Cuando llegué a ver al Mensajero de Dios (s.a.w.) le
hable mal de ‘Ali, disminuyéndole, y he ahi que vi el rostro del Mensajero de Dios transformarse, y dijo: “;Oh Buraidah!
¢Acaso no tengo primacia (awla) sobre los creyentes por sobre ellos mismos?”. Dije: “Asi es, joh Mensajero de Dios!”.
Dijo: “De quien yo fuera su mawla, ‘Ali es su mawla...”. Fue citado por Al-Hakim en la pag. 110 del tomo llI del Al-
Mustadrak, asi como por varios transmisores de hadices, y tal como puedes observar, el texto es claro y evidente en lo
que se propone, puesto que el hecho de haber antepuesto las palabras que dicen “; Acaso no tengo primacia (awla) sobre
los creyentes por sobre ellos mismos?”, es un claro indicio de que el sentido de mawla en este hadiz sélo puede ser
“aquél que posee primacia”, como es evidente. Similar a este hadiz es lo citado por varios transmisores de hadices como
el Imam Ahmad al final de la pag. 483 del tomo Ill de su Musnad, en una narracién de ‘Amr ibn Shas Al-Aslami respecto a
quien dijo que fue uno de los que estuvo en (el pacto de) Al-Hudaibiiah, y que narré: Fui hacia el Yemen bajo la jefatura
de ‘Ali y ello fue duro para mi durante el viaje hasta el punto que me encontré receloso de él. Cuando volvi, manifesté mis
quejas contra él en la Mezquita y ello llegd a oidos del Mensajero de Dios (s.a.w.). Cierta mafiana ingresé a la Mezquita y
el Mensajero de Dios (s.a.w.) se encontraba con algunos de sus Compafieros. Cuando me vio detuvo sus ojos en mi”.
Continué: “Fijé en mi la mirada hasta que me senté y me dijo: “;Oh ‘Amr! jPor Dios que me has molestado!”. Dije: “;Me
amparo en Dios de haberte molestado, oh Mensajero de Dios!”. Dijo: “Asi es. Quien molesta a ‘Ali me ha molestado a mi”.
(Nota del Autor)

El hadiz se encuentra en Jas&’is Amir Al-Mu’minin de An-Nis&’f, p.24, ed. At-Tagaddum, Egipto, y en p.98, ed. Al-
Haidariiah; Mayma‘ az-Zaw?d’id, t.9, p. 127; Taryamat al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’r]
Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shafii, t.1, p.369, hh.466, 467 y 468; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.2, p.450, 12
ed., Egipto, y 1.9, p. 170, ed. Egipto, investigado por Muhammad Abil Fadl; Fad&’il al-Jamsah, t.1, p.341, ed. Beirut; y se
encuentra con expresiones diferentes en: Taryamat al-lmam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij
Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-ShafiT, t.1, p.371, hh.469, 473, 475, 476, 477, 478, 479, 480, 481y 482, ed. Beirut; Fard’id as-
Simtain, t.1, p.298, h.236.

5. Se encuentra en Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’l, p.24, ed. At-Tagaddum, Egipto, y en p.98, ed. Al-Haidariiah.
6. Segun lo narrado por Al-Muttagi Al-Hindi en la pag. 398 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal, citandolo también de él en su
Muntajab al-Kanz. (Nota del Autor)

7. Se encuentra en Kanz al-‘Ummal, t.15, p.118, h.340, 2% ed., Haidar Abad.

8. Al informar que ‘Alf fue creado de su arcilla, ello podria inducir a juzgar que al ser ‘Ali una ramificacién, en cualquier
caso él (s.a.w.) es mejor que ‘Ali, y es por ello que a continuacion dice “y yo fui creado con la arcilla de Ibrahim (a.s.)”, lo
cual también podria hacer suponer que entonces Ibrahim (a.s.) debia ser mejor que él, y desde que ello no se corresponde
con la realidad, aclara que él (s.a.w.) es mejor que lbrahim (a.s.), y de esa manera impide que (con respecto a ‘Ali) se



suponga lo que no corresponde con la realidad.

9. Ibn Hayar transmitié este hadiz citandolo de At-Tabarani en la pag. 103 de su As-Sawa'iq al tratar el segundo de los
propdsitos de la 14° de las aleyas que menciona en el capitulo 11 de libro, s6lo que cuando llega a las palabras del Profeta
que dicen: “; Acaso no sabes que a ‘Alf le corresponde mucho més que esa sirvienta...?” su calamo se detiene y su ego
se rebela en su contra de manera que al final del hadiz dice: “Y tal cosa no es algo sorprendente para quienes eran
similares a élI”. jAlabado sea Dios quien nos ha mantenido a salvo de tales posturas! (Nota del Autor)

El hadiz se encuentra en lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, p.272, ed. Estambul, y p.326, ed. Al-Haidarfiiah;
Mayma‘ az-Zaw&'’id, t.9, p.128.

10. Citado por Al-Hakim al comienzo de la pag. 134 del tomo Il de su Al-Mustadrak; por Adh-Dhahabi en su At-Taljis
reconociendo su condicién de sahih o muy confiable; por An-Nisd’i en la pag. 6 de su Al-Jas&’is al-‘Alawiiah; y por el
Imam Ahmad en la pag. 331 del tomo | de su Al-Musnad. Ya lo hemos citado al comienzo de la Carta n° 26. (Nota del
Autor)

11. Este hadiz junto a sus fuentes ya fue mencionado al final del punto 1 de esta misma carta.

12. Este es el n° 6048 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, y se encuentra en la pag. 396 del tomo VI. (Nota del Autor)

El hadiz se encuentra en Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanaff, p.119; Muntajab Kanz al-‘Ummal impreso en
los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.35; Ta'rij Bagdad de Al-Jatib Al-Bagdadi, t.4, p.330.

13. Este hadiz se encuentra en Al-Isédbah de Ibn Hayar Ash-Shafif, t.3, p.641, ed. As-Sa‘adah, 1.3, p.604, ed. Mustafa
Muhammad, Egipto; Taryamat al-Imam ‘Alf ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
Ash-Shéfi, t.1, p.385, h.491; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, p.55, ed. Estambul, y p.61 ed. Al-Haidariiah;
Al-Gadir de Al-Amini, 1.3, p.216; y cercano a sus expresiones es el hadiz mencionado en Usud al-Gabah, 1.5, p.94;
Mayma‘ az-Zawa&'id, t.9, p.109.

14. Este es el n° 2579 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, el cual se encuentra en la pag. 155 del tomo VI. (Nota del Autor)
El hadiz se encuentra en Kanz al-‘Ummal, 1.6, p. 155, h.2579, 12 ed.; Mayma‘ az-Zawa&'id, t.9, p.109.

15. Transmitido por Al-Muttaqi Al-Hindi de Ibn Abi ‘Asim en la pag. 397 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (Nota del Autor)
Ver: Kanz al-‘Ummal, t.15, 115, h.333, 22 ed., Haidar Abad.

16. Ver: Izbat al-Hudat de Al-Hurr Al-‘Amili, t.3, cap.10, hh.10, 104, 192 y 212, ed. Teheran; Al-Amali de As-Sadiq, p.2,
ed. Al-Haidarfiah.

[1111]
SHARES

Carta 37

29 de Dhil Hijyah de 1329 H.L.

1. El vocablo Wali es un homoénimo

El vocablo Wali es un homonimo que abarca los significados de: auxiliador, amigo, intimo, yerno,

seguidor, aliado y vecino; asimismo, a todo aquel que se encarga de los asuntos de otro se le llama

Wali. Asi que, tal vez el sentido de los hadices que citaste es que ‘Ali (en relacién a los creyentes) es su

“auxiliador”, o su “amigo”, o “vuestro compafero intimo después de mi”. Asi pues, ¢donde estaria el

texto estipulante que pretendéis?



Was Salam.
S.

[1111]
SHARES

Carta 38

30 de Dhdl Hiyyah de 1329 H.L.
1. Aclaracion del vocablo Wali

Mencionaste que entre los significados de Wali esta: “Todo aquel que se encarga de los asuntos de
otro se llama Wali”. Este es el sentido de Wali en esos hadices y es lo que acude a la mente al
escucharlo. Es igual que cuando decimos: “El Walr (tutor) del menor es su padre y su abuelo por parte

de padre, luego el legatario de alguno de estos dos, y en tercer orden el gobernante legitimo”.

El sentido de ello es que éstos son quienes se ocupan de sus cuestiones y disponen sobre sus asuntos.

2. Los indicios que senalan ese significado

Los indicios de que en esos hadices se propuso este sentido dificiimente quedan encubiertos para los

dotados de intelecto, puesto que sus palabras (s.a.w.), las cuales expresan:

“El es vuestro Wali después de mi”, manifiestamente limitan tal condicién de Wali o Wildiah para él y la
restringen a él1, y eso conlleva la especificacion del sentido como ya lo dijimos, sin que otro sentido
pudiese concordar, puesto que el auxilio, el companerismo intimo, la amistad, y otros sentidos similares
no estan restringidos a nadie, sino que los creyentes y las creyentes son amigos entre si, y ¢qué
distincion o peculiaridad se proponia el Profeta demostrar en estos hadices para su hermano y su Wafl,

en caso de que el significado de Wali fuese algo diferente a lo que dijimos?

Y, si es que su proposito con Wali fuese el de auxiliador, el de companero intimo o algo similar a ello,
¢ qué asunto desconocido expuso publicamente el Profeta que debiera ser aclarado en estos hadices?,
y lejos esta el Mensajero de Dios (s.a.w.) de ocuparse de explicar cosas ya evidentes y aclarar lo ya
obvio, desde que su abarcadora sapiencia y su necesaria condicion de inmaculado y de Sello de los

Profetas, son superiores a lo que muchos suponen.

Ademas, esos hadices son explicitos respecto a que esa Wildiah se establece para ‘Ali después de la
desaparicion del Profeta (s.a.w.), y eso también es algo que determina el sentido que mencionamos,



puesto que eso no concuerda con el sentido de auxilio, el companerismo intimo y otros, ya que sin lugar
a dudas que ‘Ali se caracterizé por auxiliar a los musulmanes y ser su compafero y amigo desde que
se estaba educando y formando en los brazos del Profeta, acrecentandose continuamente su auxilio y

asistencia bajo el regazo del Mensajero, hasta que fallecio.

Asi, su auxilio, compaferismo y amistad para con los musulmanes no se restringe a la época posterior

del fallecimiento del Profeta (s.a.w.), como es obvio.

Te es suficiente como indicio de la especificacion del sentido que mencionamos lo citado por el Imam
Ahmad en la pag. 347 del tomo V de su A/l-Musnad a través de una via sahih o muy confiable, de Sa‘id
ibn Yubair, de Ibn ‘Abbas, de Buraidah, quien dijo: “Fui en una expedicién militar junto a ‘Ali hacia el
Yemen y noté severidad en él, asi que cuando llegué donde el Mensajero de Dios (s.a.w.) le mencioné
a ‘Ali rebajandole, y he ahi que vi el rostro del Mensajero de Dios (s.a.w.) transformarse, y dijo: “;Oh

Buraidah! ¢ Acaso no tengo primacia (aw/d) sobre los creyentes por sobre sus propias personas?”.

Dije: “Asi es, joh Mensajero de Dios!”. Dijo: “De quien yo fuera su Maw/a, ‘Ali es su Mawl/a...”.2 Fue
citado por Al-Hakim en la pag. 110 del tomo Ill de A/-Mustadrak y catalogado como sahih o muy
confiable segun las condiciones de Muslim. Fue citado por Adh-Dhahabi en su Taljis quien considero
categorica su condicion de sahih también segun las condiciones de Muslim.

Tu sabes que las palabras que él (s.a.w.) antepuso al decir: “; Acaso no tengo primacia (aw/d) sobre los

creyentes por sobre sus propias personas?”, son un indicio de lo que mencionamos.

Quien reflexiona en esos hadices y lo que implican, no tendra dudas de lo que dijimos. {Que las
alabanzas sean para Dios!

Was Salam

Sh.

1. Puesto que al decir: “El es vuestro Wali después de mi”, quiere significar: “El, y no otro, es vuestro Wali después de
mi”.

2. Se encuentra en Al-Mustadrak de Al-Hakim, 1.3, p.110, ed. Offset; Taljis al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso en los
margenes de Al-Mustadrak, t.3, p.110, ed. Offset; Musnad Ahmad ibn Hanbal, t.5, p.347, ed. Al-Maimanah, Egipto; Jas&’is
Amir Al-Mu’minin de An-Nisa’i Ash-Shafi, p.22, ed. At-Tagaddum, Egipto, p.94, ed. Al-Haidariiah, y p.36, ed. Beirut; Ad-
Durr al-Manzdr, t.5, p. 182, ed. Egipto; Manaqib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shéfi‘, p.24, h.36, ed. Teheran;
Taryamah Al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asékir Ash-Shafif, t.1, p.365,
h.458; Al-Managqib de Al-Jwarizmi Al-Hanafi, p.79; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qandizi Al-Hanafi, p.33, ed. Estambul,
p-36, ed. Al-Haidariiah, y t.1, p.31, ed. Al-‘Irfan; Fath al-Qadir de Ash-Shaukani, t.4, p.263; Ar-Riad an-Nadirah, t.2,
p.224; Kanz al-‘Ummal, t.15, p.117, h.337, 2% ed., Haidar Abad.

[1101]



SHARES

Carta 39

30 de Dhil Hiyyah de 1329 H.L.
1. Su requerimiento de la aleya de la Wildiah

Doy testimonio de que tu eres de dar pasos firmes y arraigados, honesto en su arremetida, tienes vigor
al enfrentar, ante lo cual tus pares no pueden resistir, ni mantenerse firmes en la confrontacién. Asi
pues, me cuento entre los convencidos del sentido expresivo de esos hadices en conformidad a lo que
dices, y si no fuera por la obligatoriedad de considerar correctas las acciones de los Compaferos
admitiria vuestro juicio; pero por eso mismo es necesario no considerar su sentido aparente, siguiendo

el proceder de las primeras generaciones de musulmanes, que Dios esté complacido de todos ellos.

En cuanto a la aleya determinante que pretendes -mencionada al final de la carta n° 36- que
corroboraria lo que sostienes en relacidon al sentido de estos hadices, no nos la has expuesto, asi pues,

refiérela de manera que reflexionemos en la misma, si Dios lo quiere.
Was Salam

S.

[1111]
SHARES

Carta 40

2 de Muharram de 1330 H.L.

1. La aleya de la Wildiah y su revelacion a causa de ‘Ali

Desde luego, te la refiero como una de las determinantes aleyas de Dios, Imponente y Majestuoso, que
revel6 en su gran Furgéan (Libro Diferenciador, i.e. El Quran). No es otra que la que contiene las
palabras del Altisimo en la Sdra al-M&’idah (n° 5) que expresan:

«Por cierto que vuestro Wali solamente es Dios, Su Mensajero, y los creyentes que observan la oracion

y dan el diezmo mientras se encuentran inclinados en oracion * En cuanto a quien tome como Wali a



Dios, a Su Mensajero y a los creyentes, en verdad que los del partido de Dios son los vencedores» 1,

y sobre la cual no hay dudas de que fue revelada por ‘Ali cuando dio en caridad su anillo mientras se

encontraba inclinado durante el rezo.

2. Los indicios que senalan la causa por la que fue revelada

Las narraciones de los Imames de Ahl al-Beit (a.s.)2 catalogadas como sahih o muy confiables y que
se refieren al descenso de estas aleyas por ‘Ali cuando dio como limosna su anillo mientras se
encontraba inclinado en la oracién, son mutawatir. Entre lo que fue citado como transmision textual al
respecto por vias de otros fuera de ellos, te es suficiente el hadiz de Ibn Salam quien lo transmitio

marfi‘ (con cadenas de transmisién que llegan hasta la persona) del Mensajero de Dios (s.a.w.).

Puedes referirte al mismo en el Sahih de An-Nis&’i o en la exégesis de la Sdra al-M&’idah en el libro
Al-Yam‘ baina as-Sihdh. Semejantes al mismo son el hadiz de Ibn ‘Abbas y el hadiz de ‘Ali, que

también fueron transmitidos en forma marfi".

Refiérete al hadiz de Ibn ‘Abbas bajo la exégesis de esta aleya en el libro Asbab an-Nuzdl del Imam Al-
Wahidi. Fue citado por Al-Jatib Al-Bagdadi en A/-Muttafaq.3 Refiérete al hadiz de ‘Ali en los Musnad
respectivos de Ibn Mardawaih y Ablsh-Shaij.

Si quieres puedes referirte al mismo en Kanz al-‘Ummaél, 4 para corroborar que los exegetas son
unanimes en que esa aleya fue revelada por él, y tal consenso fue transmitido por varios sabios
notables de la gente de la Sunnah, como el Imam Al-Qushyi al discutir el tema del Imamato en su
Sharh at-Tayrid.

En el capitulo 18 de Gaiat al-Maram se encuentran 24 hadices transmitidos por vias sunnis que
expresan que esta aleya fue revelada por lo que mencionamos, y si no fuera por observar la brevedad y
porque la cuestion es (tan evidente) como el sol a las claras del dia, completariamos esto exponiendo lo
transmitido en esas confiables narraciones, pero a pesar de que las mismas —-Alabado sea Dios- son
indiscutibles, aun asi no dejaremos esta carta sin mencionar algo de lo transmitido al respecto en los
hadices sunnis, limitandonos a lo citado en la exégesis del imam Ab( Is-haqg Ahmad ibn Muhammad ibn

Ibrahim An-Nisabiri Az-Za‘labi.

De esta manera decimos: Al llegar a (la explicacion de) esta aleya en su Tafsir al-Kabir, cita la siguiente
narracion refiriendo su cadena de transmision a Ab( Dharr Al-Guiffari, cuando dice: “Escuché al
Mensajero de Dios (s.a.w.) con estos mismos oidos, y si no es asi que ensordezcan, y lo vi con estos

{13

mismos 0jos, y Si No es asi que enceguezcan, cuando decia: “Ali es el lider de los justos, el aniquilador

”» »

de los incrédulos; auxiliado sea quien le auxilie, y denigrado sea quien le denigre”.

“En cuanto a mi, recé junto al Mensajero de Dios (s.a.w.) cierto dia y un mendigo pidié (limosna) en la

Mezquita pero nadie le dio nada. Mientras ‘Ali se encontraba inclinado en la oracién le hizo una sefia



con su dedo menique donde tenia un anillo, y el mendigo se acerco a él y tomo el anillo de su

mefique.”

“He ahi que el Mensajero de Dios (s.a.w.) rogé a Dios diciendo: “jDios mio! Por cierto que mi hermano
Moisés te suplico diciendo:

«Dijo: ;Senor mio! Dilata mi pecho, facilitame mi tarea, y desata el nudo de mi lengua, de manera que
mis palabras sean comprendidas, y dispon para mi un visir de entre mi gente, que sea mi hermano
Aaron, fortaléceme con él, y asociale en mi asunto, de forma que Te glorifiquemos abundantemente y

Te recordemos profusamente. Ciertamente que Tu nos observas»,
y Tu le revelaste:
«Tu suplica te ha sido respondida joh Moisés!».”

“iDios mio! Yo soy Tu siervo y Enviado. Dilata mi pecho, facilitame mi tarea, y dispén para mi un visir

de entre mi gente, que sea ‘Ali. {Fortaléceme con él!”.”

Agreg6 Abl Dharr: “;Por Dios! que el Mensajero de Dios no termind de pronunciar sus palabras y
descendi6 sobre él el Fiel Grabriel con esta aleya: «Por cierto que vuestro Wali solamente es Dios, Su
Mensajero, y los creyentes que observan la oracion y dan el diezmo mientras se encuentran inclinados
en oracion * En cuanto a quien tome como Wali a Dios, a Su Mensajero y a los creyentes, en verdad
que los del partido de Dios son los vencedores»...”5

3. El fundamento para argumentar en base a la misma

Tu, que Dios auxilie a la verdad por tu intermedio, sabes que Wali aqui se refiere al que es Awla (tiene
prioridad o supremacia) para disponer en un asunto, como cuando decimos: “Fulano es el Wali del

menor”.

Los linguistas son explicitos en que todo aquel que se encarga (wal-/d) del asunto de alguien es su
Wali, por lo que el sentido es que: quien se encarga de vuestros asuntos y tiene prioridad sobre ellos
por sobre vosotros mismos, es solamente Dios, Imponente y Majestuoso, Su Mensajero, y ‘Ali, puesto
que es en él en quien se reunen todas estas caracteristicas: la fe, la realizacion de la oracion, el dar el

zakat mientras esta inclinado, y el hecho de que la aleya descienda por él.

Con la misma Dios deja establecida la Wialiah para Si Mismo, Glorificado Sea, para Su profeta y para
Su Wali en un mismo orden, en el sentido que la Wildiah de Dios, Imponente y Majestuoso, es global,
por lo que la Wildiah del Profeta y la del Wali es igual y al mismo grado, sin que sea posible que aqui (el
vocablo) tenga el sentido de auxiliador, compafero intimo, ni nada similar, puesto que no queda otro

aspecto que se ajuste a esta restriccion, como es evidente.



Pienso que esto puede tomarse como anexo a lo ya evidente. {Que las alabanzas sean para Dios,

Senor del Universo!
Was Salam

Sh.

1. Slra al-M&’idah; 5: 55-56.

2. La aleya de la Wilaiah: Su revelacion a causa de ‘Ali Amir Al-Mu’minin (a.s.) fue transmitida por Ahl al-Beit (a.s.) como
algo categorico para ellos.

Ver: Bihar al-Anwéar de Al-Maylisi, .35, pp. 183-206, cap. 4, nueva impresién; Azbat al-Hudat de Al-Hurr Al=‘Amili, t.3,
cap. 10, hh.2-3, asi como otros libros shias.

3. Es el n° 5991 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, citado en la pag. 391 del tomo VI. Fue mencionado también en
Muntajab al-Kanz. Ver la impresion del Muntajab en los margenes de la pag. 38 del tomo V de Musnad Ahmad. (Nota del
Autor)

4. Es el n° 6137 de los hadices de Kanz al-‘Ummal el cual se encuentra en la pag. 405 del tomo VI. (Nota del Autor)

La aleya de la Wildiah fue revelada cuando el Imam ‘Ali (a.s.) dio limosna mientras se encontraba inclinado en la oracién.
Ver: Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, pp. 161-186, hh.216-219, 221-241, ed. Beirut; Managib ‘Ali ibn Abi
Talib de Ibn Magazili Ash-Shafiq, pp.311-314, hh.354-348; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi‘f, pp.228, 250-251, ed.
Al-Haidariiah, y pp.106, 122-123, ed. Al-Gari; Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shafi, pp.88 y 202; Al-
Managib de Al-Jwarizmi Al-Hanaff, p.187; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij
Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shéfif, t.2, p.409, hh.908-909: Al-Fusll al-Muhimmah de lbn Sabbag Al-Maliki, pp.108 y 123;
Ad-Durr al-Manzlr de As-Suilti, t.2, p.293; Fath al-Qadir de Ash-Shaukani, t.2, p.53; At-Tas-hil li ‘Ulim at-Tanzil de Al-
Kalbi, t.1, p.181; Al-Kashshaf de Az-Zamajshari, t.1, p.649; Tafsir at-Tabari, t.6, p. 186, ed. Bllaq; Zad al-Masir fi ‘lim at-
Tafsir de Ibn Al-Yauzi Al-Hanbali, t.21, p.383; Tafsir al-Qurtubi, t.6, pp.219-220; At-Tafsir al-Munir li Ma‘alim at-Tanzil de
Al-Yawi, t.1, p.210; Fath al-Baian fi Magasid al-Qur'an, t.3, p.51; Asbab an-Nuzdl de Al-Wahidi, p.148, ed. Al-Hindiiah, y
p.113 ed. Al-Halabi, Egipto; Lubab an-Nuq(l de As-Suiti, impreso en los margenes de Tafsir al-Yalalain, p.213;
Tadhkirat al-Jawass de Ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, pp.18 y 208, ed. An-Nayaf, y p. 15, ed. Al-Haidariiah; N(r al-Absar de
Ash-Shablanyi, p.71, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p.70, ed. As-Sa‘idiiah, Egipto; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand{zi Al-Hanafi,
p.115, ed. Estambul, p. 135, ed. Al-Haidariiah; Tafsir al-Fajr ar-Razi, t.12, p.20 y 26, ed. Al-Bahiiah, Egipto, y 1.3, p.618,
ed. Ad-Dar Al-‘Amirah, Egipto; Tafsirat ibn Kazir, t.2, p.71, ed. Dar Ihi&’ Al-Kutub; Ahkam al-Quran de Al-Yassas, t.3,
p-102, ed. ‘Abdurrahman Muhammad; Mayma‘ az-Zaw&'’id, t.7, p.17; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanaff,
pp-86-88; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t. 13, p.277, ed. Egipto, investigado por Muhammad Abdl Fadl, t.3,
p.275, 12 ed., Egipto; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.24, ed. Al-Maimanah, y p.39, ed. Al-Muhammadiiah; Ansab
al-Ashréaf de Al-Baladhiri, t.2, p.150, h.151, ed. Beirut; Tafsir an-Nasafi, t.1, p.289; Al-Hawi lil Fatawa de As-Suidti, t.1,
pp. 139 y 140; Kanz al-‘Ummal, t.15, p. 146, h.416, y p.95, h.269, 3% ed.; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.38; Yami‘ al-Usil, t.9, p.478; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, pp.273 y 302; lhgaq al-Haqq,
t.2, p.399; Al-Gadir de Al-Amini, t.2, p.52, y t.3, p. 156; Matalib as-Su’ll de lbn Talhah Ash-Sh&fi‘l, p.31, ed. Teheran, y
t.1, p.87, ed. An-Nayaf; Ma‘alim at-Tanzil, impreso en los margenes de Tafsir Al-Jazin, t.2, p.55; Far&’id As-Simtain, t.1,
pp.11y 189-195, hh.150-153, 1% ed.

5. Al-Kashf wa al-Baian de Az-Za'labi (manuscrito), y las aleyas son las 55 y 56 de la Sira al-M&’idah (5).

[1111]
SHARES



Carta 41

3 de Muharram de 1330 H.L.

1. La expresion “los creyentes” es plural, como puede haberse

utilizado en esta aleya para hacer referencia a una sola persona?

Tal vez pueda decirse en oposicidon a vosotros que la expresion «...los creyentes que observan la
oracion y dan el diezmo mientras se encuentran inclinados en oracion» es de uso real para el plural.
Entonces, ¢ como puede haberse usado para referirse al Imam -que Dios ennoblezca su rostro- siendo

él una sola persona? Si se os dijera esto, ¢cual seria la respuesta?
Was Salam

S.

[1111]
SHARES

Carta 42

4 de Muharram de 1330 H.L.

1. Los arabes utilizan el plural para referirse a una sola persona

La respuesta es: Los arabes se refieren a una sola persona utilizando una expresion en plural, a causa

de algun aspecto que lo requiera.

2. Los testimonios de ello

Como testimonio de ello tienes las palabras del Altisimo en la Sdra Al ‘lmran que expresan: «Aquellos a

!”

quienes la gente les dice: “La gente se ha unido en vuestra contra, jtemedles!”, y ello les incrementé su

fe, y dijeron: “Dios nos es suficiente, y es el Mejor Custodio”. 1

Segun el consenso y la unanimidad de exegetas, transmisores de hadices y expertos en narraciones,
quien expreso esas palabras fue solamente Na‘im ibn Mas‘(d Al-Ashya‘i,2 y ain asi Dios, Glorificado

Sea, se refiri6 a él, en tanto era una sola persona, en plural, usando el vocablo “gente” el cual hace



alusiéon a un grupo de personas, y ello para exaltar la posicion de aquellos que no escucharon sus

palabras, ni prestaron atencion a su rumor alarmista.

Ab( Sufian le habia dado diez camellos para que contuviera a los musulmanes infundiéndoles temor por
los iddlatras, lo cual llevé a cabo. Entre aquello que les dijo ese dia esta la frase: “Ciertamente que la
gente se ha unido en vuestra contra, jtemedles!”, y, a causa de su rumor alarmista, a la mayoria de los

musulmanes le desagrado partir (a la expedicion militar).

Pero el Profeta (s.a.w.) salio junto a un grupo de setenta jinetes, y volvieron sanos y salvos, por lo cual
fue revelada la aleya como elogio a esos setenta que partieron junto a €l (s.a.w.) sin importarles el
rumor alarmista de esa persona. Aplicar aqui la expresion en plural para una sola persona conforma un
punto sutil, puesto que el elogio a los setenta que partieron junto al Profeta (s.a.w.) seré por ello mas
significativo que si hubiera dicho “aquellos a quienes un hombre les dijo: la gente se ha unido en

vuestra contra”, como es evidente.

Existen muchos ejemplos similares a esta aleya en el Libro Sagrado, la Tradicién y el habla de los
arabes. Dijo Dios, Glorificado Sea: «;Oh creyentes! jRecordad la Merced de Dios sobre vosotros,

cuando un grupo quiso alzar sus manos en vuestra contra y Dios las aparto de vosotros».3

Aquel que alz6 sus manos en su contra fue un solo hombre de Bani Muhérib a quien le decian Gauraz.
También se dijo que era ‘Amr ibn Yahash de los Bani Nadir. Ese hombre habia desenfundado su
espada y la estremecia procurando golpear con la misma al Mensajero de Dios (s.a.w.), pero Dios,

Imponente y Majestuoso, le impidié hacer tal cosa.

El suceso fue mencionado por los transmisores de hadices, los expertos en narraciones y los exegetas,
habiéndola citado Ibn Hisham al tratar la Gazuah o expedicién militar de Dhat Ar-Ruga’, en el tomo |l
de As-Sirah.4

Al referirse a ese hombre, a pesar de ser una sola persona, Dios, Glorificado Sea, utilizé la palabra
‘gaum” (gente, pueblo), la cual se utiliza para significar un grupo de personas, como forma de

engrandecer Su Merced dispensada sobre ellos al salvaguardar a su Profeta (s.a.w.).

» o«

En la aleya de la Mubdhalahs Dios uso6 la expresion “hijos”, “mujeres” y “nosotros mismos” -cuyo
sentido original es colectivo- aplicandolas a Al-Hasan, Al-Husein, a Fatima, y a ‘Ali en particular, segun
lo indica el consenso de los sabios quienes son unanimes al respecto, y ello fue asi para engrandecer

Su posicion, con ellos sea la paz.

Los casos similares son profusos e incontables, y son una prueba de la permisién de aplicar una

expresion en plural a una sola persona, si es que algun punto de la oratoria lo requiriese.



3. Lo expresado por el Imam At-Tabarsi

El imam At-Tabarsi, al realizar la exégesis de esta aleya en su Mayma* al-Baidn, menciona que: “El
motivo para utilizar una expresién en plural al referirse a Amir Al-Mu’minin es enaltecerle y exaltarle,
puesto que los linglistas utilizan la forma plural para referirse a una sola persona como forma de
engrandecer”. Agrega: “Y ello es lo suficientemente conocido en su forma de hablar como para que se

necesite argumentar a su respecto”.6

4. Lo expresado por Az-Zamajshari

Az-Zamajshari menciona en su A/-Kashshéaf otro punto al decir: “Si es que preguntas: ;Cémo puede
ser correcto que se refiera a ‘Alf (a.s.) siendo que la expresion esta en plural?, respondo: Fue revelada
en plural, a pesar de que la causa de la revelacion fue un solo hombre, a fin de que la gente fuese
incentivada a realizar semejante accion y tuviese una recompensa semejante a la suya, y para resaltar
que la conducta del musulman debe ser esmerarse hasta tal punto en lo referente a la bondad y la
benevolencia, e incluso ir a buscar a los pobres si es que necesitan algo que no admite retrazo, a pesar

de encontrarse en la oracion y no demorar ello hasta concluirla...”7
5. Lo expresado por mi

Y yo digo: Puedo sefialarte otro punto mas sutil y preciso, y es que ciertamente que Dios, Glorificado
Sea, utilizd la expresion en plural y no en singular para resguardarle de muchas personas, puesto que
los que aborrecian a ‘Ali (a.s.), los enemigos de los hashemitas y el resto de los hipécritas, envidiosos y
adversarios, no habrian soportado escuchar eso en la forma singular, ya que no les quedaria mas

animo para disimular, ni interés por mantener su impostura.

Y a causa de su desesperanza, suscitarian asuntos con graves consecuencias para el Islam, por lo cual

la aleya fue revelada en plural a pesar de referirse a una sola persona para evitar el dafio de éstos.

Luego, los textos religiosos estipulantes se fueron manifestando con diferentes expresiones y en
diversas situaciones, propagando entre ellos el asunto de la Wildiah en forma gradual y paulatina hasta
que Dios perfecciond Su religion y completé Su gracia, comportandose el Profeta (s.a.w.) tal como lo

hacen los sapientes al querer anunciar lo que les resulta dificultoso.

Si la aleya hubiera sido revelada con expresiones propias del singular, se habrian puesto los dedos en
los oidos, habrian desgarrado sus ropas, y se habrian comportado con obstinacion y altivez. Este
accionar prudente ha sido recurrente en todo lo mencionado en el Sagrado Quréan en relacion a la virtud

de Amir Al-Mu’minin y la Gente de su Casa, como no es oculto.

Hemos esclarecido estas frases y presentamos pruebas contundentes y claros argumentos de ello en

nuestro libro “Sabil al-Mu’'minin wa Tanzil al-Aiat” (“El sendero de los creyentes y el descenso de las



aleyas”).
iAlabado sea Dios por brindar la guia y el éxito!
Was Salam

Sh.

1. Sara Al ‘Imrén; 3: 173.

2. En la aleya 173 de la Sdra Al “Imran quien pronunci6 esa frase fue solamente Na‘im ibn Mas‘tid Al-Ashya‘l. Ver: Al-
Kashshaf de Az-Zamajshari, t.1, p.441, ed. Dar Al-Kutub; Tafsir Al-Fajr Ar-Razi, t.3, p. 145; Tafsir Abl As-Sa‘lid, impreso
en los margenes de Tafsir Ar-Razi, t.3, p. 145; Fath al-Baian fi Magasid al-Qur’an, t.2, p.167; Zad al-Masir fi ‘lim at-Tafsir
de Ibn Al-Yauzi Al-Hanbali, t.1, p.504; At-Tas-hil li ‘Ulim at-Tanzil, de Al-Kalbf, t.1, p.124; Tafsir al-Munir li Ma‘alim at-
Tanzil de Al-Yawi, t.1, p. 130; Tafsir al-Yalalain, p.57, ed. ‘Abdul Hamid Hanafi; Fath al-Gadir de Ash-Shaukant, t.1, p.400,
22 ed.; Tafsir Al-Qurtubi, t.4, p.279.

3. Sra al-M&’idah; 5: 11.

4. Sira al-M&’idah; 5: 11. Quien alz6 sus manos fue Gauraz de los Bani Muharib, y se dijo que fue ‘Amr ibn Yahash de los
Bani Nadir. Ver: As-Sirah an-Nabawiiah de Ibn Hisham, t.3, p.120; Al-Kashshaf de Az-Zamajshari, t.1, p.614; Tafsir At-
Tabari, t.6, p.93, ed. Bllaqg; At-Tas-hil li ‘UIim at-Tanzil de Al-Kalbi, t.1, p. 171; At-Tafsir al-Munir li Ma‘alim at-Tanzil de
Al-Yawi, t.1, p. 194; Tafsir Abli As-Sa‘lid, impreso en los margenes de Tafsir Ar-Razi, t.3, p.534; Fath al-Baian fi Magasid
al-Qur’an, t.2, p.463; Ad-Durr al-Manz(r de As-Suilti, .2, p.265.

5. La aleya de la Mubahalah: es aquella que se refiere al Mensajero (s.a.w.) y a ‘Ali, Fatima, Al-Hasan y Al-Husein, en
particular. Para comprobar que la misma se refiere a ellos en particular, referirse a las fuentes en nota al pié sobre la
Mubé&halah en la Carta n° 12.

6. Mayma‘ al-Baian fi Tafsir al-Qur'an de At-Tabarsi, .3, p.221, ed. Beirut.

7. Al-Kashshéaf de Az-Zamajshari, t.1, p.649, ed. Beirut.

[1111]
SHARES

Carta 43

4 de Muharram de 1330 H.L.

1. El contexto de la aleya indicaria el sentido de “amigo” o sus

similares

iQue Dios recompense a tu padre! Has contrarrestado la embestida de la duda y expulsado la
ambigledad, de manera que la Verdad se ha manifestado en su plenitud y no queda para decir mas

que: la aleya fue revelada en el contexto de la prohibicion de tomar a los incrédulos como intimos, lo



cual es testimoniado por las aleyas anteriores y posteriores, lo cual seria un indicio de que el propésito

» o« » o«

de Wali en la aleya solamente es el de “auxiliador”, “amigo”, “companero” o algo similar.

¢ Cual seria la respuesta? Ten la bondad de proporcionarla.
Was Salam

S.

[1111]
SHARES

Carta 44

5 de Muharram de 1330 H.L.

1. El contexto no indica que el propdsito sea el de “auxiliador”’ o

algo similar

La respuesta es: La observacion juzga que la aleya no se encuentra ligada a las aleyas anteriores que
prohiben tomar a los incrédulos como amigos intimos, de manera que se sale de su consonancia textual
pasando a un tono de elogio hacia Amir Al-Mu’minin, proyectandole -para la jefatura y el Imamato-,
desafiando con el coraje de éste a quienes renieguen, y amenazandoles con su embate; y ello es asi
puesto que la aleya que inmediatamente le precede es la que contiene las palabras del Altisimo que

expresan:

«;Oh creyentes! En cuanto a quien reniegue de su religion de entre vosotros, (que sepa que) en verdad
Dios suscitara una gente a la cual amara y la que Le amara, que sera humilde con los creyentes y
enérgica con los incrédulos; luchara por la causa de Dios sin temer el reproche de nadie. Esa es la

gracia de Dios que confiere a quien le place. Y Dios es Inmenso, Sapientisimo».1

Esta aleya se refiere particularmente a Amir Al-Mu’minin y advierte respecto de su coraje2 y el sus
companeros, tal como lo expuso claramente Amir Al-Mu’minin el dia de la Batalla del Camello y fue
explicitamente manifestado por Al-Baqir y As-Sadiq —-con ambos sea la paz. Ello fue mencionado por
Az-Za'labi en su Tafsir; fue narrado por el autor de Mayma* al-Baidan de ‘Ammar, Hudhaifah, e lbn
‘Abbas.

La Shiah tiene consenso a este respecto, siendo narrado por ellos en forma mutawétir de los Imames

de la pura descendencia. De esta manera, la aleya de la Wildiah viene a continuacion de la alusién a tal



Wildiah en su persona y de sefnalar la obligatoriedad se seguir su Imamato. La estipulacion textual de la
misma conforma una aclaracién de esa alusion, y una explicacion de toda la jefatura anteriormente
aludida a él. ;Como podria decirse después de esto que la aleya fue revelada en el contexto de la

prohibicion de tomar a los incrédulos como amigos intimos?

2. El contexto no seria suficiente para contrarrestar las pruebas

Ademas de ello, el Mensajero de Dios (s.a.w.) dispuso a los Imames de su descendencia en la misma
posicidén que el Quran, informando que ambos no se separarian -por lo cual son los equivalentes al
Quran y por cuyo medio se conoce la rectitud-, y se narr6 de ellos en forma mutawétir que
argumentaron mediante esta aleya3 y se ha establecido que ellos brindaron la exégesis del vocablo
Wali tal como lo mencionamos4, entonces no queda validez para tal contexto si es que consideramos

categorico que el mismo se contrapone con los textos que de ellos provienens.

Los musulmanes en su totalidad son unanimes en hacer prevalecer las pruebas por sobre un contexto
aparente, de manera que si existe contraposicion entre un contexto y un indicio, dejan de lado lo

indicado por el contexto y se someten al juicio de la prueba establecidaé.

El secreto de ello radica en que no existe certidumbre de que la aleya haya sido revelada en tal
contexto, puesto que el orden de compilacién del Libro Sagrado no fue acorde a su orden de revelacion,

segun el consenso de la comunidad islamica toda.7

En el orden de revelacion mismo hay muchas aleyas expresadas de una manera que no concuerda con
el contexto, como sucede con la Aleya de la Purificacién (tathir) dispuesta en medio del contexto
referido a las esposas (del Profeta) a pesar de que los textos explicitos la particularizan para los cinco
de la Gente del Manto.8

En resumen, desde que asignarle a la aleya lo que no esta en conformidad con su contexto es algo que
no afecta el milagro Quranico, ni perjudica su elocuencia, entonces no hay inconveniente en acogerse a

ello cuando los indicios categéricos lo establezcan.
Was Salam

Sh.

1. Sdra al-M&’idah; 5: 54. Esta aleya fue revelada en referencia al Imam ‘Ali (a.s.), siendo él aquel a quien Dios ama y que
ama a Dios, que es humilde con los creyentes y enérgico con los incrédulos.

Ver: Al-Kashshaf y Al-Baian de Az-Za'‘labi (manuscrito) y At-Tibian del Sheij At-T(sf, t.3, p.555, ed. Nayaf.

2. Esto es similar a las palabras del Mensajero de Dios (s.a.w.) que expresan: “{Oh comunidad de Qureish! No desistiréis
hasta que Dios envie sobre vosotros a un hombre a quien Dios prob6 su corazoén con la fe, que cortara vuestros cuellos
mientras os encontréis en relaciéon a él espantados cual ovejas”. Dijo Ab( Bakr: “¢ Acaso seré yo, oh Mensajero de Dios?”.

Le dijo: “No”. Dijo ‘Umar: “; Acaso seré yo, oh Mensajero de Dios?”. Dijo: “No, sino que es el remenddn de sandalias”. Dijo



(el narrador): “Y he ahi que ‘Ali tenia en su mano una sandalia que estaba remendando para el Mensajero de Dios”. Fue
citado por un gran nimero de autores de Sunan (compilaciones de hadices), y es el hadiz n° 610 que se encuentra al
comienzo de la pag. 393 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. Similar a ello es el hadiz en el que dijo (s.a.w.): “Por cierto que
entre vosotros hay un hombre que combatira a la gente en base a la interpretacion del Quran, tal como yo la he combatido
en base a su revelacion”. Dijo Abl Bakr: “; Acaso seré yo?”, y dijo ‘Umar: “; Acaso seré yo?”. Respondié: “No. Sino que
es aquél que se encuentra remendando sandalias en la habitacion”. Y he ahi que salié ‘Ali cargando en su mano una
sandalia del Mensajero de Dios (s.a.w.) que él estaba remendando. El mismo fue citado por el Imam Ahmad ibn Hanbal en
su Musnad, en un hadiz de AbG Sa‘id. Fue narrado por Al-Hakim en su Al-Mustadrak; por Ab{ la‘la en su Musnad, y por
otros autores de compilaciones de hadices. Fue transmitido de ellos por Al-Muttaqi Al-Hindi en la pag. 155 del tomo VI de
Kanz al-‘Ummal. (Nota del Autor).

3. Ahl al-Beit (a.s.) argumento en base a la aleya que expresa: «;Oh creyentes! En cuanto a quien reniegue de su religion
de entre vosotros...». Ver: Al-Ifsah fi Imamat Amir Al-Mu’minin del Sheij Al-Mufid, p. 74 y 79, ed. Al-Haidariiah; At-Tibian
del Sheij At-Tasi, t.3, p.556; As-Safi fi Tafsir al-Qur'an, t.1, p.449, ed. Al-Islamiiah, Teheran.

4. Que Wali tiene el sentido de Awla (poseedor de primacia). At-Tibian del Sheij At-Tsi, t.3, p.559; Al-Gadir, t.1, p.340.
5. ¢Y qué validez queda para un sentido aparente cuando contradice un texto explicito? (Nota del Autor)

6. Tal como queda establecido en la Ciencia de los Principios de Jurisprudencia (‘llm al-Usdl).

7. El Sagrado Quran no fue compilado segun el orden de revelacion de las aleyas y suras. Ver: At-Tamhid fi ‘Ulom al-
Quran, t.1, pp.212-224; Myiz ‘Ulim al-Qur’an, pp.159 y 173.

8. La Aleya de la Purificacion fue revelada en relacion a los cinco del manto que son: el Profeta, ‘Ali, Fatima y sus dos
hijos. Ver las fuentes mencionadas en la 2% nota del primer parrafo de la Carta n° 12, donde se mencionan decenas de

fuentes.

[1111]
SHARES

Carta 45

6 de Muharram de 1330 H.L.

1. Acogerse a la interpretacion de esos indicios como forma de

considerar correctas las acciones de las primeras generaciones

de musulmanes (salaf) es algo necesario

Si no fuera por el Califato de los “Califas Bien Guiados” (A/-Julafd’ &r-Rashidin) el cual es correcto
categoricamente, no habriamos tenido mas escapatoria que acogernos a vuestra opinion y admitir el

sentido de esta aleya y sus semejantes segun vuestro juicio.

Pero dudar de la legitimidad del Califato de éstos -que Dios este complacido de ellos- es algo
inadmisible. Asi pues, hay que acogerse necesariamente a la interpretacion de esos indicios, como

forma de considerar correctas sus acciones y las de quienes les juraron fidelidad (bai‘ah).



Was Salam

S.

[1111]
SHARES

Carta 46

6 de Muharram de 1330 H.L.

El Califato de los primeros tres califas —que Dios esté complacido de ellos- es precisamente el tema de

estudio, por lo cual contrarrestar los indicios y pruebas mediante ello conforma un circulo vicioso.

1. Considerar correctas las acciones de los salaf no implica la

necesidad de interpretar

Ademas, el hecho de considerar correctas sus acciones y las de quienes le juraron fidelidad no implica

la necesidad de interpretar los indicios, tal como lo esclareceremos si el asunto lo requiere.

2. La interpretacion de los indicios demostrados no es

justificable

iLejos esta la interpretacion de tener lugar en relacion a aquellos textos estipulantes que enunciamos y
los que aun no mencionamos, como el texto de Gadir y los textos de la Wasiiah (la Sucesion),
especialmente después de haber sido confirmados por las tradiciones que se corroboran vy ratifican
reciprocamente, las cuales no carecen en absoluto de textos explicitos.

Quien reflexiona en los mismos con imparcialidad los encontrara a cada uno por si mismo como indicios

categoricos de la Verdad y como argumentos evidentes.
Was Salam

Sh.

[1111]
SHARES



Carta 47

7 de Muharram de 1330 H.L.

1. Requerimiento de las tradiciones que confirman los textos

Ojala nos detallaras cuales son esas tradiciones que confirmarian a esos textos. ¢ Por qué no prosigues

con ellas desde donde quedaste?
Was Salam.

S.

[1111]
SHARES

Carta 48

8 de Muharram de 1330 H.L.

1. Cuarenta hadices, de entre las tradiciones que corroboran los

textos

Cuarenta hadices de entre las tradiciones que corroboran los textos te seran suficientes:

1) Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.) mientras tomaba del brazo a ‘Alf (a.s.): “Este, es el Imam de los
justos, el aniquilador de los depravados; sera victorioso quien le auxilie, y desamparado quien le

traicione”. Luego repitié ello elevando la voz.

Fue citado por Al-Hakim en un hadiz de Yéabir, en la pagina 129 del tomo 3 de su Sahih al-Mustadrak. 1
Luego agrega: “Este es un hadiz cuya cadena de transmisién es sahih o muy confiable y que no fue

citado por los dos Sheij (Bujari y Muslim)”.2

2) El (s.a.w.) dijo: “Se me han revelado tres cosas con relacion a ‘Ali: Que él es el sefior de los
musulmanes, el Imam de los piadosos, y el lider de los de frente radiante y miembros resplandecientes

(por la ablucion)”.

Fue citado por Al-Hékim, al comienzo de la pagina 138 del tomo 3 de A/-Mustadrak.3 Luego agrega:



“Este es un hadiz cuya cadena de transmisién es sahih o muy confiable y que no fue citado por los dos
Sheij (Bujari y Muslim)”.4

3) También dijo (s.a.w.): “Se me ha revelado respecto a ‘Ali que es el Sefior de los musulmanes, el
Wali de los piadosos, y el lider de los de frente radiante y miembros resplandecientes (por la ablucién)”.
Fue citado por Ibn An-Nayyéars, asi como por otros compiladores de hadices.6

4) El (s.a.w.) le dijo a ‘Ali: “;Bienvenido sea el sefior de los musulmanes e Imam de los piadosos!”. Fue

citado por Abl Na‘im en Hiliat al-Awlia’.7

5) También dijo (s.a.w.): “El primero que entrara por esta puerta es el Imam de los piadosos, el sefior
de los musulmanes, el adalid (lit. “abejorro lider”) de la religion, el sello de los legatarios (de los
profetas), y el lider de los de frente radiante y miembros resplandecientes (por la ablucién)”; y he ahi

que ingreso ‘Ali (a.s.).

Inmediatamente se dirigié hacia él para saludarle efusivamente, le abrazd, le limpid el sudor de la frente,
y le dijo: “Tu llevaras a cabo lo que me corresponde hacer a mi; les haras escuchar mi mensaje y les

dilucidaras aquello en lo cual discrepen después de mi”.8

6) También dijo (s.a.w.): “Dios me ha prometido en relacion con ‘Ali, que él sera el Estandarte de la
Guia, el Imam de mis partidarios, la luz de quien me obedezca; y la palabra que he impuesto a los

piadosos...”.9

En estos seis hadices puedes observar textos explicitos sobre su Imamato y la obligacion de

obedecerle, con él sea la paz.

7) También dijo (s.a.w.) mientras sefalaba a ‘Al (a.s.) con su mano: “Por cierto que éste es el primero
que creyd en mi, el primero que me estrechard la mano en el Dia de la Resurreccion; éste es el Gran
Veraz; éste es el Diferenciador de esta comunidad, (esto es) diferenciara entre la Verdad y la falsedad;
éste es el Adalid de los Creyentes...”. 10

8) También dijo (s.a.w.): “;Oh comunidad de los Ansar! ;Queréis que os indique aquello a lo cual, si os
aferrais, no os extraviaréis jamas? Este es ‘Ali; amadle asi como me amais a mi, y honradle asi como
me respetais a mi. Por cierto que (el &ngel) Gabriel me ha ordenado deciroslo de parte de Dios,
Majestuoso e Imponente”. 11

9) También dijo (s.a.w.): “Yo soy la ciudad del conocimiento y ‘Ali es su puerta; asi pues, quien quiera

el conocimiento que ingrese por la puerta”. 12

10) También dijo (s.a.w.): “Yo soy la morada de la sabiduria y ‘Ali es su puerta”. 13

{43

11) También dijo (s.a.w.): ““Ali es la puerta de mi conocimiento y quien después de mi dilucidara para

mi comunidad aquello por lo cual fui enviado. Amarle es sefal de fe, y aborrecerle es hipocresia”. 14



12) Le dijo (s.a.w.) a ‘Ali (a.s.): “Tu le dilucidaras a mi comunidad aquello sobre lo cual discrepe
después de mi”. 15 Fue citado por Al-Hakim en la pagina 122 del tercer tomo de A/-Mustadrak,16 en un
hadiz de Anas (Ibn Malik). Luego dice: “Este es un hadiz sahih o muy confiable segun las condiciones

de los dos Sheij (Bujari y Muslim) aunque ambos no lo citaran...”.

A esto debo sefalar que: quien reflexiona en este hadiz y otros similares, encontrara que ‘Ali con
relacion al Mensajero de Dios (s.a.w.) tiene la posicién del Mensajero con relacion a Dios, puesto que
Dios, Glorificado sea, le dice a su Profeta: «Y no te hemos revelado el Libro sino para les dilucides
aquello sobre lo cual discrepan, y como Guia y Misericordia para gente que cree» ;17 asimismo, el
Mensajero de Dios (s.a.w.) le dice a ‘Ali: “Tu le dilucidaras a mi comunidad aquello sobre lo cual

discrepen después de mi”.18

13) También dijo (s.a.w.) lo siguiente, segun lo citado por Ibn As-Sammak de Abl Bakr en un hadiz

{43

marfd‘ (esto es, en un hadiz cuya cadena de transmision llega al Profeta): “Ali tiene con relacién a mi la

posicion que yo tengo con relacién a mi Sefior”. 19

14) También dijo lo siguiente, segun lo citado por Ad-Daraqgtani en su A/-/frdd, quien transmite de Ibn

‘Abbas en un hadiz marfa’: “Ali Ibn Abi Talib es (como) la Puerta de la Remisién (de los Hijos de

Israel); quien ingrese a través de ella sera creyente, y quien salga por la misma; sera un incrédulo”.20

15) También dijo (s.a.w.) lo siguiente el dia de ‘Arafat (9 de Dhu-I Hiyyah) en Hayyat al-Wadéa* (la

(113

Peregrinacion de Despedida): “Ali es de mi, y yo soy de ‘Ali, y nadie ejecutara mi labor aparte de mi

mismo, o ‘Ali”.21

«Por cierto que ello es palabra de un Honorable Mensajero, dotado de poder y acreditado ante el
Poseedor del Trono. Es obedecido y fiel. Y vuestro Compariero, no es un desvariado»;22 «Asi pues, ¢a

donde os dirigis?».23
¢ Qué es lo que ustedes dicen acerca de estas confiables tradiciones y textos explicitos?

Si reflexionas con detenimiento, y observas con atencion la sabiduria que encierra el hecho de que
anunciara eso durante la Gran Peregrinacion, frente a todo el mundo, la verdad aparecera ante ti de la

forma mas manifiesta.

Si observas sus expresiones jcuan pocas!, y su sentido jqué manifiesto y qué indicador!, he ahi que las
consideraras tremendamente formidables, puesto que reunid conceptos y los dispuso en un molde en
particular, de manera que, a pesar de lo reducido de sus expresiones, abarco todos sus aspectos en

profundidad, y no dej6 para nadie mas que ‘Ali, la idoneidad de ejecutar cualquier labor suya.

Y no es de extranarse, puesto que la labor del profeta solo es ejecutada por su sucesor y legatario (wasi
), Y h0 asume su posicion sino su vicerregente y wali. iLa alabanza sea para Dios, Quien nos ha guiado

a esto, puesto que no nos habriamos encaminado si no fuera porque Dios nos guid!



16) También dijo (s.a.w.): “Quien me obedece, ha obedecido a Dios, y quien me desobedece, ha
desobedecido a Dios. Quien obedece a ‘Ali, me ha obedecido a mi, y quien desobedece a ‘Ali; me ha
desobedecido a mi”. Fue citado por Al-Hakim en la pagina 121 del tercer tomo de A/-Mustadrak, y por
Adh-Dhahabi en esa misma pagina de su At-Taljis. Ambos autores expresaron su condicion de sahih o
muy confiable segun las condiciones de los dos Sheij Bujari y Muslim.24

17) También dijo (s.a.w.): “;Oh ‘Ali! Quien se aparta de mi, se ha apartado de Dios, y quien se aparta
de ti, se ha apartado de mi”. Fue citado por Al-Hakim en la pagina 124 del tercer tomo de su Sahih al-
Mustadrak, donde agrega: “Este hadiz tiene una cadena de transmision sahih o muy confiable, aunque

los dos Sheij no lo citaran”.25

18) También dijo (s.a.w.), segun un hadiz transmitido por Umm Salamah: “Aquel que insulta a ‘Ali, me
ha insultado a mi”. Fue citado por Al-Hakim al comienzo de la pagina 121 del tercer tomo de A/-
Mustadrak, y lo consider6 sahih o muy confiable segun las condiciones (de aceptacion de los hadices)

de los dos Sheij (Bujari y Muslim).

Fue citado por Adh-Dhahabi, en su At-Taljis mencionando explicitamente su condicion de sahih o muy
confiable. Fue narrado por Ahmad (Ibn Hanbal) como un hadiz de Umm Salamah en la pagina 323 del
sexto tomo de su A/-Musnad, y por An-Nis&’i en la pagina 17 de A/-Jaséa’is al-"Alawiiah.

Asi también fue narrado por otros resguardadores de los legados (de la tradicion)26. Igual a éstas son
las palabras del Mensajero de Dios (s.a.w.) mencionadas en el hadiz de Amr Ibn Shéash,27 que

expresan: “Aquel que moleste a ‘Ali, me ha molestado a mi”.28

19) También dijo (s.a.w.): “Quien ama a ‘Ali, me ha amado a mi, y quien aborrece a ‘Ali, me ha
aborrecido a mi”. Fue citado por Al-Hakim y lo considerd sahih en la pagina 130 del tercer tomo de A/-
Mustadrak. Fue citado por Adh-Dhahabi en At-Taljis, reconociendo su condicion de sahih segun las

condiciones mencionadas.29

algual a éstas son las palabras del ‘Ali que expresan: “Juro por Aquel que hace germinar la semilla y ha
originado a la humanidad, que el Profeta iletrado (s.a.w.) ha garantizado que no me ama sino un
creyente, y no me aborrece sino un hipécrita”.30

20) También dijo (s.a.w.): “;Oh ‘Ali! TU eres sefor en esta vida, y sefior en el Mas Alla. Quien te ame,
me ama a mi, y quien me ame, es amado por Dios. Tu enemigo, es mi enemigo, y mi enemigo es el
enemigo de Dios. {Pobre de aquel que te aborrezca después de mi”. Fue citado por Al-Hakim al
comienzo de la pagina 128 del tercer tomo de A/-Mustadrak y lo considera sahih o muy confiable segun
las condiciones de los dos Sheij.31

21) También dijo (s.a.w.): “;Oh ‘Ali! Bienaventurado sea aquel que te ama y es veraz respecto a ti; y
pobre de aquel que te aborrece y miente a tu respecto”. Fue citado por Al-Hakim en la pagina 135 del

tercer tomo de A/-Mustadrak; luego agrega: “Este es un hadiz cuya cadena de transmision es sahih o



muy confiable si bien los dos Sheij (Bujari y Muslim) no lo citaron”.32

22) También dijo (s.a.w.): “Quien quiera vivir como yo he vivido, morir como ha de ser mi muerte; y
habitar en el Jardin de la Eternidad que me ha prometido mi Sefior, entonces, que acepte a ‘Ali Ibn Abi

Talib como su wali, puesto que él nunca os sacara de la guia, ni os hara ingresar en el extravio”.33

23) También dijo (s.a.w.): “A quien haya creido en mi y me haya corroborado, le encomiendo la wildiah
de ‘Ali Ibn Abi Talib. Ciertamente que quien acepta su wildiah ha aceptado la mia, y quien acepta mi
wildiah ha aceptado la de Dios. Quien le ama, me ha amado, y quien me ama ha amado a Dios. Quien

le aborrece me ha aborrecido, y quien me aborrece ha aborrecido a Dios, Majestuoso e Imponente”.34

24) También dijo (s.a.w.): “Aquel al que le agrade vivir mi vida, morir mi muerte; y habitar en el Jardin
del Edén que ha sido emplazado por mi Sefior, entonces que acepte a ‘Ali como wali después de mi, y
que (a su vez) acepte la wildiah de quien sea wali de su parte; que siga a la gente de mi Casa (Ah/ al-
Beit) después de mi, puesto que son mi descendencia, fueron creados de mi misma arcilla y agraciados
con mi comprension y conocimiento. Asi pues, jpobre de aquéllos que nieguen sus virtudes de entre mi

comunidad, aquéllos que corten mi vinculo con ellos! jQue Dios no les otorgue mi intercesion!”.35

25) También dijo (s.a.w.): “Aquel que quiera vivir mi vida, morir mi muerte, e ingresar en el Jardin que
mi Sefor me ha prometido, que es el Jardin de la Eternidad, entonces que acepte a ‘Aliy su
descendencia después de él como sus awlid’, puesto que ellos nunca os sacaran de la puerta de la

guia, ni os haran ingresar por la puerta del extravio”.36

26) El Profeta (s.a.w.) le dijo a ‘Ammar: “;Oh ‘Ammar! Si ves a ‘Alf transitando por un valle, y ves que la
gente transita por otro, marcha junto a ‘Ali y deja a la gente, que por cierto que él nunca te guiara hacia

la ruina, ni nunca te sacara de la (recta) guia”.37

27) También dijo (s.a.w.), segun un hadiz narrado por Abl Bakr: “Mi palma y la de ‘Ali son iguales en lo

concerniente a la Justicia”.38

28) También dijo (s.a.w.): “;Oh Fatima! ;Acaso no estas complacida con el hecho de que Dios,
Majestuoso e Imponente, haya contemplado a los habitantes de La Tierra y escogido entre ellos a dos

hombres, siendo uno de ellos tu padre y el otro tu esposo?”.39

29) También de él (s.a.w.): “Yo soy el Amonestador y ‘Ali es el Guia. Es a través tuyo joh ‘Ali!, que los

encaminados se guiaran después de mi”.40

30) También de él (s.a.w.): “;Oh ‘Ali! No le es permitido a nadie encontrarse en la mezquita en estado
de polucién por intimidad matrimonial (yandbah) a excepcién de ti y de mi”.41 Semejante a éste es el
hadiz citado por At-Tabarani y transmitido de Umm Salamah, y por Al-Bazzar y transmitido de Sa‘d, en
el que el Mensajero de Dios (s.a.w.) dice: “A nadie se le permite permanecer en estado de yandbah en

esta Mezquita, a excepcion de ‘Ali y de mi”.42



31) También dijo (s.a.w.): “Yo y éste (0 sea, ‘Ali), seremos una Prueba para mi comunidad en el Dia de
la Resurreccion”.43 Fue citado por Al-Jatib (Al-Bagdadi) en un hadiz de Anas (Ibn Malik)44. ;En qué
asunto Abul Hasan (esto es, el Imam ‘Ali, con él sea la paz) seria una Prueba al igual que el Profeta

(s.a.w.) si es que no hubiera sido su sucesor y el dotado de autoridad después de él?

32) También dijo (s.a.w.): “Esté escrito en la Puerta del Paraiso: “No hay divinidad mas que Dios;

Muhammad es el Mensajero de Dios; ‘Ali es el hermano del Mensajero de Dios”.45

33) También dijo (s.a.w.): “Esta escrito en el soporte del Trono (Divino): “No hay divinidad mas que
Dios, Muhammad es el Mensajero de Dios, a quien he respaldado con ‘Ali y auxiliado mediante ‘Ali”.46

34) También dijo (s.a.w.): “Quien quiera ver a Noé en su determinacién, a Adan en su conocimiento, a
Abraham en su tolerancia; a Moisés en su sagacidad, y a Jesus en su desapego, que observe a ‘Ali Ibn

Abi Talib”. Fue citado por Al-Baihaqui en su Sahih y por el Imam Ahmad (Ibn Hanbal) en su Musnad.47

35) También dijo (s.a.w.): “{Oh ‘Ali! Tienes algunas semejanzas con Jesus; fue aborrecido por los judios
al punto que calumniaron a su madre, y fue amado por los cristianos al punto que le atribuyeron una

posicion que no tenia...”.48

36) También dijo (s.a.w.): “Los adelantados son tres: el adelantado hacia Moisés, que fue Josué el hijo
de Nin; el adelantado hacia Jesus, que es la persona creyente de la Sura /4 Sin; y el adelantado hacia
Muhammad, que es ‘Ali Ibn Abi Talib”.49

37) También dijo (s.a.w.): “Los veraces son tres: Habib el carpintero, el creyente de la familia de 1a Sin,
quien dijo: «;Oh pueblo mio! Seguid a los Mensajeros (de Dios)»; Hazquil o Ezekiel, el creyente de la
familia del Faradn, quien dijo: «;Acaso mataréis a un hombre sdlo porque dice “Mi Sefor es Dios”?»;y

‘Ali Ibn Abf Talib, quien es el mejor de entre ellos”.50

38) El Profeta (s.a.w.) le dijo a ‘Ali (a.s.): “La comunidad te traicionara después de mi en tanto tu viviras
en conformidad a mi fe y seras asesinado (por haber actuado) en base a mi Tradicion. Quien te ame me
habra amado a mi, y quien te aborrezca me habra aborrecido a mi. Por cierto que ésta sera tefiida con

(la sangre de) ésta (sefialando a su barba y a su cabeza respectivamente)”.51

Se narr6 de ‘Ali que dijo: “Por cierto que entre aquello que me presagié el Profeta es que la comunidad
me traicionaria después de él”.52 Se narr6 de Ibn ‘Abbas lo siguiente: “El Mensajero de Dios (s.a.w.) le
dijo a ‘Ali: “Debes saber que después de mi vas ha encontrarte con dificultades”. El pregunté: “;Acaso
ello sera encontrandose mi fe intacta?”. Le respondio: “Asi es, encontrandose tu fe intacta”.53

39) También dijo (s.a.w.): “Entre vosotros se encuentra quien combatird en base a la interpretacion del
Quran, asi como yo he combatido en base a su revelacion”. Todos los presentes aspiraron ser aquel a
quien se referia, y entre ellos se encontraban Ab( Bakr y ‘Umar. Abu Bakr pregunté: “;Acaso seré yo?”.

» <

Respondié: “No”. ‘Umar pregunté: “¢ Acaso seré yo?”. Respondié: “No, sino que sera el remendén de



sandalias”, refiriéndose a ‘Ali (a.s.).

Ab( Sa‘id Al-Judri relaté: “Fuimos a verle y le llevamos las buenas nuevas, pero él no levanté su

cabeza, como si ya lo hubiera oido del Mensajero de Dios (s.a.w.)”.54

Similar a éste es el hadiz de Abl Aiillb Al-Anséari, el cual narré durante el Califato de ‘Umar diciendo55:
“El Mensajero de Dios (s.a.w.) le ordend a ‘Ali Ibn Abi Talib combatir a los Nakizin (“quebrantadores del
pacto de fidelidad”, esto es, los impulsores de la Batalla del Camello), a los Q4sitin (“transgresores y
contumaces’, esto es, los sediciosos enfrentados en la Batalla de Siffin) y a los Mériquin (“los que

salieron disparados de la religién”, esto es, los jareyitas que provocaron la batalla de Nahrawan).56

También (es similar) el hadiz de ‘Ammar Ibn lasir, cuando dijo57: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.):
“10h ‘Al La faccion inicua te combatira, pero tu estaras en la Verdad; aquel que en ese dia no te auxilie

no sera de los mios”.58

También el hadiz de Abu Dharr Al-Ghiffari, cuando dijo59: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “iPor
Aquel en cuyas manos se encuentra mi alma! Ciertamente que entre vosotros hay un hombre que
combatira después de mi en base a la interpretacion del Quran, asi como yo combati a los id6latras en

base a su revelacion”.60

También el hadiz de Muhammad lbn ‘Ubaidul-lah Ibn Ab( Rafi‘, quien cita de su padre y (a su vez) de
su abuelo Abl Rafi que éste dijo: “Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “;Oh Abu Rafi! Luego de mi
habra un grupo de gente que combatira contra ‘Ali. Sera un derecho de Dios que se luche en su contra.
Aquel que no pueda luchar contra ellos con su mano que lo haga con su lengua; y quien no pueda con

su lengua que lo haga con su corazén...”.61

Narr6 Al-Ajdar Al-Ansari62 lo siguiente: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Yo combato en base a la

revelacion del Quran y ‘Ali combatira en base a su interpretacion”.63

40) También de él (s.a.w.): “;Oh ‘Alit Me distingo de ti por la profecia, puesto que no habra profeta
después de mi, y tu te distingues del resto de las personas por siete cosas: eres el primero entre ellos
que creyd en Dios, el mas fiel al pacto de Dios, el mas firme en los preceptos de Dios, el que mas
observa la equidad al repartir, el mas justo con los subditos, el de mejor vision al juzgar y el de mayor

distincion ante Dios”.64

Narrdé Ab( Sa‘id Al-Judri: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “jOh ‘Ali! Tu posees siete cualidades que
nadie te puede disputar: Eres el primero de los creyentes, el mas fiel al pacto de Dios, el mas firme en
los preceptos de Dios, el mas benevolente con los subditos, el méas sabio en lo relacionado a juzgar, y

el de mayor distincién...”.65

Este breve espacio no deja lugar para profundizar en estas profusas tradiciones, las cuales se

corroboran entre si al indicar todas un sentido Unico, que es el hecho de que ‘Ali era el segundo del



Mensajero de Dios (s.a.w.) en esta comunidad, y que posey6 después del Profeta (s.a.w.) la misma la
jefatura que él poseia. Estos hadices son mutawaétir en su sentido si bien no en sus expresiones; y esto

te sera suficiente como prueba concluyente.
Was Salam.

Sh.

1. Este es el hadiz n° 2527de los hadices de Kanz al-‘Ummal, pag. 153 del tomo VI; fue citado por Az-Za‘labi en un hadiz
de Abl Dharr como interpretacion de la aleya de la wildiah en su Tafsir al-Kabir. (N. del Autor).

2. Se encuentra en Manaquib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘f, pp. 80-84, hh. 120-125; Al-Manaquib de
Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.111; Taryamah al-lmam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de
Ion ‘Asakir Ash-Shafif, t.2, p.476, hh.996 y 997; Kifaiat At-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi‘i, p.221, ed. Al-Haidarfiah, y p.99,
ed. Al-Gari; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qandizi Al-Hanafi, pp. 72, 185, 224, 250 y 284, ed. Estambul, y pp. 82, 219, 278
y 341, ed. Al-Haidariiah; Al-Fus(l al-Muhimmah de Ibn As-Sabbag Al-Maliki, p. 108; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz
Babu Madinat al-‘limi ‘Ali, p.57, ed. Al-Haidariiah, y p.25, ed. Al-Matba‘ah al-Islamiiah, Universidad Al-Az-har (El Cairo);
Is‘af ar-Raguibin impreso en los margenes de N{r al-Absar, p. 158, ed As-Sa‘diiah, y p.143, ed. Al-‘Uzmaniiah; As-
Sawa‘iq al-Muhrigah, p. 123, ed. Al-Haidariiah, y p.75, ed. Al-Maimanah, Egipto; Matalib as-Su’Gl de Ibn Talhah Ash-
Shafif, p.31, ed. Teheran, y t.1, p.86, ed. An-Nayaf; Mizan al-Itidal, t. 1, p. 110; Al-Yami‘ as-Saguir de As-Suidti Ash-
Shafiq, t.2, p. 140, ed. Mustafa Muhammad, y t.2, p.56, ed. Al-Maimanah, Egipto; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en
los margenes de Musnad Ahmad, t.5, pp. 29 y 30; Ihqaq al-Haqgq, t.4, p.234, ed. Teheran; Fard’id as-Simtain, t.1, pp. 157 y
192, hh.119y 151.

3. Citado por Al-Bawardi, Ibn Qani‘, Ab( Na‘im y al-Bazzar. Es el n° 2628 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, p. 157 del
tomo VI (Nota del Autor).

4. Se encuentra en Al-Mu‘yam as-Saguir de At-Tabarani, t.2, p.88; Manaquib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-
ShafiT, p.65, h.93 y p.104, hh. 146-147; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.235; Nadzm Durar as-Simtain, de Az-
Zarandi Al-Hanafi, p.114; Al-Fusll al-Muhimmah de lbn As-Sabbag Al-Maliki, p.107; Mayma‘ az-Zaw?&’id, 1.9, p.121;
Usud al-Gabah, t.1, p.69 y t.3, p.116; Taryamah al-Imam ‘Ali lbn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq
de lbn ‘Aséakir Ash-Shafif, 1.2, p.257, hh.773 y 774, Fadd’il al-Jamsah, t.2, p.100; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qandzi Al-
Hanafi, p.81, ed. Estambul; Ihgaq al-Haqg, t.4, p. 11, ed Teheran; Fard’id as-Simtain, t.1, p. 143.

5. Es el hadiz n° 2630 en la pag. 157 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).

6. Se encuentra en Taryamah al-lmam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
Ash-ShafiT, t.2, p.257, h.772; Ar-Riad an-Nadirah, 1.2, p.234, 2° ed.; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p.70; Muntajab Kanz al-‘Ummal,
impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.34.

7. Es la n® 11 de las narraciones citadas por Ibn Abi-I Hadid en la pag. 450 del tomo Il de su Sharh Nahy al-Balégah; es el
n° 2627 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, pag. 157 del tomo VI. (N. del Autor).

Se encuentra en Hiliat al-Awlia’ de Ibn Abi Na‘im, t.1, p.66; Taryamah al-lmam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf)
del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir Ash-Shafi, t.2, p.440, h.949; Kanz al-‘Ummal, t.15, p. 157, h.443, 2% ed.; Sharh Nahy
al-Balagah de Ibn Abi-I Hadid, t.9, p.170, ed. Egipto, investigada por Muhammad Ab(-I Fadl; Nadzm Durar as-Simtain de
Az-Zarandi Al-Hanafi, p.115; Matalib as-Su’ll de Ibn Talhah Ash-Sh&fi, t.1, p.46, ed. An-Nayaf; lanabi* al-Mawaddah de
Al-Qandizi Al-Hanafi, pp.181y 313, ed. Estambul, y p.213, ed. Al-Haidariiah; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.55; Fard’id as-Simtain, t.1, p.141.

8. Mencionado por Ab(l Na‘im en su Hiliat al-Awli&’, transmitido de Anas (Ibn Malik). Fue citado en forma detallada por Ibn
Abi-I Hadid en la pag.450 del tomo Il de Sharh Nahy al-Balagah. Refiérete a la narracion n° 9 de esa pagina. (N. del
Autor).

Se encuentra en Sharh Nahy al-Balagah de Abi-I Hadid, 1.9, p. 169, ed. Egipto, investigado por Abl-I Fadl; Hiliat al-Awlid’



de Ibn Abi Na‘im, t.1, p.63; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi al-Hanafi, p.42; Taryamah al-lmam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia
del Imam ‘Ali) del libro Ta'‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-ShafiT, t.2, p.487, h.1005; Matalib as-Su’dl de Ibn Talhah Ash-
Shafiq, t.1, p.60, ed. An-Nayaf, y p.21, ed. Teheran; Al-Mizan de Adh-Dhahabi, t.1, p.64; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi ash-
Shafi1, p.212, ed. Al-Haidarfiah, y p.93, ed. Al-Gari; lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.313, ed. Estambul;
Fad&'’il al-dJamsah, t.2, p.253; Fard’id as-Simtain, t.1, p.145.

9. Mencionado por Ab(i Na‘im en su Hiliat al-Awli&’, transmitido de Barazah Al-Aslami y de Anas Ibn Malik y citado por el
sabio de los mu‘tazilitas (Ibn Abi-I Hadid) en la pag.449 del tomo Il de su Sharh Nahy al-Balagah. Refiérete a la tercera
narraciéon de esa pagina. (N. del Autor).

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Dios me hizo una promesa en relacion con ‘Ali. Dije: {Oh mi Sefior! jAclarame qué es!
Dijo: “;Escucha! Ciertamente que ‘Ali es el Estandarte de la Guia, el Imam de mis partidartios, la luz de quien me
obedezca...”

Se encuentra en Hiliat al-Awlid’ de Ion Abi Na‘im, t.1, p.67; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abi-I Hadid, t.9, p.167, ed.
Egipto, investigado por Muhammad Ab(-I Fadl; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi al-Hanafi, pp.215 y 220; Nadzm Durar as-
Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.114; Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta'rij
Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi‘, t.2, p.189, h.672; Manaquib ‘Ali Ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shéafi‘, p.46,
h.69; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi ash-Shafi‘, p.73, ed. Al-Haidariiah, y p.22, ed. Al-Gari. Y con expresiones semejantes
se encuentra en lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi al-Hanaff, p.312, ed. Estambul; Matalib as-Su’(ll de Ibn Talhah Ash-
Shafiq, t.1, p.46, ed. An-Nayaf; Ihqaq al-Haqq, t.4, p.168; Fard’id as-Simtain, t.1, pp.144 y 151.

10. Citado por At-Tabaréani en Al-Kabir como un hadiz de Salméan y de Abl Dharr. Citado por Al-Baihaqi en su Sunan 'y
por lbn ‘Adi en Al-Kamil como un hadiz de Hudhaifah. Es el n° 2608 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, pag. 156 del tomo
VI. (N. del Autor).

Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-
Shafiv, t.1, p.76, h.121; Mayma'‘ az-Zaw3’id, t.9, p. 102; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi ash-Shafii, p. 187, ed. Al-Haidariiah, y
p.79, ed. Al-Gari; Al-Gadir de Al-Amini, t.2, p.313; Al-Isabah, t.4, p.171; Al-Isti‘ab impreso en los margenes de Al-Isabah,
t.4, p.170; Usud al-Gabah, t.5, p.287; Mizan al-Itidal, t.2, p.417; Inqaq al-Haqq, t.4, p.29; Fard’id as-Simtain, t.1, pp.39 y
140.

Ver lo que se mencionara en la Carta n° 70 (en el punto 1), en el pié de pagina como comentario a la condicion de “Gran
Veraz” y “Diferenciador” del Imam (a.s.).

11. Mencionado por At-Tabarani en Al-Kabir. Es el n® 2525 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, pag. 157 del tomo VI. Es la
décima narracion de la pag. 40 del tomo Il de Sharh Nahy al-Balagah de Abi-I Hadid. Observa cémo dispuso el hecho de
gue no se extravien, condicionado a aferrarse a ‘Ali. La inferencia de ello es que quien no se aferre a su persona se
extraviara. Observa que les ordend amarle con el mismo amor que le proferian al Profeta (s.a.w.) y honrarle de la misma
manera en que honraban al Profeta (s.a.w.). Eso no es sino por ser su sucesor y el Duefio de los Asuntos después de él.
Si reflexionas en sus palabras que expresan: “Por cierto que (el &ngel) Gabriel me ha ordenado deciroslo de parte de
Dios”, se te manifestara esa realidad. (N. del Autor).

Se encuentra en Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abi-I Hadid, t.9, p.170, ed. Egipto, investigado por Muhammad AbaG-I Fadl;
Hiliat al-Awlia’ de Ab( Na‘im, t.1, p.63, ed. As-Sa‘adah; Mayma'‘ az-Zaw&’id, t.9, p. 132; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-
Shafiv, p.210, ed. Al-Haidariiah, y p.91, ed. Al-Garfi; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.313, ed. Estambul;
Kanz al-‘Ummal, t.15, 126, h.363, 22 ed.; Ar-Riad an-Nadirah, 1.2, p.233, 2° ed.; Fad&'il al-Jamsah, 1.2, p.98; Matalib as-
Su’ll de Ibn Talhah Ash-Shéfif, t.1, p.60, ed. Nayaf; Fard’id as-Simtain, t.1, p.197, h.154.

12. Mencionado por At-Tabarani en Al-Kabir, narrado de lon ‘Abbas segun lo citado en la pag. 107 de Al-Yami‘ as-Saguir

A9

de As-Suilti. Mencionado por Al-Hakim en el capitulo “Las virtudes de ‘Ali”, en la pag. 226 del tercer tomo de su Sahih al-
-Mustadrak a través de dos cadenas de transmision catalogadas como sahih o muy confiables: una de ellas llega a Ibn
‘Abbés a través de dos vias muy confiables, y la otra llega a Yabir Ibn ‘Abdul-lah Al-Ansari, presentando pruebas
contundentes para la condicion de sahih de sus vias de transmision. El Imam Ahmad Ibn Muhammad Ibn As-Siddiq Al-
Magribi, el residente en El Cairo, se destaco6 por considerar a este hadiz como sahih como tema de un profuso libro al que
llamo “Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali” (“La conquista del elevado reino mediante la

confiabilidad del hadiz: La puerta del conocimiento es ‘Ali”), el cual fue publicado en el afio 1353 H.L. (1934 A.D.) por la



editorial Al-Matba‘ah al-Islamiiah de la Universidad Al-Azhar, Egipto. Es apropiado que los estudiosos estén informados
sobre el mismo puesto que contiene abundante conocimiento; y no presentan ningun valor ni consideracion las palabras de
los Nasebies (esto es, los hostiles a Ahl al-Beit, con ellos sea la paz) respecto a este hadiz, el cual se ha vuelto proverbial
tanto en boca de los Shias como de los musulmanes de otras corrientes, y tanto en las ciudades como en los desiertos.
Hemos observado su rechazo al mismo y 1o hemos encontrado basado en la mera intrasigencia sin aportar para ello mas
indicio que la desvergiienza del fanatismo, como lo expresa claramente Al-Hafidz Salahuddin Al-‘Al&’T cuando al citar de
Adh-Dhahabi y otros la imputacion de su falsedad, al final agrega: “No presentaron para ello ninguna prueba impugnante,
sino la mera imputacion de ser falso.”

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Yo soy la ciudad del conocimiento y ‘Ali es su puerta; asi pues, quien quiera el
conocimiento que ingrese por la puerta”:

Se encuentra en abundantes fuentes, entre ellas: Taryamat al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro
Ta'rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shafif, 1.2, p.464, hh.984-997; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani, t.1, p.334, h.459; Al-
Mustadrak de Al-Hakim, t.3, pp.126 y 127, quien lo considerd sahih; Usud al-Gabah, t.4, p.22; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib
de Ibn Magazili Ash-Shafi‘l, pp.80-85, hh.120-126; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shéafi, pp.220, 221, ed. Al-
Haidariiah, y p.99, ed. Al-Gari; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.40; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi
Al-Hanafi, p. 113; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qandizi Al-Hanaff, pp.65, 72, 179, 183, 210, 234, 253, 282, 407 y 400, ed.
Estambul, y pp.211, 217, 248, 278, 303, 338, ed. Al-Haidariiah; Ta’rij al-Julafa’ de As-Suilti, p. 170; Is‘af ar-Raguibin,
impreso en los margenes de NOr al-Absar, p.140, ed. Al-‘Uzmanfiah, y p.154, ed. As-Sa‘idiiah; Tadhkirat al-Jawéass de
lbn Al-Yauzi Al-Hanafi, pp.47-48; Magtal al-Husain de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, t.1, p.43; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati
Hadiz Babu Madinat al-‘llmi ‘Alf, pp.22-24, 27, 29-44, 55 y 57, ed. Al-Haidariiah, y pp.3-5y 14-16, ed. Al-Islamiiah de Al-
Az-har; Faid al-Qadir de Al-Manawi, t.3, p.46; Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abd al-Birr, impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3,
p.38; Al-Mizan de Adh-Dhahabi, t. 1, p.415, t.2, p.251 y 1.3, p. 182; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.7, p.219,
ed. Egipto, investigado por Muhammad AbU-I Fadl, y t.2, p.236, ed. Beirut (Offset); Dhajd’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-
Tabari Ash-Shafi, p.77; Yami‘ al-Us(l, t.9, p.473, h.6489; Fadd'il al-Jamsah, t.2, p.250; Al-Gadir, .6, pp.61-81; Musnad
Al-Kalabi, impreso al final de Al-Manaquib de Ibn al-Magazili, p.427, ed. Teheran; Kanz al-‘Ummal, t.15, p.129, h.378, 2°
ed.; Al-Fath al-Kabir de An-Nahbani, t.1, p.276; Al-Yami* as-Saguir de As-Suidti, t.1, p.93, ed. Al-Maimanah, y t.1,
p.364, h.2705, ed. Mustafa Muhammad; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30;
Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.255, 2% ed.; Fard’id as-Simtain, t.1, p.98; y asimismo otros cuantiosos libros. Es mas, fueron
compuestos libros que tratan solamente sobre este hadiz; entre ellos: El tomo V de ‘Agabat al-Anwar, editado en la India,
el cual es especial para este hadiz; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali de ‘Ali Al-Magribf,
editado en Egipto y en Nayaf; y asimismo otros fuera de éstos.

13. Citado por At-Tirmidhi en su Sahih y por lbn Yarir, habiendo citado de ambos varios sabios reconocidos como Al-
Muttagi Al-Hindi en la pag. 401 del tomo VI de su Kanz al-‘Ummal, donde expresa: “Dijo Ibn Hayar: “Esta es una
narracién que nosotros consideramos sahih o muy confiable...”. Yalaluddin As-Suiti lo citd de At-Tirmidhi en la letra
hamzah de Yami‘ al-Yawami‘ y en Al-Yami‘ as-Saguir. Ver Al-Yami‘ as-Saguir, pag. 170 del tomo I. (N. del Autor).

Dijo el Mensajero (s.a.w.): “Yo soy la morada de la sabiduria y ‘Ali es su puerta”

Se encuentra en Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.301, h.3807; Hiliat al-Awlid’ de Abl Na‘im, t.1, p.63; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib
de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi, p.87, h.129; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Alf, pp. 22 y 23, ed.
Egipto, y pp.45, 53 y 55; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los margenes de NUr al-Absar, p.140, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p. 154,
ed. As-Sa‘idiiah; Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shafii, p.77; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar,

p. 120, ed. Al-Muhammadiiah, y p.73, ed. Al-Maimanah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.71y 183, ed.
Estambul, y pp.81y 211, ed. Al-Haidariiah; Taryamah al-lmam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij
Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.2, p.459, h.983; Fad&’il al-damsah, t.2, p.248; Kun(z al-Haqg&’iq de Al-Manawf, p.46,
ed. Bilag; Masabih as-Sunnah de Al-Bagawi, t.2, p.275; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.255, 22 ed.; Al-Yami‘ as-Saguir de
As-Suilti, t.1, p.93, ed. Al-Maimanabh, y t.1, p.363, h.2704, ed. Mustafa Muhammad; Muntajab Kanz al-‘Ummal impreso en
los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; Al-Fath al-Kabir de An-Nahbani, t.1, p.272; Far&d’id as-Simtain, t.1, p.99; y
asimismo se encuentra en muchos otros libros mas.

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Yo soy la ciudad de la sapiencia y ‘Ali es su puerta”



Ver: Manaquib ‘Al ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shéfi, p.86, h.128; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu
Madinat al-‘limi ‘Al p. 26, ed. Egipto, y pp.59, 42 y 43, ed. Al-Haidariiah.

14. Citado por Ad-Dailami entre los hadices narrados por Ab( Dharr, tal como figura en la pag. 156 del tomo VI de Kanz al-
‘Ummal. (N. del Autor).

Ver: Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali, p. 18, ed. Universidad de Al-Az-har, Egipto, y p.47, ed.
Al-Haidariiah; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.96.

15. Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
Ash-8Shé&fi, .2, p.488, hh.1008-1009; Magtal al-Husain de Al-Juwarizmi, t.1, p.46; Al-Manaquib, también de Al-
Juwarizmi, p.236; Kuniiz al-Haq&’iq de Al-Manawi, p.203, ed. Bllaq; lanéabi‘ al-Mawaddah de Al-Qandtzi Al-Hanaff,

p. 183, ed. Estambul; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.33. Ya se ha
mencionado una narracion similar en esta misma carta. Refiérete a la misma.

16. Citado por Ad-Dailami como un hadiz también narrado por Anas (lbn Malik), tal como figura en la pag. 156 del tomo VI
de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).

17. Sagrado Quran: Sara An-Nahl; 16: aleya 64.

18. El hadiz ya ha sido mencionado en el punto 12 de esta misma carta.

19. Citado por Ibn Hayar como el quinto de los propdésitos de la aleya 14, entre las aleyas que mencioné en el capitulo Xl
de su As-Sawa‘iq. Refiérete a la pag. 106 del mismo. (N. del Autor).

Se encuentra en Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shéfi‘, p.64; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.215, 2% ed.;
As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p. 106, ed. Al-Maimanah, y p.175, ed. Al-Muhammadiiah; Ihgaq al-Haqq, t.2, p.217.
20. Es es el n° 2528 de los hadices de Kanz al-‘Ummal, que se encuentra en la pag. 153 del tomo VI. (N. del Autor).

Se encuentra en lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, pp.185, 247 y 284, ed. Estambul, y pp.319, 294 y 341, ed.
Al-Haidariiah; Al-Yami‘ as-Saguir de As-Suidti, t.2, p.56, ed. Al-Maimanah, Egipto; Muntajab Kanz al-‘Ummal impreso en
los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.75, ed. Al-Maimanah, y p.123, ed. Al-
Muhammadiiah.

21. Fue citado por Ibn Mayah en el capitulo “Las virtudes de los Compafieros”, en la pag. 92 del primer tomo de su As-
Sunan, y asimismo por At-Tirmidhi y por An-Nis&’i en sus respectivos Sahih. Es el hadiz n°® 2531 en la pag. 153 del tomo
VI de Kanz al-‘Ummal. Fue citado por el Imam Ahmad lbn Hanbal en la pag. 164 del tomo IV de su Al-Musnad como un
hadiz de Habashi Ibn Yunadah a través de varias vias de trasmision, todas ellas catalogadas de sahih o muy confiales. Te
es suficiente el hecho de que lo haya narrado de lahia lbn Adam, de Isra’il Ibn l0nis, de su abuelo AbG Is-haq As-Subaidi,
de Habashi, siendo todos éstos considerados como pruebas de valor ante los dos Sheij (Bujari y Muslim), habiendo
argumentado mediante ellos en los dos Sahih. Quien se refiera a este hadiz en el Musnad Ahmad sabra que fue emitido
en Hayyat al-Wada‘ (La Peregrinacion de Despedida), luego de la cual el Profeta (s.a.w.) no permanecié en esta morada
de la extincidbn mas que un corto tiempo; antes que ello él (s.a.w.) habia enviado a Abl Bakr con diez aleyas de la Sura
Al-Bar&@’ah (n° 9) para que se las leyera a la gente de La Meca. Luego convocd a ‘Ali (a.s.) -tal como es citado por el
Imam Ahmad lbn Hanbal en la pag. 151 del tomo | de su Al-Musnad- y le dijo: “Alcanza a Ab( Bakr y cuando lo
encuentres toma de él el escrito y ve tU hacia la gente de La Meca (con las aleyas), y léeselas”. Ali (a.s.) le alcanzo en
Yu‘fah (a unos 30 Km. antes de llegar a La Meca) y tom6 de él el escrito. En ese libro (Musnad Ahmad) el autor dice: Aba
Bakr regresé ante el Profeta (s.a.w.) y le dijo: “;Oh Mensajero de Dios! ¢Acaso fue revelado algo respecto a mi?”.
Respondio: “No. Pero (el angel) Yibra’il vino hacia mi y me dijo: “No ejecutaré tu labor nadie aparte de ti mismo o alguien
que es de ti...”.

En otro hadiz -citado por Ahmad en la pag. 150 del tomo | de su Al-Musnad como un hadiz de ‘Ali (a.s.)- se menciona que
cuando el Profeta (s.a.w) le envi6 con las aleyas para realizar la Bard’ah (o desentendimiento respecto de los incrédulos)
le dijo: “Necesariamente debo ir yo o bien debes ir ti con las mismas”, a lo cual ‘Ali (a.s.) dijo: “Si necesariamente debe
ser asi, entonces iré yo”. El Profeta (s.a.w.) le dijo: “;Parte! Por cierto que Dios afianzara tu lengua y guiara tu corazon...”
(N. del Autor).

Dijo el Mensajero (s.a.w.):

“ 9,

Ali es de mi y yo soy de ‘Ali, y nadie ejecutara mi labor aparte de mi mismo, o ‘Ali”:
Se encuentra en Sunan lbn Mayah, t.1, p.44, h.119, ed. Dar Ihi&d’ Al-Kutub; Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.300, h.3803; Jas&’is
Amir al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-Shafii, p.20, ed. At-Tagaddum, Egipto, p.33, ed. Beirut, y p.90, ed. Al-Haidariiah;



Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.2, p.378,
hh.875-880; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.79; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi,
pp.221-227, hh.267, 272-273; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.55, 180 y 371, ed. Estambul, y pp.60-61,
212, 219y 446, ed. Al-Haidariiah; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.1200, ed. Al-Muhammadiiah, y p.73, ed. Al-
Maimanah, Egipto; Is‘af ar-Raguibin impreso en los margenes de Ndr al-Absar, p.140, ed. Al-‘Uzmanfiah, y p.154, ed. As-
Sa‘idiiah; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, p.36; Nir al-Absar de Ash-Shablanyi, p.72, ed. Al-
‘Uzmaniiah, y p.71, ed. As-Sa‘idiiah, Egipto; Masabih as-Sunnah de Al-Bagawi, t.2, p.275; Yami‘ al-Us(l de Ibn Al-Azir,
t.9, p.471, h.6481; Al-Yami‘ as-Saguir de As-Suidti, t.2, p.56, ed. Al-Maimanah; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.229, 22 ed.;
Matalib as-Su’tl de Ibn Talhah Ash-Shéfi, p. 18, ed. Teheran, y t.1, p.50, ed. An-Nayaf; Al-Mishkat de Al-‘Umari, t.3,
p-243; Muntajab Kanz al-‘Ummal impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; Far&’id as-Simtain, t.1, pp.58 y
59. Ver el resto de las fuentes en la Carta n° 26, bajo la llamada al final del punto 1.

22. Sagrado Quran: Sara At-Takwir, 81: aleyas 19-22.

23. Sagrado Quran: Sara An-Naym; 53: leyas 3-4.

Dijo el Mensajero (s.a.w.): “Por cierto que ‘Ali es de mi y yo soy de ‘Ali, y él es el wali de todo creyente después de mi”:
Se encuentra en Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.296, h.3796; Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’l, pp.87 y 98, ed. Al-
Haidariiah; Al-Mustadrak ‘ald-s Sahihain de Al-Hakim, 1.3, p.111; Hiliat al-Awlid’ de Ab{ Na‘im, 1.6, p.294; Manaquib ‘Al
ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘l, p.224, hh.270 y 276; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.92; Al-Gadir
de Al-Amini, t.3, p.215; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, pp.89 y 98; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn
Hayar, p.74, ed. Al-Maimanabh, y p.122, ed. Al-Muhammadiiah; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los méargenes de Nir al-
Absar, p.143, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p.158, ed. As-Sa‘idiiah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qanduzi Al-Hanafi, pp.54, 55, 206,
234 y 284, ed. Estambul, y pp.61, 62, 244, 277 y 340, ed. Al-Haidariiah; Usud al-Gabah de lbn Al-AZzir, t.4, p.27; Mayma'
az-Zawad'id, 1.9, p.127; Al-Isabah de Ibn Hayar, t.2, p.509; Kanz al-‘Ummal, t.15, 125, h.359, 22 ed.; Maséabih as-Sunnah
de Al-Bagawi, t.2, p.275; Mishkat al-Masabih, t.3, p.243; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad
Ahmad, t.5, pp.30 y 52; Al-Fath al-Kabir de An-Nahbani, t.3, p.88; Yami‘ al-Usl de lbn Al-Azir, t.9, p-470, h.6470; Fard’id
as-Simtain, t.1, p.56.

‘All (a.s.) toma la S(ra de la Bard’ah de las manos de Ab( Bakr por orden del Mensajero (s.a.w.):

Ver: Sahih At-Tirmidhi, t.4, p.339, h.3085; Musnad Ahmad ibn Hanbal, t.2, p.319, h.1286 con una cadena de transmision
sahth o muy confiable, t.2, p.322, h. 1296, ed. Dar Al-Ma‘arif, Egipto, y t. 1, pp.3, 150 y 331, t.3, pp.212 y 283, ed. Al-
Maimanah, Egipto; Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&'i Ash-Shafi, pp.91y 92, ed. Al-Haidariiah, y pp.33 'y 34, ed.
Beirut; Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, pp.51y 52; Ad-Durr al-Manzdr de As-Suilt, t.3, pp.209 y 210; Fad&’il al-Jamsah,
t.2, p.343; Tafsir At-Tabari, t.10, p.47, ed. Bllaqg; Mayma‘ az-Zaw&’id, t.7, p.29; Tafsirat ibn Kazir, t.2, pp.333 y 334; Al-
Gadir de Al-Amini, 1.3, p.244, y .6, p.338; Dhaj&’ir al-‘Ugb3, p.69; Al-Fusil al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-Maliki, p.22,
ed. An-Nayaf y p.23, ed. Al-Haidariiah; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, p.42, ed. An-Nayaf y
p.37, ed. Al-Haidariiah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-QandUzi Al-Hanafi, pp.88 y 89, ed. Estambul, y p.101, ed. Al-
Haidariiah; At-Tafsir al-Munir li Ma‘alim at-Tanzil de Al-Yawi, t.1, p.330; Al-Kashshaf de Az-Zamajshari, t.2, p.243; Taljis
al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso en los margenes de Al-Mustadrak, t.3, p.52; Shawéhid at-Tanzil de Al-Haskani
Al-Hanafi, t. 1, pp.231-243, hh.309-318, 322-327; Ansab al-Ashraf de Al-Baladhiri, t.2, p. 155, h.164; Sharh Nahy al-
Balagah de Ibn Abil Hadid, t.6, p.45, ed. Egipto, investigado por Muhammad Abdl-I Fadl; Taryjamah al-Imam ‘Ali ibn Abi
Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibon ‘Asakir Ash-Shafi, .2, p.376, hh.871-872, 881-883, 885-886;
Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafii, p.285, ed. Al-Haidarfiah, y p.152, ed. Al-Gari; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-
Hanafi, pp.99-100 y 223; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi, pp. 112 y 155; Ta’rij At-Tabari, t.3,
p.123; Al-Kamil de Ibn Al-AZir, .2, p.291; Al-Milal wa-n Nihal de Ash-Shahrestani, t.1, p.219; Abl Hurairah de
Sharafuddin, p.120; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, pp.227-229, 2° ed.; Tafsir al-Jazin, t.3, p.47; Ma‘alim at-Tanzil de Al-Bagawi
Ash-Shafi‘, impreso en los margenes de Tafsir Al-Jazin, t.3, p.49; Yami‘ al-Usdl de Ibn Al-AZzir, .9, p.475; Kanz al-
‘Ummal, t. 15, p.95, 22 ed.; Far&d’id as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, pp.61y 237. Ver el resto de las fuentes en la Carta n°
26, en la llamada al pié de pagina al final del punto 1.

24. Se encuentra en Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, pp.121 y 128; Taryamah al-Imam ‘Alf ibn Abi Talib (Biografia del
Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi, t.2, p.268, h.788; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.220; y con



expresiones semejantes se encuentra en: lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, pp.205 y 257, ed. Estambul, y
pp.342 y 307, ed. Al-Haidariiah; Dhaj&’ir al-‘Uqgb3, p.66. Ver también la Carta n° 70, dentro del punto 1, en la nota al pié
relacionada al hecho de que “obedecer a ‘Ali es como obedecer al Mensajero de Dios (s.a.w.) y desobedecerle es como
desobedecer al Mensajero de Dios (s.a.w.)”.

25. Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “;Oh ‘Ali! Quien se aparta de mi, se ha apartado de Dios, y quien se aparta de ti, se
ha apartado de mi”:

También se encuentra en Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, p. 146; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p.66; Mayma‘ az-Zaw&'’id, 1.9, p.135;
Taryamah al-Imam ‘Al ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.2, p.268,
h.789; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafii, p.241, h.288; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.220; lanabi‘ al-
Mawaddah de Al-Qandizi Al-Hanafi, pp.91y 243, ed. Al-Haidariiah; Al-Mizan de Adh-Dhahabi, t.2, p.18; Ihqaq al-Haqq,
1.6, p.396, ed. Teheran; Fard’id as-Simtain, t.1, p.300, h.238.

26. Se encuentra en Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&'i Ash-Shafi1, p.24, ed. At-Tagaddum, Egipto, p.99, ed. Al-
Haidariiah, y p.39, ed. Beirut; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, pp.82 y 91; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p.66; Taryamah al-
Imam ‘Alf ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘All) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir Ash-Shafi, t.2, p. 184, h.660;
Mayma‘ az-Zaw&'’id, 1.9, p.130; Ta’rij al-Julafa’ de As-Suidti, p. 173; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los margenes de Nur al-
Absar, p.141, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p. 156, ed. As-Sa‘idiiah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand{zi Al-Hanafi, pp.48, 187,
246 y 281, ed. Estambul; NOr al-Absar de Ash-Shablanyi Ash-Shafi1, p.73, ed. Al-‘Uzmanfiah, y p.73, ed. As-Sa‘diiah;
As-Sawa'‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.74, ed. Al-Maimanah, y p.121, ed. Al-Muhammadiiah; Ar-Riad an-Nadirah, t.2,
p.220; Mishkat al-Masabih, t.3, p.245; Al-Fath al-Kabir de An-Nahbani, t.3, p. 196; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en
los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; Fard’id as-Simtain, t. 1, p.302, h.240.

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Aquel que insulta a ‘Ali, me ha insultado a mi, quien me insulta a mi ha insultado a
Dios, y a quien insulte a Dios, El le colgara de sus fosas nasales sobre el Fuego”:

Se encuentra en Nir al-Absar de Ash-Shablanyi, p.100, ed. As-Sa‘idiiah, y p.99, ed. Al-‘Uzmaniiah; lanabi* al-Mawaddah
de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.205, ed. Estambul; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p.66; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi,
pp.81-82; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de lIbn Al-Magazili Ash-Shafi, p.394, h.447; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-
ShafiT, p. 83, ed. Al-Haidariiah, y p.27, ed. Al-Gari; Ajbar Shu‘ard’ Ash-Shi‘ah de Al-Marzbani, p.30, ed. Al-Haidariiah;
Al-Fusl al-Muhimmah de lbn Sabbag Al-Maliki, p.111; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.219; Far&’id as-Simtain, t.1, p.302,
h.241; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi, p.105.

27. Ya has visto el hadiz de ‘Amr Ibn Shash en la Carta n® 36 (en el punto 3) en nuestro comentario al hadiz: “No denigréis
a ‘Ali puesto que él es de mi y yo soy de él, y es vuestro wali después de mi; él es de mi y yo soy de él, y es vuestro wali
después de mi...” (N. del Autor).

28. Se encuentra en Al-Mustadrak de Al-Hakim, 1.3, p.122; Taljis al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso al pié de Al-
Mustadrak; Musnad Ahmad ibn Hanbal, t.3, p.384, ed. Al-Maimanah; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del
Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de lbn ‘Asékir Ash-Shafi, t. 1, p.389, hh.495-500 y 502; Shawahid at-Tanzil de Al-
Haskani Al-Hanafi, t.2, p.98, hh.777-778; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafii, p.276, ed. Al-Haidariiah, y p.144, ed.
Al-Gari; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi, p.52, h.76, ed. Al-Islamiiah, Teheran; Al-Manaquib de
Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.93; Mayma‘ az-Zaw&'id, 1.9, p.129; NUr al-Absar de Ash-Shablanyi, p.73, ed. Al-‘Uzmaniiah, y
p.72, ed. As-Sa‘idiiah, Egipto; Al-Isti‘ab, impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3, p.37; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p.65; As-
Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, pp.73-74, ed. Al-Maimanabh, y p.121, ed. Al-Muhammadiiah, Egipto; Ansab al-Ashraf
de Al-Baladhiri, t.2, p.146, h.147; Ta'rij al-Julafa’ de As-Suidti, p. 173; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-
Hanafi, p.44, ed. Al-Haidariiah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.181, 187, 205, 282, 272 y 303, ed.
Estambul, y pp.213, 221, 243 y 338, ed. Al-Haidariiah; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los margenes de N{r al-Absar, p. 156,
ed. Al-‘Uzmaniiah, y p. 141, ed. As-Sa‘idiiah; Kun(z al-Haqg&’iq de Al-Manawi, p. 144, ed. Bllag; Kanz al-‘Ummal, t. 15,
p-125, h.360, 22 ed.; Ar-Riad an-Nadirah, 1.2, p.218; Al-Yami‘ as-Saguir de As-Sui(iti, t.2, p. 135; Muntajab Kanz al-
‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; As-Sirah an-Nabawiiah de Zaini Dahlan, impreso en los
margenes de As-Sirah al-Halabiiah, t.3, p.332, ed. Al-Bahiiah, Egipto, y .3, p.369, ed. Muhammad ‘Ali Subaih, Egipto;
lhgéaq al-Haqgq, t.6, p.381; Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, p.298, h.236.

29. Se encuentra en Nir al-Absar de Ash-Shablanyi, p.73, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p.72, ed. As-Sa‘idiiah; Is‘af ar-Raguibin,



impreso en los margenes de NUr al-Absar, pp.141-142, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p. 156, ed. As-Sa‘idiiah; As-Sawa‘iq al-
Muhrigah de Ibn Hayar, p.74, ed. Al-Maimanah, y p.121, ed. Al-Muhammadiiah, Egipto; Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abd Al-Birr,
impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3, p.37, ed. As-Sa‘adah, e impreso bajo Al-Isébah, t.3, p.37, ed. Mustafa
Muhammad, Egipto; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, p.28; lanabi* al-Mawaddah de Al-Qandiizi
Al-Hanafi, pp.205, 272, 282 y 303, ed. Estambul, y pp.242, 325 y 338, ed. Al-Haidariiah; Usud al-Gébah, t.4, p.383; Al-
Mizan de Adh-Dhahabi, t.2, p. 128, ed. As-Sa‘addah; Mayma'‘ az-Zaw&’id de Al-Haizami, t.9, pp. 129-133; Manaquib ‘Ali ibn
Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘f, p. 109, h. 151; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.2, p.431, ed. Offset,
Beirut, y t.9, p. 172, ed. Egipto, investigado por Muhammad Ab(-I Fadl; Al-Yami‘ as-Saguir de As-Suiiti Ash-Shafif, t.2,
p.-136, ed. Al-Maimanah, y t.2, p.479, ed. Mustafd Muhammad; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p. 165, ed. Al-Janyi, y t.2, p.218,
2° ed. Dar At-Ta'lif, Egipto; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30.

30. Segun lo citado por Muslim en la seccion Kitab al-Imén (Libro de la Fe) en la pag. 46 del tomo primero de su Sahih.
Narré Ibn ‘Abdu-I Birr el mismo contenido al tratar la biografia de ‘Ali (a.s.) en Al-Isti‘ab, transmitiendo ello de un grupo de
Compafieros del Profeta (s.a.w.). Ya hemos tratado en la Carta n° 36 el hadiz de Buraidah (al comienzo del punto 3);
refiérete al mismo. Las palabras del Profeta (s.a.w.) que expresan: “iDios mio! Sé amigo de quien sea su amigo”, son
mutawatir (esto es, de numerosas cadenas de transmision no conectadas entre si, al punto que no cabe la posibilidad de
confabulacion en la mentira ni mutua influencia en el equivoco), tal como lo reconoce el autor de Al-Fatawéa al-Hamidiiah
en su tratado conocido como “As-Salat al-Fajirah fi-1 Ahadiz al-Mutawatirah.” (N. del Autor).

Se encuentra en Sahih Muslim, t.1, p.48, ed. ‘Isa Al-Halabf, y t.1, p.60, ed. Muhammad ‘Alf Subaih; Sunan An-Nisa’, t.8,
p.117; Al-Isti‘ab de lbn ‘Abd Al-Birr, impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3, p.37; Al-Fus(l al-Muhimmah de Ibn
Sabbag Al-Maliki, p.109; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de lbn
‘Asakir Ash-Shafi, t.1, p. 120, h.166, y .2, p. 191, hh.676, 679, 681-682 y 685; Nlr al-Absar de Ash-Shablanyi, p.72, ed.
Al-‘Uzmaniiah, y p.71, ed. As-Sa‘idiiah; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, p.28; Sharh Nahy al-
Balagah de Ibn Abil Hadid, t.4, pp.214 y 401, ed. Offset, Beirut; Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shafi‘,
p-91; lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, pp.47-48, 213 y 282, ed. Estambul, y pp.52-53, 252 y 337, ed. Al-
Haidariiah; Sunan Ibn Mayanh, t.1, p.42 y 114; Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-Shéafi‘l, p.27, ed. At-Tagaddum,
Egipto, p.44, ed. Beirut y pp. 104-105, ed. Al-Haidariiah; Matalib As-Su’(ll, de lbn Talhah Ash-Shéfi‘, .1, p.48, ed. An-
Nayaf; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.102; Ta’rij al-Julafa’ de As-Suidti, p. 170; As-Sawa'‘iq al-
Muhrigah de Ibn Hayar, p.73, ed. Al-Maimanabh, y p.120, ed. Al-Muhammadiiah; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los
margenes de Nar al-Absar, p.154, ed. As-Sa‘idiiah y p. 140, ed. Al-‘Uzmaniiah; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi,
p.68, ed. Al-Haidariiah, y p.20, ed. Al-Gari; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘l, p.192, hh.227-232;
Ansab al-Ashréaf de Al-Baladhiri, 1.2, p.97, h.20; Masébih as-Sunnah de Al-Bagawi, t.2, p.275; Ar-Riad an-Nadirah, t.2,
p-284; Kuniiz al-Haqga’iq de Al-Manawi, p.192, ed. Bilaq; Yami‘ al-Us(l de Ibn Al-Azir, t.9, p.473, h.6488; Mishkat al-
Masabih, t.3, p.242; Kanz al-‘Ummal, t.15, p. 105, h.300, 2* ed; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p. 183; Ihqaq al-Haqq, t.7, p.196;
Far&’id as-Simtain, t.1, pp.131-132. En la Carta n° 100 (en el punto 2) veremos el mismo contenido pero con el pronombre
en segunda persona.

31. Lo narré por via de Ab(-I Az-har, de Abdurrazzag, de Az-Zuhari, de ‘Ubaidul-lah Ibn ‘Abdul-lah de Ibn ‘Abbas, siendo
todos éstos considerados pruebas de valor. Es por eso que después de mencionar que es sahih o muy confiable segun las
condiciones de los dos Sheij, Al-Hakim dice: “Abl-I Az-har, segun el concenso de los sabios, es zigah (narrador de
confianza), y segun sus fundamentos, si es que el zigah narra en forma exclusiva un hadiz, éste es considerado sahih”.
Luego dice: Escuché a Abl ‘Abdil-lah Al-Qurashi decir: Escuché a Ahmad Ibn lahia Al-Halwani decir: “Cuado Abdl Az-har
llegd desde San‘ad’ (en el Yemen) y mencioné este hadiz a los bagdadies, lahia lbn Mu‘in lo rechazé. Cuando llego el dia
en que él realizaba su reunién, al final de la misma dijo: “¢ A dénde est4 ese mentiroso de Nishabdr que trasmite tal hadiz
como si fuera de ‘Abdurrazzaq?”. Entonces Abl-I Az-har se levanto y dijo: “jAqui estoy!”. lahia lbn Mu‘in se rié de lo que
dijo y por haberse levantado en medio de la reunién. Luego lo acercé hacia él y le dijo: “; Coémo puede ser que
‘Abdurrazzagq te narrara tal hadiz y no se lo hubiera narrado a nadie mas?”. Respondié: “Debes saber, joh Ab( Zakariiah!,

ad

que yo llegué a San‘d’ y ‘Abdurrazzaq se encontraba ausente en una aldea suya lejana. Fui hacia él a pesar de
encontrarme enfermo. Cuando llegué hasta él me pregunté por las noticias del Jorasén y le informé. Estando alli escribi

hadices que me narrd y luego volvi junto con él a San‘d’. Cuando me despedi de él me dijo: “Tu ahora tienes un derecho



sobre mi. Asi pues, yo te transmitiré un hadiz que nadie fuera de ti ha escuchado de mi”. Entonces, jjuro por Dios! que me
narro literalmente ese hadiz”. lahia Ibn Mu‘in entonces le creyo y le pidié disculpas”.

En cuanto a Adh-Dhahabi, él ha reconocido en su At-Taljis la confiabilidad de los narradores de este hadiz en forma
general, y se expresa explicitamente por la confiabilidad de AbG-I Az-har en particular, pero aun asi duda de la veracidad
del hadiz sin aportar nada que lo invalide, aparte de su vergonzosa arbitrariedad. En cuanto a por qué ‘Abdurrazzaq
mantenia oculto ese hadiz, sélo fue por temor al poder de los opresores, tal como temié Sa‘id Ibn Yubair cuando Malik Ibn
Dinar le pregunté: “;Quién fue el portaestandarte del Mensajero de Dios (s.a.w.)?”. Malik cuenta: “Me mir6 y dijo: ‘Pareces

%

una persona sin preocupaciones’”. Malik cuenta: “Me enojé y me quejé de él ante sus hermanos memorizadores del
Quran. Ellos se disculparon diciendo que él tenia temor de (el sanguinario gobernante) Al-Hayyay (Ibn Iisuf) como para
decir que el portaestandarte era ‘Ali Ibn Abi Talib”. Eso fue citado por Al-Hakim en la pag. 137 del tomo Il del Al-
Mustadrak. Luego agregé: “Este es un hadiz cuya cadena de transmision es sahih o muy confiable aunque ambos Sheij
no lo citaran.” (N. del Autor).

Se encuentra en Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.234; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-
ShafiT, p. 103, hh. 145 y 430; Nr al-Absar de Ash-Shablanyi, p.73, ed. As-Sa‘idiiah y p.74, ed. Al-‘Uzmaniiah; Al-Mizan
de Adh-Dhahabi, t.2, p.613; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, pp.91, 248 y 314, ed. Estambul, y pp.104 y
295, ed. Al-Haidariiah; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.9, p.171, ed. Egipto, investigado por Muhammad AbQ-I
Fadl y t.2, p.30, 1* ed. Offset, Beirut; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, pp.219-220; Far&’id as-Simtain, t.1, p. 128.

Veremos un hadiz con expresiones semejantes en la Carta n° 70 dentro del punto 1, en la nota al pié que comenta el
hecho de que ‘Ali es el wali del Mensajero (s.a.w.). Refiérete al mismo.

32. Se encuentra en Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p. 102; Al-Fus(l al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-
Maliki, p.111, ed. Al-Haidariiah y p.109, ed. Al-Gari; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro
Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shéfi, t.2, p.211, hh.705-706; Dhajd’ir al-‘Ugba, p.92; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi
Al-Hanafi, pp.30 y 66; Mayma‘ az-Zawa’id, t.9, p. 132; lan&bi‘ al-Mawaddah de Al-Qanddzi Al-Hanafi, pp.91y 213, ed.
Estambul, y pp.104 y 202, ed. Al-Haidariiah; NGr al-Absar de Ash-Shablanyi, p.74, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p.73, ed. As-
Sa‘idiiah, Egipto; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.285, 22 ed., Egipto, y t.2, p.214, ed. Al-Janyi; Muntajab Kanz al-‘Ummal,
impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.34; Kunlz al-Haqg&’iq de Al-Manawi, p.203, ed. Bllaqg; Ihqaq al-Haqq,
t.7, p.271; Far&d’id as-Simtain, t.1, pp.129-130, h.248.

33. Mencionamos este hadiz en la Carta n° 10. (N. del Autor).

Ver las fuentes de este hadiz en la Carta n° 10.

34. Citamos este hadiz también en la Carta n® 10. Refiérete alli al comentario que afiadimos a este hadiz y al anterior. (N.
del Autor).

Ver las fuentes de este hadiz en la Carta n° 10.

35. Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Aquel a quien le agrade vivir mi vida, morir mi muerte, y habitar en el Jardin del
Edén que ha sido emplazado por mi Sefior, entonces que acepte a ‘Ali como wali después de mi...”. Ya hemos visto este
hadiz junto a sus fuentes en la Carta ° 10.

36. Ver el comentario que afiadimos a este hadiz y al que le precede, al citarlos en la Carta n® 10. (N. del Autor).

Ver las fuentes de este hadiz en la Carta n° 10.

37. Citado por Ad-Dailami como un hadiz de ‘Ammar y Abd Alidb, tal como figura al comienzo de la pag. 156 del tomo VI
de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).

Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-
Shafi, 1.3, p. 170, h.1208; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.57.

38. Este es el hadiz n° 2539 de la pag. 153 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).

Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-
Shafiv, t.2, p.438, h.946; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.211; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanaff,
p-334, ed. Estambul, y p.277, ed. Al-Haidariiah y 1.2, p.58, ed. Al-‘Irfan; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.31; Far&’id as-Simtain, t.1, p.50; Ta’rij Bagdad, t.5, p.383.

39. Citado por Al-Hakim en la pag. 129 del tomo Il de su Sahih al-Mustadrak, y fue narrado por muchos autores de
compilaciones de hadices quienes lo consideraron sahih o muy confiable. (N. del Autor).



Se encuentra en Al-Mustadrak de Al-Hakim, t.3, p.129, ed. Offset; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del
Imam ‘Alf) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi, t.1, p.249, hh.315-318; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn
Al-Yauzi Al-Hanafi, p.309, ed. Al-Haidariiah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qandizi Al-Hanafi, p.421, ed. Estambul, y pp.21
y 505, ed. Al-Haidariiah; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi‘l, p.297, ed. Al-Haidarfiah, y p.162, ed. Al-Gari; Kanz al-
‘Ummal, t.6, p.391, h.5992, 12 ed. y t.5, p.95, h.270, 2% ed.; Al-Gadir de Al-Amini, t.2, p.318; Ihqaq al-Haqq, t.5, p.267;
Ta’rij Bagdad de Al-Jatib Al-Bagdadi, t.4, pp.195-196.

40. Citado por ad-Dailami en un hadiz de Ibn ‘Abbés, y es el hadiz n° 2631 en la pag. 157 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal.
(N. del Autor).

Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-
Shafif, t.2, p.417, h.916; Al-Fusll al-Muhimmah de lbn Sabbag Al-Maliki, p. 107; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi
Al-Hanafi, p.90; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.99, ed. Estambul, y p.115, ed. Al-Haidariiah; Nar al-
Absar de Ash-Shablanyi, p.71, ed. Al-‘Uzmaniiah; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, p.296, hh.398-402;
Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi‘i, p.233, ed. Al-Haidariiah, y p.90, ed. Al-Gari; Ihgaq al-Haqgq, t.4, p.301; Muntajab
Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.34; Fard’id as-Simtain, t.1, p. 148. Ver el resto de las
fuentes en la Carta n°® 12, en el pié de pagina de la aleya: «Por cierto que solamente eres un Amonestador y para todo
pueblo hay un guia».

41. Refiérete al comentario que hicimos de este hadiz en la Carta n° 34 y reflexiona en todas las tradiciones que citamos
alli. (N. del Autor).

Se encuentra en Sahih At-Tirmidht, t.5, p.303, h.3811; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del
libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi‘i, t.1, p.268, hh.331-332; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-
Hanafi, p.42; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali, pp. 46, ed. Al-Haidariiah y p.17, ed. Egipto;
Mayma‘ az-Zaw&'’id, 1.9, p.115; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.121, ed. Al-Muhammadiiah, y p.73, ed. Al-
Maimanah, Egipto; Ta’rij al-Julafa’ de As-Suidti, p. 172; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p.77; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qandizi Al-
Hanafi, pp.87, 210 y 282, ed. Estambul, y pp.99, 248 y 338, ed. Al-Haidariiah.

Ver el resto de las fuentes en el punto 3 de la Carta n° 34, en el pié de pagina del hadiz: “;Oh ‘Ali! No le es permitido a
nadie encontrarse en la mezquita en estado de polucion por intimidad matrimonial (yanabah) a excepcién de ti y de mi”.
42. Citado por Ibn Hayar en su As-Sawa’iq al-Muhrigah. Refiérete al n° 13 de los cuarenta hadices que cita en el capitulo
9. (N. del Autor).

Ver: lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, pp.87 y 182, ed. Estambul, y p.215, ed. Al-Haidarfiiah.

43. Se encuentra en Manaquib Al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shéfi‘, p.45, h.67 y p.197; Taryamah al-
Imam ‘Alf ibn Abf Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafiq, t.2, p.273, hh.793-795;
lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, p.239, ed. Estambul, y p.284, ed. Al-Haidariiah; Kun(iz al-Haqg&’iq de Al-
Manawi, p.38; Al-Mizan de Adh-Dhahabi, t.4, p.128; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad
Ahmad, 1.5, p.34; y con expresiones semejantes se encuentra en Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.254; Al-Mizan de Adh-
Dhahabi, t.4, p.127.

44. Es el hadiz n° 2632 que se encuentra en la pag. 157 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).

45. Citado por At-Tabarani en Al-Awsat, Al-Jatib Al-Bagdadi en Al-Muttafaq wa-| Muftarag, y asimismo al comienzo de la
pag. 159 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. Ya lo hemos citado en la Carta n°® 34 e hicimos comentarios que son de
provecho para el investigador consecuente. (N. del Autor).

Ya hemos visto el hadiz y citado sus fuentes en la Carta n° 34 (en el punto 2).

46. Citado por At-Tabarani en Al-Kabir y por Ibn ‘Asakir, narrandolo de Abl-I Hamra como un hadiz marf(‘ (esto es, un
hadiz cuya cadena de transmision llega al Profeta), tal como figura en la pag. 158 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N. del
Autor).

Se encuentra en Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, pp.224-228, hh.300-3001 y 304; Nadzm Durar as-
Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.120; Taryamat al-Imam ‘Al ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Al) del libro Ta’rij
Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.2, p.353, h.857; Mayma‘ az-Zawa'id, t.9, p. 121; Hiliat al-Awli&d’ de Ab( Na‘im, t.3,
p.27; lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.19 y 94, ed. Estambul, pp.21y 109, ed. Al-Haidariiah; Muntajab
Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.35; Ar-Riad an-Nadirah de Muhibbuddin At-Tabari



Ash-Shafif, 1.2, p.227; Ihgaq al-Haqgq, t.6, p. 140; Fard’id as-Simtain, t.1, p.298, hh. 183-184.

47. Ha transmitido de ambos Ibn Abi-I Hadid en la cuarta de las narraciones que cita en la pag. 449 del tomo Il de Sharh
Nahy al-Balagah. Fue citado por el Imam Ar-Razi al explicar la aleya de la Mubahalah (Stra Aal ‘Imréan; 3: 61) en su At-
Tafsir al-Kabir, en la pag. 288 del tomo I, y transmitié como algo categdrico que en este hadiz coinciden tanto aquellos
gue (en estos asuntos) estan a favor como los que estan en contra. Cit6 este hadiz Ibn Battah como un hadiz de lbn
‘Abbés, tal como figura en la pag. 34 del libro Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali del Imam
Ahmad Ibn Muhammad Ibn As-Siddiq Al-Hasani Al-Magribi, el residente en El Cairo; refiérete al mismo. Entre aquéllos
gue reconocen que ‘Ali es el que reune los secretos de todos los profetas, esta el Sheij de los gnoésticos Muhiiuddin Ibn Al-
‘Arabi, tal como lo transmite de él el gnéstico Ash-Sha‘rani en el tema 32 de su libro Al-lawaqit wa-1 Yawahir, pag. 172.
(N. del Autor).

Se encuentra en Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.9, p. 168, ed. Egipto, investigado por Muhammad Ab(-I Fadl;
lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.214 y 312, ed. Estambul, y p.253, ed. Al-Haidariiah.

Y con expresiones semejantes se encuentra en Taryamah al-lmam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro
Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shéfi, t.2, p.280, h.804; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.355; Shawahid at-Tanzil de Al-
Haskani Al-Hanaff, t.1, pp.78-79, hh.116-117 y 147; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali, p. 34,
ed. Egipto y p.69, ed. Al-Haidariiah; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.220; Al-Fusil al-Muhimmah de Ibn
Sabbag Al-Maliki, p.107; Tafsir Al-Fajr Ar-Razi, t.2, p.700; Manaquib ‘All ibn Abf Talib de Ibn Al-Magazill Ash-Shafif,
p.212, h.256; Dhajd’ir al-‘Ugbé, pp.93 y 94; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, p.214, ed. Estambul, y p.253,
ed. Al-Haidariiah; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.290; Fard’id as-Simtain, t.1, p.170.

48. Citado por Al-Hakim en la pag. 122 del tomo Il de Al-Mustadrak. (N. del Autor).

Se encuentra en Al-Mustadrak de Al-Hakim, 1.3, p.123, ed. Offset; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del
Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asékir Ash-Shafi‘, 1.2, p.234, h.739-746; At-Ta’rij al-Kabir de Al-Bujari, t.1,
parte 1, p.281, n° 966, 2% ed., Turquia; Mayma‘ az-Zawd’id, 1.9, p. 133; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de lbn Al-Magazili Ash-
Shafi, p.71, h.104; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.2, p.162, h.862; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p.92; Jasd’is Amir
al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-Shéfi, p.27, ed. Egipto, p.45, ed. Beirut, y p. 106, ed. Al-Haidariiah; Kifaiat at-Talib de Al-
Kanyi Ash-Shafi‘T, p.339, ed. Al-Haidariiah, y p. 196, ed. Al-Gari; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanaff,
p-104; Ta’rij al-Julafa’ de As-Suilti, p. 173; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de lbn Hayar, p.74, ed. Al-Maimanah, y p.121, ed. Al-
Muhammadiiah, Egipto; NGr al-Absar de Ash-Shablanyi, p.73, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p.73, ed. As-Sa‘idiiah; Is‘af ar-
Réaguibin, impreso en los margenes de Ndr al-Absar, p.141, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p.157, ed. As-Sa‘idiiah; lanabi‘ al-
Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi, pp.110, 214 y 283, ed. Estambul, y pp. 128, 253 y 339, ed. Al-Haidariiah; Kanz al-
‘Ummal, t.15, p. 110, h.134, 2* ed.; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.217, ed. Al-Janyiy t.2, p.289, 22 ed.; Mishkat al-Masabih,
t.3, p.246; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.46; lhgaq al-Haqgq, t.7, p.285;
Fard’id as-Simtain, t.1, p. 172, hh.132 y 134.

49. Citado por At-Tabarani e Ibn Mardawaih de Ibn ‘Abbas; citado por Ad-Dailami de ‘Aishah, siendo ésta de entre las
tradiciones mustafidah (esto es, narraciones cuyas cadenas de transmision son tres 0 mas pero sin llegar al grado de
tawatur). (N. del Autor).

Se encuentra en Shawahid at-Tanzil, de Al-Haskani Al-Hanaff, .2, p.213, hh.924 y 926; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-
Hanafi, p.20; As-Saw&‘iq al-Muhrigah de lbn Hayar, p.74, ed. Al-Maimanah, y p.123, ed. Al-Muhammadiiah; Mayma‘ az-
Zaw?'id, 1.9, p.102; Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shafi‘T, p.58; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(izi
Al-Hanafi, p.284, ed. Estambul; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; Fad&’il
al-Jamsah mina-s Sihah as-Sittah, t. 1, p. 184; lhqaqg al-Haqgq, t.5, p.588. Ver el resto de las fuentes en la Carta n° 12 (en
el comentario a la aleya: «Los aventajados, ellos son los mas cercanos». Slra Al-Wagi‘ah; 56: 10-11).

50. Citado por Abd Na‘im e Ibn ‘Aséakir de Abd Laila como un hadiz marfi‘. Citado por Ibn An-Nayyar de Ibn ‘Abbas como
un hadiz marfd‘. Refiérete a los hadices 30 y 31 de los cuarenta hadices que cita Ibn Hayar en la segunda parte del cap. 9
de su As-Sawa‘iq al-Muhrigah, al final de la pag. 74 y las posteriores. (N. del Autor).

Se encuentra en Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.2, p.223, hh.938-939; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi
Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafif, t.1, p.79, h. 128, y t.2, p.282, h.805;
Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shéfi‘T, p.56; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi‘, p.124, ed. Al-



Haidariiah, y p.47, ed. Al-Gari; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.215; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de lbn Al-
Magazili Ash-Shafi‘l, p.245, hh.293-294; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.202; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi,
pp. 185, 202, 233, 284 y 315, ed. Estambul, y pp. 146, 219, 236, 238 y 340, ed. Al-Haidariiah; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn
Abil Hadid, t.9, p. 172, ed., Egipto, investigado por Muhammad Abi-I Fadl, y t.2, p.431, ed. Offset, Beirut; Al-Yami‘ as-
Saguir de As-Suilti, t.2, p.42, ed. Al-Maimanah; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad,
t.5, p.30.

51. Citado por Al-Hakim en la pag. 147 del tomo Il de Al-Mustadrak donde lo considera sahih o muy confiable.
Mencionado por Adh-Dhahabi en su At-Taljis, reconociendo su condicion de sahih. (N. del Autor).

Se encuentra en Ihqaq al-Haqg, t.7, p.327; Kanz al-‘Ummal, t.6, p. 157, 12 ed.; Muntajab Kanz al-‘Ummal impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.435; Fadd'’il al-Jamsah fi-s Sihah as-Sittah, 1.3, p.52, ed. Beirut.

52. Este hadiz y el siguiente, y me refiero al hadiz de Ibn ‘Abbas, fueron citados por Al-Hakim en la pag. 140 del tomo Il
de Al-Mustadrak, y fueron citados por Adh-Dhahabi en su At-Taljis, donde explicitamente expresa la condicion de sahih,
de ambos segun las condiciones de aceptacion de los dos Sheij (Bujari y Muslim). (N. del Autor).

Se encuentra en Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.6, p.45, ed. Egipto, investigado por Muhammad AbaG-I Fadl, y
t.2, p. 18, ed. Offset, Beirut; Ta'rij Bagdad de Al-Jatib Al-Bagdadi, t. 11, p.216; Al-Bidaiah wa-n Nihaiah de lbn Kazir, t.6,
p.218, ed. Egipto; Ihgaq al-Haqq, 1.7, p.325; Fad&'’il al-Jamsah, t.23, p.51; Taljis ash-Shafi de At-Tasi, t.3, p.51, ed. Al-
Adéab.

53. Se encuentra en Al-Mustadrak de Al-Hakim, 1.3, p.140, ed. Offset; Taljis al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso bajo
Al-Mustadrak; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanaff, p.118; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.34; Fada’il al-Jamsah, t.3, p.52; Ingaq al-Haqgq, 1.7, p.329; Fard’id as-Simtain, t.1,
p.386, h.318.

54. Fue menciondo por Al-Hakim al final de la pag. 122 del tomo Il de Al-Mustadrak, donde agrega: “Este es un hadiz
sahih segun las condiciones de aceptacion de las tradiciones de los dos Sheij (Bujari y Muslim) aunque ellos no lo citaran.
Adh-Dhahabi reconoce su condicion de sahih segun las condiciones de los dos Sheij, cuando lo cita en su Taljis al-
Mustadrak. Fue citado por el Imam Ahmad Ibn Hanbal entre los hadices de Abl Sa‘id (Al-Judri) en la pag. 82y en la pag.
33 del tomo Il de su Al-Musnad. Fue citado por Al-Baihagi en Sha‘b al-Imén, por Sa‘id Ibn Mans(r en su As-Sunan, por
Ab( Na‘im en su Hiliat, por Ab{ l1a‘la en su As-Sunan, y es el hadiz n° 2585 en la pag. 155 del tomo VI de Kanz al-
‘Ummal. (N. del Autor).

Este hadiz se encuentra en Matalib as-Su’Gl de Ibn Talhah Ash-Shéfif, t.1, p.64, ed. An-Nayaf, y p.23, ed. Teheran; Al-
Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.183; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.115; Taryamah al-
Imam ‘Alf ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir Ash-Shafi, t.3, p. 127, hh. 168,
1170-1171, 1175, 1177 y 1178.

Y con expresiones semejantes se encuentra en Jasd’is Amir al-Mu’minin de An-Nisa’i, p.131, ed. Al-Haidariiah, p.66, ed.
Beirut; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.37; Hiliat al-Awli&’ de Ab( Na‘im,
t.1, p.67; Usud al-Gabah, 1.3, p.282 y t.4, p.32; Ar-Riad an-Nadirah, 1.2, pp.252 y 253; Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin
At-Tabari Ash-Shéfi‘T, p.76; Manaquib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shafi‘T, p.298, h.341; Al-Musnad de Al-
Kalabi, p.438, h.23, impreso como anexo a Al-Manéaquib de Ibn Al-Magazili; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t.2,
p.277 y t.3, p.207, ed. Egipto, investigado por Muhammad Ab(-I Fadl, t.1, p.205, ed. Egipto (antigua); Mayma‘ az-Zaw&'’id,
t.9, pp-33y 133, y 1.5, p. 186; Ta’rij al-Julafd’ de As-Suilti, p.173; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, t.2, p.392; Kanz
al-‘Ummal, t.15, p.94, h.266, 22 ed.; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.59, 209 y 283, ed. Estambul, y
pp.67, 247 y 339, ed. Al-Haidariiah; Fad&’il al-Jamsah, t.2, p.349; Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, pp.159-161,
hh.121-123 y p.280, h.219.

Fue mencionado en lhgaq al-Haqgq, t.6, p.24 donde se lo refiere a Musnad Ahmad ibn Hanbal, t.3, pp.31, 33y 82, ed. Al-
Maimanah, Egipto; Al-Mu‘tasar mina-I Mujtasar, t.1, p.221, ed. Haidar Abad; Ta’rij al-Islam de Adh-Dhahabi, t.2, p.202,
ed. Egipto; Al-Bidaiah wa-n Nihaiah, 1.6, p.217, ed. As-Sa‘adah; Nuzhat al-Mayalis de As-Saffiri, t.2, p.209, ed. El Cairo;
Nuzhat an-Nawadzir, p.39, ed. Al-Maimanah, Egipto; Sharh Diwan Amir al-Mu’minin de Al-Mubidi, p.174 (manuscrito);
Sharh Kitab al-Figh al-Akbar de Ab( Hanifah, p.67, ed. El Cairo; Mafatih an-Nayéa de Al-Badajshi, p.67 (manuscrito); Ta’rij
Aal Muhammad de Bahyat Afandi, p.122, ed. Aftab; Arjah al-Matalib del Sheij ‘Ubaidul-ah Al-Hanafi, pp.44 y 601, ed



Lahar; Ar-Raud al-Az-har de Al-Hindi Al-Hanafi, p.111, ed. Haidar Abad.

55. Segun lo citado por Al-H&kim baséndose en dos cadenas de transmision, tal como figura en la pag. 139y las
subsiguientes, en el tomo Il de Al-Mustadrak. (N. del Autor).

56. El Mensajero de Dios (s.a.w.) le ordend a ‘Ali Ibn Abi Talib combatir a los Nakizin, a los Qasitin y a los Mariquin, que
fueron sus adversarios en las batallas del Camello, Siffin y Nahrawan.

Ver: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shafi, t.3,

p. 168, hh.1205-1207; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, pp.110, 122 y 125; Mizan al-I‘tidal de Adh-Dhahabi, t.1,
pp-271y 584; Mayma'‘ az-Zaw&'id, t.5, p. 186 y t.7, p.238; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, p. 128, ed.
Estambul y p.152, ed. Al-Haidariiah; Nihaiat al-Lugat de Ibn Al-Azir Al-Yazri, t.4, p.33; Lisan al-‘Arab de Ibn Mandz(ir, t.3,
p.18 y 1.9, p.253; Tay al-‘Arlis de Az-Zubaidi, t.1, p.651 y t.5, p.206; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi4, p.169, ed. Al-
Haidariiah, y p.70, ed. Al-Gari; Usud al-Géabah, t.4, p.33; Fad&'il al-Jamsah, 1.2, p.358; Al-Gadir de Al-Amini, t.3,

pp. 192-195; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, pp.435, 437 y 451; Kanz al-
‘Ummal, t.15, p.98, h.282, 22 ed.; Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abd Al-Birr, impreso en los margenes de Al-Isabah, 1.3, p.53; Fard’id
as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, pp. 150, 279-283, 285 y 332.

Fue mencionado en lhgaqg al-Haqgq, t.2, p.60, transmitido de: Tanzih ash-Shari‘ah al-Marf(‘ah de Al-Kinanf, t.1, p.287, ed.
El Cairo; Miftah an-Naya de Al-Badajshi, p.68 (manuscrito); Aryah al-Matalib del Sheij ‘Ubaidul-lah Al-Hanafi, p.602-604,
ed. Lahar; Ta'rij Bagdad de Al-Jatib Al-Bagdadf; t.8, p.340 y t.13, p. 186, ed. El Cairo; Muwaddih Auham al-Yam‘ wa-t
Tafriq de Al-Jatib Al-Bagdadi; t.1, p.386; Sharh al-Maqgasid de At-Taftazani, t.2, p.217, ed. Al-Astanah; Mayma'‘ Bihar al-
Anwar, 1.3, pp. 143 y 395, ed. Nul-e Kishvar; Sharh Diwan Amir al-Mu’minin de Al-Mubidi, p.209 (manuscrito); Ar-Raud al-
Az-har, p.389, ed. Haidar Abad. También fue mencionado en Fada’il al-Jamsah, t.2, pp.360-361, transmitido de: Kanz al-
‘Ummal, t.6, pp.72, 82, 88, 215, 319 y 392. Fue citado en Al-Gadir, t. 3, p.192, transmitido de Ta’rij lbn Kazir, t.7, p.306 y
Al-Jas@’is de As-Suilti, t.2, p.138.

57. Segun lo citado por Ibn ‘Asakir, siendo el hadiz n® 2588 que figura en la pag. 155 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N.
del Autor).

58. Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Alf ibn Abf Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir
Ash-Shafif, t.3, p.171, h.1209; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.193; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de
Musnad Ahmad, t.5, p.33; Ihgaq al-Haqgq, t.5, p.635.

59. Segun lo citado por Ad-Dailamf, tal como figura al final de la pag. 155 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).
60. Se encuentra en Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.44; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shéfi‘, p.334, ed. Al-
Haidariiah, y p.191, ed. Al-Gari; Fad&'’il al-dJamsah, t.2, p.352; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los méargenes de
Musnad Ahmad, t.5, p.36; Ihqéaq al-Haqq, 1.6, p.37.

61. Citado por At-Tabarani en Al-Kabir, tal como figura en la pag. 155 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).

Ver: Mayma'‘ az-Zaw?d’id, 1.9, p. 134. Fue mencionado en: lhqaq al-Haqq, t.7, p.334, transmitido de Nuz(l al-Qur’an fi Amir
al-Mu’minin de Ab(l Na‘im Al-Isfahani (manuscrito); Miftah an-Naya de Al-Badajshi, p.67 (manuscrito). Fue mencionado al
final de Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asékir Ash-Shafi‘,
t.3, p. 123, transmitido de Al-Mu‘yam al-Kabir de At-Tabarani, t.1, hoja 51 (manuscrito).

62. Es Ibn Al-Ajdar. Fue mencionado por Ibn As-Sakan, quien narr6 de él este hadiz por via de Al-Hériz Ibn Hasirah, de
Yabir Al-Yu‘fi, del Imam Al-Baquir (a.s.), de su padre el Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.), de Al-Ajdar, del Profeta (s.a.w.). Dijo
Ibn As-Sakan: “No es muy conocido entre los comparieros y la via de transmision de sus hadices es para reflexionar”.
Todo eso lo dijo Al-‘Asqgalani al tratar la biografia de Al-Ajdar en su Al-Isdbah. Ad-Daragtani cito este hadiz entre los
mencionados por una sola persona diciendo: “El Gnico que lo narré es Yabir Al-Yu‘fi quien era Rafidi.” (N. del Autor).

63. Se encuentra en Al-Is&bah de Ibn Hayar Al-‘Asqaléanti, t.1, p.25; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qanduzi Al-Hanaff, p.233,
ed. Estambul, p.276, ed. Al-Haidarfiah, y t.2, p.58, ed. Al-‘Irfan, Saida.

64. Fue citado en Hiliat al-Awli&” por Ab( Na‘im como un hadiz de Ma‘adh, y asimismo el hadiz que le sigue, esto es, el
hadiz de Abl Sa‘id, encontrandose ambos en la pag. 156 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. (N. del Autor).

Se encuentra en Hiliat al-Awlia’ de Abl Na‘im, t.1, pp.65-66; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Al7)
del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafiq, t.1, p. 117, h.160; Ar-Riad an-Nadirah, t.2, p.262; Matalib as-Su’ll de
Ibn Talhah Ash-Shafif, t.1, p.95, ed. Nayaf; Sharh Nahy al-Balagah de lbn Abil Hadid, t.9, p. 173, ed. Egipto, investigado



por Muhammad Ab(-I Fadl, y 1.2, p.431, Offset de la ed. Egipto (antigua); Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.61;
Al-Mizan de Adh-Dhahabi, t. 1, p.313; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi‘l, p.270, ed. Al-Haidariiah, y p.139, ed. Al-
Garf; Al-Gadir de Al-Aminti, t.3, p.96. Y con expresiones semejantes se encuentra en lanabi‘ al-Mawaddah de Al-QandGzi
Al-Hanafi, p.315, ed. Estambul, y p.379, ed. Al-Haidariiah; Muntajab Kanz al-‘Ummal impreso en los margenes de
Musnad Ahmad, t.5, p.34; Far&’id as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, p.223, h.174.

65. Se encuentra en Hiliat al-Awli&a’ de Ab(i Na‘im, t.1, p.66, Offset de la ed. As-Sa‘adah; Matélib as-Su’Gl de Ibn Talhah
Ash-Shafif, t.1, p.95, ed. An-Nayaf.

[1111]
SHARES

Carta 49

11 de Muharram de 1330 H.L.
1. Reconocimiento de las virtudes de ‘Ali

Dijo el Imam Ab{ ‘Abdul-lah Ahmad lbn Hanbal: “No se ha transmitido de ningun otro de los
Compaieros del Mensajero de Dios (s.a.w.) tantas virtudes como las que nos han llegado sobre ‘Ali Ibn
Abi Talib”.1 Dijo Ibn ‘Abbas: “No fue revelado sobre nadie en el Libro de Dios en la medida que lo fue

respecto a ‘Ali”.2

En otra oportunidad3 dijo: “Fueron reveladas sobre ‘Ali trescientas aleyas del Libro de Dios, Majestuoso
e Imponente”.4 En una tercera ocasion dijo:5 “Dios no reveld (la frase): «;Oh aquéllos que creéis...!» sin
que ‘Ali fuera el principal y el distinguido de las mismas. En verdad que Dios en varios lugares de su
Magnifico Libro ha hecho reproches a los Companeros del Mensajero de Dios (s.a.w.), pero nunca se

refirid a ‘Ali sino con lo bueno...”.6

Dijo Abdul-lah Ibn ‘Afiash lIbn Abi Rabi‘ah: “Ali poseia todo el conocimiento contundente que quisieras,
tenia la anticipacion en la aceptacion del Islam, era yerno del Mensajero de Dios (s.a.w.), tenia la
comprension de la Tradicion (del Profeta), poseia la victoria en las batallas, y era generoso al conferir

sus bienes”.7

(143

Se le pregunt6 al Imam Ahmad Ibn Hanbal acerca de ‘Ali y Mu‘awiiah, y respondié:8 “Ali tenia muchos
enemigos quienes buscaron algo para censurarle pero no lo encontraron, de manera que fueron donde
un hombre (Mu‘awiiah) que le habia combatido y luchado en su contra y le adularon tan sélo por su

aversion hacia ‘Ali...”.9

Dijeron el Qadi Isma‘il, An-Nis&’i, Ab( ‘Ali An-Nisabari y otros: 10 “No se transmitié de nadie entre los

Comparieros (del Profeta) lo que se ha transmitido de ‘Ali”. 11



2. Sus virtudes no implican necesariamente que se le haya

designado para el Califato

Esto es algo sobre lo cual no hay discusion, pero el tema es si el Mensajero le designd o no como su
Califa, y estas tradiciones no conforman textos explicitos al respecto, sino que son parte de las
particularidades y virtudes del Imam, las cuales son innumerables. Nosotros creemos que él -que Dios

ennoblezca su rostro- es digno de las mismas y mucho mas.

E incluso has dejado de mencionar una cantidad muchas veces superior a la que citaste, lo cual sugiere
que era candidato para el Imamato. Pero, como puedes comprender, el hecho de ser candidato no es

igual a que haya sido designado para el mismo.
Was Salam

S.

1. Fue citado por Al-Hakim en la pag. 107 de su Sahih al-Mustadrak, s6lo que no fue expuesto por Adh-Dhahabi en su
Taljis al-Mustadrak. (N. del Autor).

Se encuentra en Taljis al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso al pié de Al-Mustadrak, t.3, p.107; Taryjamah al-Imam ‘Ali
ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Al del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shéfi‘, .3, p.63, h.1108; Shawahid at-
Tanzil de Al-Haskéani Al-Hanafi, t.1, p.19, hh.7-9; Al-Manéquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.3, ed. Al-Haidariiah y p.19,
ed. Tabriz; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shéfi‘l, p.253, ed. Al-Haidariiah, y p.125, ed. Al-Gari; Ta’rij al-Julafa’ de As-
Suilti, p. 168; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.80, ed. Al-Qad&’, Nayaf; As-Sawa'‘iq al-Muhrigah de
Ion Hayar Al-Haizami, p.72, ed. Al-Maimanah, y p.118, ed. Al-Muhammadiiah; lanabi* al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-
Hanafi, pp.121y 275, ed. Estambul, pp.142 y 328, ed. Al-Haidariiah, y t.1, p. 131y t.2, p. 104, ed. Al-‘Irfan; Saida; Al-Kamil
fi-t Ta’rij de Ibn Al-Azir, t.3, p.399; As-Sirah al-Halabiiah, t.2, p.207; Ar-Raud al-Az-har de Al-Hindi Al-Hanafi, pp.96 y
102; Miftah an-Naya de Al-Badajshi, p.43 (manuscrito); Tayhiz al-Yaish de Ad-Dahlawi Al-Hind;, p.335 (manuscrito); As-
Sirah An-Nabawiiah de Zaidi Dahlan, impreso en los margenes de As-Sirah al-Halabiiah, t.2, p.11; Is‘af ar-Raguibin,
impreso en los margenes de NUr al-Absar, pp.148-149, ed. As-Sa‘idiiah, y p. 135, ed. Al-‘Uzmaniiah; Matalib as-Su’Gl de
lbn Talhah Ash-Shéafi‘i, t.1, p.87, ed. Nayaf; Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, p.379, h.309. Con expresiones
semejantes se encuentra en Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abd Al-Birr, impreso en los margenes de Al-Isébah, t.3, p.51; Al-Isdbah de
Ibn Hayar, t.2, p.507; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los margenes de Nir al-Absar, p. 149, ed. As-Sa‘idiiah, y p. 135, ed.
Al-‘Uzmaniiah; Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali de Al-Magribi, pp.20, ed. Al-Haidariiah y
p.2, ed. Al-Islamiiah, El Cairo.

2. Citado por Ibn ‘Asakir y otros compiladores de tradiciones. (N. del Autor).

Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-
Shafifv, t.2, p.430, h.933, ed Beirut; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, pp.39-41, hh.49 y 53; N(r al-Absar
de Ash-Shablanyi, p.73, ed. As-Sa‘idiiah, y p.74, Al-‘Uzmaniiah, Egipto; Ta’rij al-Julafd’ de As-Suidti, p.171; As-Sawa'iq
al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.125, ed. Al-Muhammadiiah, y p.76, ed. Al-Maimanah; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los
margenes de NUr al-Absar, p.170, ed. As-Sa‘idiiah, y p. 145, ed. Al-‘Uzmaniiah.

3. En un hadiz también citado por Ibn ‘Asakir. (N. del Autor).

4. Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Alf ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
Ash-Shafif, t.2, p.430, h.934; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafii, p.231, ed. Al-Haidariiah, y p.108, ed. Al-Garfi; Ta’rij
al-Julafa’ de As-Suidti, p.172; NUr al-Absar de Ash-Shablanyi, p.73, ed. As-Sa‘idiiah, y p.74, ed. Al-‘Uzmaniiah, Egipto;



lan&bi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.126 y 286, ed. Estambul, pp.148 y 343, ed. Al-Haidariiah, y t.1, p.125 y
t.2, p.111, ed. Al-‘Irfan, Saida; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.125, ed. Al-Muhammadiiah, y p.76, ed. Al-
Maimanah, Egipto; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los margenes de Nir al-Absar, p.160, ed. As-Sa‘idiiah, y p.145, ed. Al-
‘Uzmaniiah; As-Sirah An-Nabawiiah de Zaidi Dahlan, impreso en los margenes de As-Sirah al-Halabiiah, t.2, p. 11.

5. En un hadiz citado por At-Tabaréani, Ibn Abi Hatam y otros compiladores de tradiciones. Fue transmitido por Ibn Hayar,
transmitiendo también los tres hadices anteriores en la parte 3 del cap. 9 en la pag. 765 de As-Sawa‘iq al-Muhrigah. (N.
del Autor).

6. Este se encuentra en As-Sawa'‘iq al-Muhrigah de lbn Hayar, p.125, ed. Al-Muhammadiiah, y p.76, ed. Al-Maimanah,
Egipto; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani Al-Hanafi, t.1, pp.49-53, hh.70-74, 77 y 82; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi
Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shafi, 1.2, p.430, h.934; Dhajd’ir al-‘Ugba de
Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shafi‘T, p.89; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shafi‘, p. 140, ed. Al-Haidariiah, y p.54, ed. Al-
Garf; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi Al-Hanafi, p.89; NQr al-Absar de Ash-Shablanyi, p.73, ed. As-Sa‘idiiah, y
p.74, Al-‘Uzmaniiah, Egipto; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.126 y 286, ed. Estambul, pp.178 y 343,
ed. Al-Haidariiah, y t.1, p.125 y t.2, p. 111, ed. Al-‘Irfan, Saida; Ta'rij al-Julafd’ de As-Suidti, p.171; Mayma‘ az-Zawa’id,
t.9, p.112; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los margenes de NUr al-Absar, p. 145, ed. Al-‘Uzmaniiah, y p.160, ed. As—
Sa‘idiiah; Ar-Riad an-Nadirah de At-Tabari Ash-Shafi1, t.2, p.274, 2% ed; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.38.

7. Citado por los expertos en tradiciones y compiladores de narraciones de Ibn ‘Afiash. Lo encontraras adonde ya hemos
sefialado en As-Sawa‘iq al-Muhrigah. (N. del Autor).

Se encuentra en As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.125, ed. Al-Muhammadiiah, y p.76, ed. Al-Maimanah, Egipto;
Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abd Al-Birr impreso en los margenes de Al-Isébah, t.3, p.43; Ta'rij al-Julafd’ de As-Suidti, p.171; Ar-
Riad an-Nadirah de At-Tabari Ash-Shafif, 1.2, pp.248 y 294; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf)
del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir Ash-Shafi‘i, t.3, p.60, hh.1104-1106; Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari
Ash-Shafi, p.79.

8. Segun lo citado por As-Salafi en At-Tuidriiat. Fue citado por Ibn Hayar adonde ya hemos sefialado en As-Sawé‘iq al-
Muhrigah. (N. del Autor).

9. Refiérete a As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.125, ed. Al-Muhammadiiah y p.76, ed. Al-Maimanah, Egipto; Ta'rij
al-Julafa’ de As-Suidti, p. 199; Al-Gadir de Al-Amini, t. 11, p.74; Fath al-Bari fi Sharh Sahih al-Buijari, t.4, p.83.

10. Tal como fue narrado profusamente por ellos. Fue citado por Ibn Hayar al comienzo de la segunda secci6n del cap. 9°
en la pag. 72 de su As-Sawa‘iq al-Muhrigah. (N. del Autor).

11. Se encuentra en Fath al-Mulk al-‘Ali bi Sihhati Hadiz Babu Madinat al-‘limi ‘Ali de Al-Magribi, p.20, ed. Al-Haidarfiah
y p.2, ed. Egipto; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.118, ed. Al-Muhammadiiah, y p.72, ed. Al-Maimanah, Egipto;
Is‘af ar-Réaguibin impreso en los margenes de Nir al-Absar, p. 149, ed. As-Sa‘idiiah, y p. 135, ed. Al-‘Uzmaniiah, Egipto;
Ar-Riad an-Nadirah de At-Tabari Ash-Shéafif, t.2, p.282.

[1111]
SHARES

Carta 50

13 de Muharram de 1330 H.L.



1. La forma de la argumentacion sobre su Imamato a través de

sus particularidades

Quien es como tu, esto es, de vision penetrante, de amplias miras, experto en los usos y las fuentes de
la lengua, que advierte sus significados y connotaciones, consciente de lo que representa el Mensajero
de Dios (s.a.w.), su englobadora sabiduria, su condicidon de sello de la profecia, que aprecia la valia de
sus acciones y dichos y que él «no habla por antojo», 1 no esta desatento de los propdsitos de esas

tradiciones, ni le estan ocultas sus connotaciones usuales y légicas.

No esta oculto para ti —que eres de entre las pruebas y referentes de la lengua arabe-, que esos textos
otorgan a ‘Ali elevadas posiciones que Dios, Glorificado Sea, y Sus profetas no confieren mas que a
sus sucesores y a quienes ellos confiaron su religién y su gente. Si es que los mismos no se refieren al
Califato por concordancia expresiva, concluyentemente apuntan hacia ello, e indefectiblemente lo

indican por el sentido implicito; implicancia que es muy evidente en el sentido particular de la palabra.

iLejos esta el sefior de los Profetas de conferir esas elevadas posiciones sino a quien fue su legatario y
su sucesor. Quien investiga en profundidad el resto de los textos relacionados con ‘Ali (a.s.) y los
examina con reflexion y equidad, encontrara que todos ellos —-a excepcion de unos cuantos- apuntan a
su Imamato, sefalando esto a través de su concordancia expresiva, como ocurre en textos ya citados
con anterioridad,2 y como la designacion de Gadir, o bien a través de su sentido implicito, como se
observa en las tradiciones que se enunciaron previamente —en la Carta N° 48-, o como cuando expreso

(s.a.w.):

(113

Al esta con el Quran, y el Quran esta con ‘Ali. Ambos, no se separaran jamas el uno del otro, hasta

143

que vuelvan a mi en la Fuente (de Kauzar)”;3 y también sus palabras (s.a.w.): “Ali es con relaciéon a mi
como lo es mi cabeza con relacién a mi cuerpo”;4 o sus palabras mencionadas en el hadiz de
‘Abdurrahman Ibn ‘Auf:5 “;Por Aquel en cuyas manos se encuentra mi aima! Observaréis las oraciones
y pagaréis el zakat u os enviaré a un hombre que es de mi mismo o como mi propio ser...”, hasta que al
final del hadiz (el narrador) menciona que el Profeta (s.a.w.) tomé la mano de ‘Ali y dijo: “Este es él”.6

Asimismo se observa ello en un nimero incontable de tradiciones similares a éstas.

Esto conforma un valioso beneficio sobre el cual quiero dirigir la atenciéon de todo aquel que ahonda en
las realidades, descubre ambigledades, se introduce en un tema él mismo y para si mismo, y no sigue
sino lo que ha comprendido que implican esas sagradas tradiciones, sin considerar las propias

emociones o inclinaciones personales.
Was Salam.

Sh.



1. Sagrado Quran: Sdra An-Naym; 53: aleya 3.

2. Mencionado en las Cartas n° 20, 26, 36 y 40. (N. del Autor).

3. Citado por Al-Hakim en la pag. 124 del tomo Ill de Al-Mustadrak, y por Adh-Dhahabi en la misma pégina de su Taljis
Al-Mustadrak, expresando ambos claramente su condicion de sahih. Es uno de los hadices mustafid (de tres o mas
cadenas de transmisién pero sin llegar al grado de tawatur). ;Y quién sera el que ignore el hecho de que ‘Ali esta con el
Quran y el Quran esta con ‘Ali luego de todo lo transmitido en forma confiable y correcta por Az-Zagalain -el Sagrado
Quran y la descendencia del Profeta-? Detente a reflexionar en lo que hemos expuesto sobre ello en la Carta n° 8 (al final
del punto 3), y repara en que el derecho del Imam y sefior de la pura descendencia no es factible de rechazar y objetar.
(N. del Autor).

Este hadiz se encuentra en Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.110, ed. Al-Haidariiah y p.107, ed. Tabriz; Kifaiat
at-Talib de Al-Kanyi Ash-Shéafi‘i, p.399, ed. Al-Haidariiah, y p.253, ed. Al-Gari; Mayma‘ az-Zaw&'’id, t.9, p.134; As-
Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, pp.122 y 124, ed. Al-Muhammadiiah, y pp.74 y 75, ed. Al-Maimanah, Egipto; Ta’rij al-
Julafa’ de As-Suidti, p. 173, ed. As-Sa‘adah, Egipto y p.67, ed. Al-Maimanah; Is‘af ar-Raguibin, impreso en los margenes
de NOr al-Absar, p.157, ed. As-Sa‘idiiah, y p.143, ed. Al-‘Uzmanfiah; Nir al-Absar de Ash-Shablanyft, p.73, ed. As—-
Sa‘idiiah, y p.73, Al-‘Uzmaniiah, Egipto; Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.180; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(izi Al-Hanafi,
pp.40, 90, 185, 237, 283 y 285, ed. Estambul, pp.44, 103, 219, 281, 339 y 342, ed. Al-Haidariiah, y t.1, pp.38 y 88 y 1.2,
pp-10, 61, 108 y 110, ed. Al-‘Irfan, Saida; Gaiat al-Maram, p.540, cap.45, ed. Irén; Faid al-Qadir, de Al-Manawi, t.4, p.357;
Al-Yami‘ as-Saguir de As-Suiiti, 1.2, p.56; ‘Agabat al-Anwar, (seccién: el Hadiz de Zagalain): t.1, p.277; Far&'id as-
Simtain de Al-Hamwini, t.1, p. 177, h.140. También se encuentra en lhqaq al-Haqq, t.5, p.640 transmitido de Al-Manaquib
de lbn Mardawaih (manuscrito); Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30, ed. Al-
Maimanah; Al-Manaquib de ‘Abdul-lah Ash-Shafi‘i (manuscrito); Miftah an-Naya de Al-Badajshi, p.66 (manuscrito); Asna
al-Matalib, p.136; Aryah al-Matalib de ‘Ubaidul-1al Al-Hanafi, pp.597 y 598, ed. Lah(r; Al-Fath al-Kabir de An-Nahbant,
t.2, p.242, ed. Egipto.

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.):

“

Ali, esta con el Quran, y el Quran esta con ‘Ali. Ambos, no se separaran jamas el uno
del otro, hasta que vuelvan a mi en la Fuente (de Kauzar) en el Dia de la Resurreccion”

Se encuentra en Ta'rij Bagdad de Al-Jatib Al-Bagdadi, t. 14, p.321; Taryamah al-lmam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del
Imam ‘Alf) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir Ash-Shafiq, t.3, p. 119, h.1162; Gaiat al-Maram, p.539, cap.45, ed. Iran;
Al-Gadir de Al-Amini, t.3, p.177; Al-imamah wa-s Siasah de Ibn Qutaibabh, t.1, 73, ed. Mustafa Muhammad, Egipto;
Far&’id as-Simtain de Al-Hamwini, t.1, p.177. También fue mencionado en Ihgaq al-Haqg, t.5, p.623; Aryah al-Matalib del
Sheij ‘Ubaidul-ah Al-Hanafi, p.598, ed. Lahar. Fue citado en Al-Gadir, 1.3, p. 178 refiriéndolo a Al-Manaquib de lbn
Mardawaih, Fad&’il as-Sahabah de As-Sam‘ani y Rabi* al-Abrar de Az-Zamajshari.

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “;Que Dios tenga misericordia de ‘Al jDios mio! Haz que la verdad esté donde él
esté”:

Se encuentra en Sahih At-Tirmidhi, t.5, p.297, h.3798; Al-Mustadrak ‘ald-s Sahihain de Al-Hakim An-Nisabdri, t.3, p. 124;
Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.56; Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij
Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-Shéfii, 1.3, p. 117, hh. 1159 y 1160; Gaiat al-Maram, p.539, cap.45, ed. Iran; Sharh Nahy al-
Balagah de Ibn Abil Hadid, t.2, p.572, ed. Offset en Beirut de la ed. Egipto y t.10, p.270, ed. Egipto, investigado por
Muhammad Ab(i-I Fadl; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.62, ed. Al-
Maimanah, Egipto; Al-Fath al-Kabir de An-Nahbani, .2, p.131; Yami al-Us(l de Ibn Al-Azir, .9, p.420; Far&’id as-Simtain
de Al-Hamwini, t.1, p.176.

Fue mencionado en lhgéaqg al-Haqgq, t.5, p.626, transmitido de Al-Mahéasin wa-I Masawi de Al-Baihagi, p.41, ed. Beirut; Al-
Insaf de Al-Baglawi, p.58, ed. El Cairo; Al-Manaquib de ‘Abdul-lah Ash-Shafi‘i, p.28 (manuscrito); Al-Yam‘ bain as-Sihah
de Zuraini, t.3 (manuscrito); Ta'rij al-Islam de Adh-Dhahabi, t.2, p. 198, ed. Egipto; Miftah an-Naya de Al-Badajshi
(manuscrito); Sharh Diwan Amir al-Mu’minin de Al-Mubidi, p.180 (manuscrito); Aryah al-Matalib del Sheij ‘Ubaidul-ah Al-
Hanafi, p.599, ed. Lahdr.

Se transmitié de Ab( Sa‘id Al-Judri que el Profeta (s.a.w.), mientras sefialaba a ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.), dijo: “La Verdad
esta con éste. La Verdad esta con éste”™

Ver: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir Ash-Shafi, t.3,



p-119, h.1161; Mayma‘ az-Zaw&'id, 1.7, p.35; Al-Gadir, t.3, p.179.

Se narré de ‘Abdul-lah Ibn ‘Abbés que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “La Verdad esta con ‘Ali ibn Abi Talib donde
fuera que él esté”. Ver: Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini Ash-Shafi‘i, t.1, p.177, h.139.

4. Citado por Al-Jatib Al-Bagdadi en un hadiz de Al-Bar&’, por Ad-Dailami en un hadiz de Ibn ‘Abbas; fue citado por Ibn
Hayar en la pag. 75 de su As-Sawa'‘iq al-Muhrigah. (N. del Autor).

Se encuentra en Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abf Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir Ash-
ShafiT, t.2, p.375, h.870; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar, p.123, ed. Al-Muhammadiiah, y p.75, ed. Al-Maimanah;
Nar al-Absar de Ash-Shablanyi, p. 158, ed. As-Sa‘idiiah, y p. 143, ed. Al-‘Uzmaniiah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi
Al-Hanafi, pp.180, 185, 254 y 284, ed. Estambul, y pp.212, 219, 303 y 341, ed. Al-Haidariiah y t.2, pp.4, 10, 79 y 109, ed.
Al-‘Irfan, Saida; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi al-Hanafi, pp.87 y 91, ed. Al-Haidarfiah; Al-Yami‘ as-Saguir de As-Suidti,
t.2, p.56, ed. Al-Maimanah y t.2, p. 140, h.5596, ed. Mustafa Muhammad; Muntajab Kanz al-‘Ummal impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t.5, p.30; Ar-Riad an-Nadirah de At-Tabari Ash-Shéfif, t.2, p.214.

También se encuentra en lhqgaqg al-Haqg, t.5, p.236, transmitido de Firdaws al-Ajbar de Ad-Dailami; Al-Manaquib al-
Murtadawiiah, p.88, ed. Bombay; Kuniz al-Hag&’iq de Al-Manawi, p.18, ed. Bllaq; Miftah an-Naya fi Manaquib Aal al-
‘Aba de Al-Badajshi, pp.28 y 43 (manuscrito); Mashariq al-Anwar de Al-Hamzawi, p.91, ed. Ash-Shargiiah, ed. Egipto;
Ta'rij Bagdad de Al-Jatib Al-Bagdadi, t.7, p. 12, ed. As-Sa‘adah, Egipto; Intihd’ al-Afham, p.213.

Con expresiones semejantes se encuentra en Manaquib ‘Alf ibn Abf Talib de Ibn Al-Magazili Ash-Shéafi‘f, p.92, hh. 135y
136; Dhajd’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin At-Tabari Ash-Shafi, p.63.

5. Es el hadiz n® 6133 en la pag. 405 del tomo VI de Kanz al-‘Ummal. Te es suficiente como prueba de que ‘Ali es como la
persona misma del Mensajero de Dios (s.a.w.) segln la aleya de la Mubahalah (Stira Aal ‘Imran; 3: 61), segtn lo
comentado en detalle por (Al-Fajr) Ar-Razi al explicar el significado de la misma en su Tafsir al-Kabir -Miftah al-Gaib- en
la pag. 488 del tomo I. No dejes de considerar lo que mencionamos como estudio de esta aleya en nuestro libro Al-
Kalimah Al-Garrad’ . (N. del Autor).

6. Se encuentra en Al-Mustadrak ‘ala-s Sahihain de Al-Hakim, t.2, p.120; Taryamah al-Imam ‘Ali Ibn Abi Talib (Biografia
del Imam ‘Ali) del libro Ta‘rij Dimashq de lbn ‘Asékir Ash-ShafiT, 1.2, p.368, hh.867 y 868; Mayma‘ az-Zawa’id de Al-
Haizami Ash-Shéafii, t.9, pp. 163 y 134; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar Al-Haizami, p.75, ed. Al-Maimanah, y p.124,
ed. Al-Muhammadiiah, Egipto; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qand(zi Al-Hanafi, pp.40 y 285, ed. Estambul, y pp.44 y 341,
ed. Al-Haidarfiah y t.1, pp.38 y 110, ed. Al-‘Irfan, Saida; Kanz al-‘Ummal de Al-Muttaqi Al-Hindi, t.15, p.144, h.412, 2% ed.;
‘Agabat al-Anwar (seccién: El Hadiz de Zagalain): t.1, p.276.

Fue mencionado en lhgaq al-Haqg, t.6, p.451 transmitido de Aryah al-Matalib del Sheij ‘Ubaidul-ah Al-Hanafi, p.446, ed.
Lahar; Intihd’ al-Afham, p.212; Miftah an-Naya de Al-Badajshi, p.28 (manuscrito).

Con expresiones semejantes se encuentra en Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’i Ash-Shéafi‘l, p.89, ed. Al-Haidarfiah,
y p-32, ed. Beirut; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn Al-Yauzi Al-Hanafi, p.40, ed. Al-Haidariiah; Al-Isti‘ab de Ibn ‘Abd
Al-Birr, impreso en los margenes de Al-Isabah, t.3, p.46; Al-Manaquib de Al-Juwarizmi Al-Hanafi, p.81.

En la Carta n° 70 veremos que ‘Ali es como la persona misma del Mensajero (al final del punto 1). Refiérete a la misma.

[1111]
SHARES

Carta 51

14 de Muharram de 1330 H.L.



1. Los indicios se contrarrestarian mediante otros similares

Tal vez vuestros rivales os rebatan mediante las tradiciones legadas que senalan las virtudes de los tres
primeros califas, 1y mediante lo que las mismas transmiten sobre las virtudes de los anticipados de
entre los Muhayirin (Los Emigrantes de La Meca) y los Ansér (Los auxiliadores de Medina). Qué
podrias decir sobre ello?

S.

1. Las virtudes de los primeros califas: La mayoria de esas virtudes y hadices son falsos y fueron inventados:

Ver: Al-Gadir del fallecido Al-Amini, t.5, pp.297 a 375, ed. Beirut y 1.7, pp.87 a 114, pp. 237 a 329 y 1.8, pp.30-96, ed.
Beirut. Ahi menciona una serie de hadices donde grandes personalidades sunnitas manifiestan claramente su condicion de
inventados y su falsedad. También ver: .9, pp.218-396, t. 10, pp.67-137, ed. Beirut; el libro Ab( Hurairah del Sefied ‘Abdul
Husain Sharafuddin, pp. 28-30, 36-38, 117, 135-137, ed. Al-Haidariiah.

[1111]
SHARES

Carta 52

15 de Muharram de 1330 H.L.

1. Rechazo a la alegacion de que los indicios se contrarrestarian

Nosotros creemos en las virtudes de los adelantados de entre los Muhdayirin y los Ansér en su totalidad
-que Dios esté complacido con ellos y ellos con El. Tales virtudes son incontables e inagotables. A este
respecto te es suficiente lo mencionado en las aleyas del Libro Sagrado y los hadices catalogados como
sahih o muy confiables, los cuales hemos repasado sin encontrar en ellos —como Dios, Majestuoso e
Imponente, lo sabe- nada que rebata los textos que se refieren a ‘Ali (a.s.), ni adecuados para refutar

nada del resto de sus virtudes.

Es verdad, nuestros rivales se distinguen por narrar hadices que les son propios, que se refieren a
virtudes de personas, pero que para nosotros no estan establecidos o acreditados, por lo cual el que
ellos nos refuten con los mismos conformaria un circulo vicioso, lo cual no se esperaria sino de quien
profiere enormidades y es arbitrario, por lo cual no podemos considerarlos en modo alguno, sin importar

lo acreditados que pudieran ser para el rival.

¢Acaso no ves que nosotros no refutamos a nuestros rivales citando narraciones que nos son propias, y



que no argumentamos contra ellos sino mediante o mencionado a través de sus propias vias de

transmision, como sucede con el Hadiz de Gadir y otros similares?

No obstante, hemos analizado los hadices que les son propios y que se refieren a las virtudes (de
renombradas personalidades) y no hemos podido encontrar nada que refute (lo que hemos expuesto) ni
asi tampoco nada que sugiera el califato para otros. Y es por eso mismo que no se utilizan para

respaldar la legitimidad del califato de los tres primero Califas.
Was Salam.

Sh.

[1111]
SHARES

Carta 53

16 de Muharram de 1330 H.L.

1. Su solicitud del Hadiz de Gadir

Has mencionado el [suceso de] Gadir en repetidas ocasiones. Narra el hadiz a través de las fuentes

sunnis, de manera que reflexionemos en ello.
Was Salam.

S.

[1101]
SHARES

Carta 54

18 de Muharram de 1330 H.L.



1. Segmentos de los sucesos de Gadir

At-Tabarani y otros han citado con una cadena de transmisién cuya condicion de sahih o muy confiable
es objeto de consenso,1 de Zaid ibn Argam que dijo: “El Mensajero de Dios (s.a.w.) dio una disertacion
en Gadir Jumm debajo de unos arboles, en la que dijo: “;Oh gente! Se acerca el momento en que sea
llamado y yo responda.”2

“Yo seré interrogado3 y vosotros también lo seréis.4 Asi pues, ;qué decis a esto?”. Dijeron:
“Testimoniamos que has anunciado [el Mensaje], te has esforzado y has aconsejado. jQue Dios te
recompense con lo mejor!”. El les pregunté: “;Acaso no testimoniaréis que no hay divinidad mas que
Dios y que Muhammad es Su siervo y Mensajero, que Su Paraiso es verdad, que Su Fuego es verdad,
que la muerte es verdad, que la resurreccién después de la muerte es verdad, que La Hora sin dudas
llegara, y que Dios resucitara a los que se encuentran en sus tumbas?”. Respondieron: “Si, damos

testimonio de ello”.

El dijo: “iDios mio, sé testigo!”. Luego dijo: “;Oh gente! Dios es mi Mawi4, y yo soy el mawl4 de los
creyentes, y tengo primacia (aw/d) sobre sus personas por sobre ellos mismos.5 Asi pues, de quien yo
haya sido su mawl4,6 éste es su mawla (refiriéndose a ‘Ali). jDios mio! Sé leal amigo de aquel que sea

su leal amigo; y sé enemigo de quien le sea hostil”.

Luego dijo: “;Oh gente! Voy a precederos, y vosotros llegaréis a mi en la Fuente (de Kauzar), cuyo
ancho es mayor que la distancia entre Basora y Sana,7 y la cual contiene tantas copas de plata como
estrellas existen; y cuando vengais a mi yo os preguntaré acerca de los Dos Tesoros (az-zagalain) y

como los tratasteis después de mi.”

“El Tesoro Mayor es El Libro de Dios, Imponente y Majestuoso, el cual es un cordel; uno de cuyos
extremos esta en manos de Dios, Glorificado Sea, en tanto el otro [extremo] esta en las vuestras. Asi
pues, aferraos al mismo de manera que no os extraviéis y cambiéis. Y [el otro Tesoro es] mi
descendencia, la Gente de mi Casa (ah/-u bait-i). Ciertamente que el Benevolente, el Informado, me ha

anunciado que ambos no expiraran hasta que lleguen a mi en La Fuente...”.8

~))

Al-Hakim en su A/-Mustadrak9, en el capitulo de “Las virtudes de ‘Ali”, menciona un hadiz de Zaid ibn
Argam a través de dos vias a las que califica de sahih 0 muy confiables en base a las condiciones de
los dos Sheij (Bujari y Muslim), el cual dice:

Cuando el Mensajero de Dios (s.a.w.) regres6 de “La Peregrinacion de Despedida”, se detuvo en Gadir
Jumm y ordend que barrieran debajo de unos arboles frondosos, y dijo: “Es como si ya hubiera sido
convocado y hubiera respondido; y por cierto que he dejado entre vosotros los Dos Tesoros (az-
zaqalain), siendo uno de los dos mayor que el otro; el Libro de Dios, Glorificado Sea, y mi
descendencia. Asi pues, observad como los tratais en mi ausencia, que ciertamente que jamas se

separaran el uno del otro hasta que ambos lleguen a mi en la Fuente”. Luego dijo: “Por cierto que Dios,



Imponente y Majestuoso, es mi Mawla, y yo soy el mawld de todo creyente”. A continuacion, tomo la
mano de ‘Ali y dijo: “De quien yo haya sido su mawl/4, éste es su wali. iDios mio! Sé leal amigo de

quien sea su leal amigo, y sé enemigo de quien le sea hostil...”.

Seguidamente (el autor de A/-Mustadrak) cit6 el hadiz en toda su extension, en tanto que Adh-Dhahabi
(el autor del resumen de ese libro: Taljis al-Mustadrak), no transmitié lo que sigue. Al-Hakim también
cita el hadliz en el capitulo “La mencién de Zaid ibn Argam”10 de su A/-Mustadrak, manifestando

explicitamente su condicion de sahih o0 muy confiable.

Incluso Adh-Dhahabi -a pesar de su intransigencia- también manifiesta explicitamente lo mismo en ese

mismo capitulo de su Taljis. Puedes referirte al mismo.11
El Imam Ahmad ibn Hanbal cité entre los hadices de Zaid ibn Argam, 12 que éste dijo:

“Hicimos un alto junto al Mensajero de Dios (s.a.w.) en un valle llamado el “Valle de Jumm”, y ordend
que se hiciera la oracion, la cual él hizo en voz alta, y luego nos habl6. Se cubrié al Mensajero de Dios
(s.a.w.) de los rayos del sol a la sombra de una tela amarrada a unos arboles con arbustos. Luego dijo:
“¢ Acaso no sabéis?”, o “; Acaso no dais testimonio de que yo tengo primacia sobre todo creyente, por
sobre si mismo?”. Ellos dijeron: “Asi es”. Dijo: “De quien yo haya sido su mawi/a, ‘Ali es su mawla. jDios

mio! Sé leal amigo de quien sea su leal amigo y sé enemigo de quien le sea hostil...”. 13

PSS

Transmitié An-Nis&’i de Zaid ibn Argam14 que dijo:

Cuando el Profeta (s.a.w.) retornaba de “La Peregrinacion de Despedida” e hizo un alto en Gadir
Jumm, ordend que se barriera debajo de unos arboles frondosos, y luego dijo: “Es como si yo hubiera
sido convocado y ya hubiera respondido, y ciertamente que dejo entre vosotros “Dos Tesoros”, siendo

uno de los dos mayor que el otro: el Libro de Dios y mi descendencia, la Gente de mi Casa (ah/-u bait-

i‘)”

“Asi pues, observad como los tratais en mi ausencia, que en verdad que ambos no se separaran hasta
que lleguen a mi en la Fuente”. Luego dijo: “Dios es mi Mawl/4, y yo soy el wali de todo creyente”.
Entonces tomé la mano de ‘Ali y afiadié: “De quien yo haya sido su wali, éste es ‘Ali su wali. iDios mio!

Sé leal amigo de quien sea su leal amigo, y sé enemigo de quien le sea hostil”.

Dijo Ab( at-Tufail: “Yo le pregunté a Zaid: “;Acaso lo escuchaste del Mensajero de Dios (s.a.w.)?”.15
Respondié: “Por cierto que no quedoé nadie alrededor de los frondosos arboles sin que le viera con sus
propios ojos y le escuchara con sus propios oidos”. 16 Este hadiz fue citado por Muslim en el capitulo

sobre las virtudes de ‘Ali, en su Sahih,17 transmitiéndolo de diversas vias que llegan a Zaid ibn Argam,

solo que lo abrevié mutilandolo -siendo asi como proceden.

El Imam Ahmad lo cité como uno de los hadices de Al-Bard’ ibn ‘Azib18 a través de dos vias, diciendo:

“Estabamos junto al Mensajero de Dios (s.a.w.), e hicimos un alto en Gadir Jumm. Se nos convoco a la



oracion en congregacion y se limpio para el Mensajero de Dios (s.a.w.) debajo de dos arboles. Luego
rez6 la oracion del mediodia y seguidamente tomé la mano de ‘Ali diciendo: “;Acaso no sabéis que
tengo primacia sobre los creyentes por sobre si mismos?”. Dijeron: “Si”. Dijo: “;Acaso no sabéis que

tengo primacia sobre todo creyente por sobre si mismo”. Dijeron: “Si”.

(El narrador) dijo: Entonces tomoé la mano de ‘Ali y dijo: “De quien yo haya sido su maw/4, ‘Ali es su
mawil4. ;Dios mio! Sé leal amigo de aquel quien sea su leal amigo, y sé enemigo de quien le sea hostil”.
Entonces le hallé ‘Umar después de ello y le dijo: “;Felicitaciones, oh hijo de Ab( Talib! Has amanecido

y has entrado en la tarde convertido en el maw/a de todo creyente y toda creyente”. 19

An-Nisa’T transmitié de ‘Aishah bint Sa‘d,20 que ésta dijo: “Escuché a mi padre decir: “Escuché al
Mensajero de Dios (s.a.w.) en el dia de Yuhfah cuando tomé la mano de ‘Ali y disertd, que alabd y
exaltd a Dios y luego dijo: “;Oh gente! Yo soy vuestro wali”. Dijeron: “Has dicho la verdad, joh

!”

Mensajero de Dios!”. Entonces levanté la mano de ‘Ali y expresé: “Este es mi walf; sera quien cumpla

con lo que adeudo. Yo soy aliado de quien sea su aliado, y soy hostil con quien le sea hostil”.21

Se transmitié también que Sa‘d dijo:22 “Nos encontrabamos junto al Mensajero de Dios (s.a.w.) y
cuando llegb a Gadir Jumm se detuvo ante la gente e hizo volver a los que iban delante, alcanzandole
quienes venian detras. Cuando la gente se congregé a su alrededor, dijo: “;Oh gente! ;Quién es
vuestro wali?”. Dijeron: “Dios y Su Mensajero”. Entonces tomé la mano de ‘Ali y le hizo levantarse;
luego dijo: “Aquel cuyo wali es Dios y Su Mensajero, éste es su wali. jDios mio! Sé leal amigo de aquel

quien sea su leal amigo, y sé enemigo de quien le sea hostil”.23

Las tradiciones narradas a este respecto son tan numerosas que no pueden ser abarcadas y
registradas, siendo textos explicitos sobre que él era el sucesor y el Duefio del Asunto después de él (el
Profeta),24 tal como lo afirm6 Al-Fadl ibn al-Abbéas ibn Abl Lahab al decir:25

El sucesor después de Muhammad | fue ‘Ali, quien fue su Compariero en toda ocasion.
Was Salam.

Sh.

1. Varias grandes personalidades han manifestado explicitamente su condicién de sahih o muy confiable, incluso lbn
Hayar ha reconocido ello al citarlo de At-Tabarani y otros en la shubha (sofisma) n°® 11 de entre aquellas que menciona en
la 5* Seccion del 1° Capitulo de su libro As-Sawa‘iq al-Muhrigah (pag. 25) (N. del Autor).

2. El les comunicé su propia muerte para hacer notar el hecho de que habia llegado el momento de proclamar a su
sucesor, y tal anuncio implicaba designar expresamente al califa después de él y que no podia retrasar ello por temor a
“que fuera convocado y debiera responder” (o sea, morir) antes de llevar a cabo apropiadamente su mision, la cual
necesariamente debia ser cumplimentada con exactitud, y de cuya correcta consumacion su comunidad no podia
prescindir (N. del Autor).

3. Desde que designar como sucesor a su hermano resultaba abrumador para la gente de la rivalidad, la envidia, el rencor



y la hipocrecia, antes de proclamar tal cosa, él (s.a.w.) quiso excusarse ante ellos, de manera que eso conciliara sus
corazones, y como un miramiento que llevara a contener el perjuicio de las [posteriores] palabras y acciones de aquéllos.
Es asi que dijo: “Yo seré interrogado”, de manera que supieran que a él se le habia ordenado ello y seria interrogado al
respecto, por lo que no habia manera de obviarlo. El Imam al-Wahidi, en su libro, Asbab an-Nuzdl, cita una transmisién
cuya cadena llega a Ab( Sa‘id al-Judri, la cual expresa: “La aleya «jOh Mensajero! Comunica lo que te ha sido revelado
de parte de tu Sefior!...» (sura 5, aleya 67), fue revelada en el dia de Gadir Jumm, con relacion a ‘Ali ibn Abi Talib (a.s.)”.
(N. del Autor).

4. Tal vez al decir: “Y vosotros también lo seréis”, él (s.a.w.) se referia a lo citado por Ad-Dailami y otros -segun lo
transmitido por As-Saw&‘iq y otros- de Abl Sa‘id, sobre que el Profeta (s.a.w.) dijo: “«Y detenedles, puesto que ellos
seran interrogados» acerca de la wildiah de ‘Ali”. Dijo el Imam Al-Wahidi: “«Ellos seran interrogados» acerca de la wildiah
de ‘Ali y Ahl al-Beit”. De esta manera, su propoésito al decir “y vosotros también lo seréis”, es prevenir a la gente respecto
a oponerse a su Wali y sucesor (N. del Autor).

5. Muchos han meditado en esta disertacion, han reflexionado sobre la misma como corresponde, y han llegado a saber
que la misma apunta a que la wildiah de ‘Ali forma parte de los fundamentos de la religion tal como sostienen los Imamies,
puesto que [el Profeta (s.a.w.)] primero les pregunté: “; Acaso no testimoniaréis que no hay divinidad mas que Dios y que
Muhammad es Su Siervo y Mensajero?”, hasta que dijo: “¢... que La Hora sin dudas llegara, y que Dios resucitara a los
que se encuentran en sus tumbas?”, y seguidamente mencioné la wildiah de manera que se sepa que la misma se
encuentra al nivel de esos asuntos sobre los que les pregunté y que ellos reconocieron. Esto es evidente para todo aquel
de entre los dotados de entendimiento que esté familiarizado con los métodos y objetivos de la palabra (N. del Autor).

6. Sus palabras que expresan: “... yo tengo primacia” (ana awla), conforman un indicio expresivo sobre que el sentido de
mawla es el de aquel que es awla (esto es, “el que tiene primacia”). De esta manera, el sentido de ello es: “Dios tiene
primacia sobre mi por sobre mi mismo; yo tengo primacia sobre los creyentes por sobre sus propias personas; y aquel
sobre quien yo haya tenido primacia por sobre si mismo, ‘Ali también tendra primacia por sobre si mismo (N. del Autor).
7. Basora: Ciudad de Irak. Sané: Capital del Yemen (N. del T.).

8. Estas son las expresiones del hadiz citado por At-Tabarani, Ibn Yarir, Al-Hakim at-Tirmidhi, transmitido por Zaid ibn
Argam. Ibn Hayar lo ha transmitido de At-Tabarani y de otros con las expresiones que has observado, considerando su
condiciéon de sahih o muy confiable como categérica. Refiérete a la pag. 25 de As-Sawa‘iq al-Muhrigah (N. del Autor).

El Hadiz de Gadir narrado por el noble Compafiero Hudhaifah ibn Usaid al-Ghiffari:

Cit6 At-Tabarani en Al-Mu‘yam al-Kabir, de Hudhaifah ibn Usaid al-Ghiffari, que Dios esté complacido de él, que dijo:
Cuando el Mensajero de Dios (s.a.w.) volvia de Hayyat al-Wadéa‘ (La Peregrinacién de Despedida), prohibié a sus
Compaieros que acamparan alrededor de unos arboles cercanos entre si en el valle de Al-Bat-had’. Luego de enviar para
que se barrieran las espinas bajo los mismos, se dirigié hacia alli y rezé debajo de ellos. Después se puso de pie y dijo:
“;0h gente! Por cierto que el Benevolente, el Informado me ha anunciado que un profeta no vive mas del doble del que le
precede y yo creo que se acerca el momento en que sea convocado y deba responder. Yo seré interrogado y vosotros
también lo seréis. ;Qué decis vosotros a esto?”. Respondieron: “Testimoniamos que ti has anunciado [el Mensaje], te
has esforzado y has aconsejado. ;Que Dios te recompense con lo mejor!”. Dijo: “;Acaso no testimoniaréis que no hay
divinidad més que Dios, que Muhammad es Su siervo y Enviado, que Su Paraiso es verdad, que Su Fuego es verdad, que
la muerte es verdad, que la resurreccion después de la muerte es verdad, que La Hora sin dudas llegara, y que Dios
resucitard a los que se encuentran en los sepulcros?”. Dijeron: “;Si! Testimoniamos eso”. Dijo: “iDios mio, sé Testigo!”.
Luego dijo: “;Oh gente! Por cierto que Dios es mi Mawla y yo soy el mawla de los creyentes, y tengo primacia sobre ellos
por sobre si mismos. Asi, de quien yo haya sido su mawla, éste es su mawla -refiriéndose a ‘Ali, que Dios esté
complacido de él-. {Dios mio! Sé leal amigo de quien sea su leal amigo y sé enemigo de quien le sea hostil”. Después
dijo: “;Oh gente! Ciertamente que os precederé y vosotros vendréis hacia mi en la Fuente [del Paraiso]; una fuente cuyo
ancho es mayor que la distancia entre Basora y Sana, en la cual hay tantas copas de plata como estrellas existen; y yo os
interrogaré cuando vengais hacia mi acerca de los Dos Tesoros (az-zaqalain). Asi pues, observad cémo los tratais en mi
ausencia; el Tesoro mayor es el Libro de Dios, Imponente y Majestuoso, el cual es un cordel cuyo extremo se encuentra
en las manos de Dios y su [otro] extremo esta en vuestras manos. Asi, aferraos al mismo para que no os extraviéis ni

cambiéis; y [el otro Tesoro es] mi descendencia, la Gente de mi Casa (ahl-u bait-1). Por cierto que el Benevolente, el



Informado, me ha anunciado que ambos no expiraran (o0 no se separaran) hasta que lleguen a mi en la Fuente”.

Esta disertacion se encuentra en: As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar al-Haizami al-Makki ash-Shafiq, p. 25, ed. Al-
Maimaniiah (Egipto), y pp. 41-42, ed. Al-Muhammadiiah (Egipto), libro en el cual se califica al hadiz de sahih o muy
confiable; Mayma‘ az-Zawa'’id de Al-Haizami ash-Shafi, t. 9, p. 164; Tarjamah al-Imam ‘Al ibn Abf Talib (Biografia del
Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asékir ash-Shafi, t. 2, p. 45, h. 545; Kanz al-‘Ummal de Al-Muttaqi al-Hindi,
t.1, p. 168, h. 959, 2% ed.; Al-Gadir de Al-Amini, t. 1, pp. 26-27; ‘Abagat al-Anwar (Tomo: El Hadiz de Zagalain), t. 1, libro
12, p. 312, ed. Isfahéan, y t. 1, p. 156, ed. Qom; Naw&dir al-Usl de Al-Hakim at-Tirmidhi ash-Shafii, p. 289, ed. Egipto, y
en este libro, infames encargados de impresion han eliminado este hadiz, no quedando més que la alusién al mismo, solo
que Al-Badajshi refiere el hadiz completo a esta obra al citarlo en su libro Nuzul al-Abrér, p. 18; lanabi* al-Mawaddah de
Al-Qund(zi al-Hanafi, p. 37, ed. Estambul y p. 41, ed. al-Haidariiah.

Con otras expresiones se encuentra en: Al-Fusdl al-Muhimmah de Ibn as-Sabbag al-Maliki, p. 24; Managib ‘Ali ibn Abi
Talib de Ibn al-Magazili ash-Shéfi, p. 16, h. 23; Kanz al-‘Ummal, t. 1, p. 168, h. 958, 2% ed., narrado por Zaid ibn Argam.
9. Pag. 109 del tomo Il (N. del autor).

10. Pag. 533 del tomo Il (N. del Autor).

11. El Hadiz de Gadir narrado por Zaid ibn Argam, el gran Companero:

Se encuentra en Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’t ash-Shafi, p. 93, ed. Al-Haidariiah, p. 21, ed. At-Tagaddum,
Egipto, y p. 35, ed. Beirut; Al-Managib de Al-Jawarizmi al-Hanafi, p. 93, ed. Al-Haidariiah; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-
Qund(zi al-Hanafi, p. 32, ed. Estambul; Al-Gadir de Al-Amini, t. 1, p. 30; Kanz al-‘Ummal, t. 15, p. 91, h. 255, 2% ed.;
‘Abaqgat al-Anwéar (Tomo: El Hadiz de Zaqalain), t. 1, pp. 117, 121, 144, 152y 161.

12. En la Pag. 372 del tomo IV de su Al-Musnad (N. del Autor).

13. Citado por ibn ‘Asakir en Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashg, t. 2, p.
42, h. 543.

14. Pag. 21 de Al-Jas&'’is al-‘Alawiiah, al mencionar las palabras del Profeta (s.a.w.) que expresan: “De quien yo hay sido
su mawla éste es su wali ” (N. del Autor).

15. La pregunta de Ab( at-Tufail manifiesta su sorpresa por el comportamiento de esta comunidad, al despojar a ‘Ali de
este asunto, a pesar de lo que ésta narra de su propio Profeta (s.a.w.) sobre su derecho, en el dia de Gadir. Es como si
hubiera tenido dudas de la veracidad de lo narrado al respecto, por lo que al escuchar la narracion del mismo Zaid le dijo:
“; Acaso escuchaste ello del Mensajero de Dios (s.a.w.)?”, como lo hace alguien extrafiado, sorprendido, confuso y
dubitante. Zaid le respondié que, “no quedé nadie alrededor de los frondosos arboles sin que le viera con sus propios 0jos
y le escuchara con sus propios oidos”. De esta manera, Ab( at-Tufail supo entonces que el asunto fue como lo dijo Al-

Kamit —que la misericordia de Dios sea sobre él-:

El dia de los arboles frondosos, aquellos de Gadir Jumm,

le distinguié con el Califato... jsi hubiera sido obedecido!

En cambio los hombres lo mercaron entre ellos,

sin antes haber yo visto que lo de tal gravedad fuera negociable,
Y asi como no he visto un dia como ese,

Tampoco he visto un derecho tan menoscabado. (N. del Autor).

16. Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nisa’f ash-Shafi1, p. 93, ed. Al-Haidarfiah, y p. 35, ed. Beirut; Sahth Muslim, t. 2, p.
362, ed. ‘Isa al-Halabf, yt. 7, p. 122, ed. Muhammad ‘Ali Subaih, Egipto, y t. 7, p. 123, ed. Al-Maktabah at-Tiyariiah, Beirut
(encontrandose el hadiz resumido); Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq
de lbn ‘Asékir, t. 2, p. 36, h. 534; Ansab al-Ashraf de Al-Baladhiri, t. 2, p. 315; ‘Abaqgat al-Anwar (Tomo: El Hadiz de
Zaqalain); t. 1, pp. 122, 125, 132, 159, 177 y 212; Al-Managqib de Al-Jawarizmi al-Hanafi, p. 93; Kanz al-‘Ummal, t. 15, p.
91.

17. Pag. 325 del tomo Il (N. del Autor).

18. En la pag. 281 del tomo IV de su Al-Musnad (N. del Autor).

19. El Hadiz de Gadir narrado por el Compariero Al-Burd’ ibn ‘Azib:

Se encuentra en: Dhaj&’ir al-‘Ugba de At-Tabari ash-Shafi‘l, p. 67; Fada’il al-Jamsah, t. 1, p. 350; Ar-Riad an-Nadirah de



At-Tabari ash-Shafif, t. 2, p. 223; Al-Fus(l al-Muhimmah de Ibn as-Sabbag al-Maliki, p. 24, el cual contiene las fatawa o
dictamenes religiosos de Yalal ad-Din as-Suidti ash-Shaf1, t. 1, p. 122; Kanz al-‘Ummal, t. 15, p. 117, h. 335, 2 ed.

Fue narrado con expresiones cercanas en: Tarjamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta'rj
Dimashq de Ibn ‘Asékir ash-Shéfi‘, t. 2, p. 47, hh.546-550; Anséab al-Ashraf de Al-Baladhiri, t. 2, p. 215; Al-Managib de
Al-Jawarizmi, p. 94; Al-Gadir de Al-Amini, t. 1, pp. 18-20; Fard’id as-Simtain, t. 1, pp. 64, 65y 71.

20. En la pag. 4 de su Al-Jas&’is al-‘Alawiiah, en el cap. “La menci6n de la posicién de ‘Alf ante Dios, Imponente y
Majestuoso”, y en la pag. 25, en el cap. “El hecho de alentar a ser su aliado y advertir respecto a serle hostil”. (N. del
Autor).

21. El Hadiz de Gadir narrado por Sa‘d ibn Abi Waqqas:

Se encuentra en: Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’i ash-Shafi‘i, p. 101, ed. Al-Haidariiah, p. 40, ed. Beirut, y p. 25,
ed. At-Tagaddum, Egipto; Fad&’il al-Jamsah, t. 1, p. 365; Al-Bidaiah wa an-Nihaiah, t. 5, p. 212; Al-Gadir, t. 1, pp. 38y
41.

22. Segun lo citado por An-Nis&’ en la pag. 25 de su Al-Jas&’is (N. del Autor).

23. Ver: Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&'l ash-Shéfi, p. 101, ed. Al-Haidarfiah, p. 41, ed. Beirut, y p. 25, ed. At-
Tagaddum, Egipto; Fadd’il al-Jamsah, t. 1, p. 365, ed. Beirut; Fard’id as-Simtain, t. 1, p. 70; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi
Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Asakir ash-Shafif, t. 2, p. 53, h. 552; Al-Gadir, t. 1, p. 38.
24. Referirse a Al-Gadir, del ‘Allamah al-Amini, t. 1, pp. 14-213, ed. Beirut; ‘Abagéat al-Anwar (Los dos tomos sobre el
Hadiz de Gadir), ed. La India; Gaiat al-Maram, y Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro
Ta’rij Dimashq de lbn ‘Asakir ash-Shéfif, t. 2, pp. 5-90.

Las palabras de ‘Umar ibn al-Jattab dirigidas a ‘Ali en el dia de Gadir: “;Felicitaciones, oh hijo de Ab( Talib! Has
amanecido y has entrado en la tarde convertido en el mawla de todo creyente y toda creyente”

Se encuentra en: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir ash-
Shafifq, t. 2, p. 50, hh. 548-550; Al-Managib de Al-JGwarizmi al-Hanafi, p. 94; Musnad Ahmad ibn Hanbal, t. 4, p. 281, ed.
Al-Maimaniiah; Al-Fusdl al-Muhimmah de Ibn as-Sabbéag al-Maliki al-Makki, p. 24; Al-Hawi lil Fatawa de As-Suilti, t. 1,
p. 122; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p. 67; Fad&'il al-Jamsah min as-Sihah as-Sittah, t. 1, p. 350; Fadd’il as-Sahabah de As-
Sam‘ani (manuscrito); Ta’rij al-Islam de Adh-Dhahabi, t. 2, p. 197, ed. Egipto; ‘llm al-Kitab, de Al-Joyah al-Hanafi, p. 161.
Fue mencionado en: Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi al-Hanafi, p. 109; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qundizi al-
Hanafi, pp. 30, 31y 249, ed. Estambul y pp. 33, 34 y 397, ed. Al-Haidariiah; At-Tafsir de Al-Fajr ar-Razi ash-Shafi, p. 3,
p. 63, ed. Dar al-‘Amirah, Egipto, y t. 12, p. 50, ed. Egipto 1375 H.Q.; Tadhkirat al-Jawass de As-Sibt ibn al-Yauzi al-
Hanafi, p. 29; Mishkat al-Masabih, t. 3, p. 246; ‘Abagat al-Anwar (Tomo: El Hadiz de Zagalain), t. 1, p. 285; Fard’id as-
Simtain de Al-Hamwini, t. 1, p. 177, cap. 13.

Fue mencionado en: Al-Gadir, t. 1, p. 272 citandolo de: Al-Musannaf de Ibn Abi Shaibah; Al-Musnad al-Kabir de Abl-I
‘Abbas ash-Shaibani; Al-Musnad de Ab( la‘la al-Msili; Tafsir ibn Mardawaih, Al-Kashf wa al-Baian de Az-Za‘labi; Ar-
Riad an-Nadirah, t. 2, p. 169, ed. Al-Janyi; Kifaiat at-Talib fi Haiat ‘Ali ibn Abi Talib de Ash-Shanqiti, p. 28; Al-Managib de
Ibn al-Yauzi al-Hanbali; Al-Jas?’is al-‘Alawiiah de An-Natanzi; Wasilat al-Muta‘abbidin de ‘Umar ibn Muhammad al-
Mul-1a; Al-Bidaiah wa an-Nihaiah de Ibn Kazir, t. 5, p. 212; Al-Jutat de Al-Magqrizi, p. 223; Badi* al-Ma‘ani de Al-Adhra‘i
ash-ShéafiT, p. 75; Sharh Diwan Amir al-Mu’minin de Al-Mubaidi, p. 406; Kanz al-‘Ummal, t. 6, p. 397; Wafa al-Wafa’ bi
Ajbar Dar al-Mustafa de As-Samh(idi ash-Shafifi, t. 2, p. 173; As-Sirat as-Sawii fi Managib Al an-Nabii de Mahm(d ash-
Shaijani al-Madani; Wasilat al-Ma’al del Shaij Ahmad Bakzir ash-Shafi‘i; Min Afad ar-Rawéfid de Hussdm ad-Din as-
Saharnabdri; Miftah an-Nayat de Al-Badajshi; Nuzul al-Abrar, también de él; Ar-Rawdah ad-Daniiah de As-San‘ant;
Ma‘ariy al-‘Ula del Shaij Muhammad Sadr al-‘Alim.

Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.) en el dia de Gadir: “De quien yo haya sido su mawla, ‘Ali es su mawla”:

Se encuentra en: Sahih at-Tirmidhi, t. 5, p. 297, h. 3797; Sunan lbn Mayah, t. 1, p. 45, h. 121; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn
Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir ash-Shafii, t. 1, p. 213, hh. 276-279, 281, 460,
461y 465,y t. 2, p. 14, hh. 509, 510, 519, 520, 524, 525, 529, 530, 531, 533, 534, 536-538, 540-542, 551, 554-557, 563,
564, 574, 575, 577-579 y 587, 1% ed. Beirut; Mayma‘ az-Zawa'’id de Al-Haizami ash-Shafii, t. 9, pp. 103, 105-108; Kanz
al-‘Ummal de Al-Muttagi al-Hindi, t. 15, pp. 91, 92, 120, 135, 143, 147 y 150, 2% ed.; Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’i
ash-Shéafi, pp. 50, 94 y 95, ed. Al-Haidariiah; Al-Mustadrak ‘ala-s Sahihain de Al-Hakim an-Nisabdri, t. 3, p. 110, donde



lo califica de sahih o muy confiable, y p. 116; Taljis al-Mustadrak de Adh-Dhahabi, impreso bajo Al-Mustadrak, t. 3, p.
110; Hiliat al-Awlia’ de Abd Na‘im, t. 5, p. 26; Usud al-Gabah de Ibn al-Azir, t. 1, p. 369, t. 3, p. 274 y t. 5, p. 208; Yami‘ al-
Us(l de Ibn al-Azir, t. 9, p. 468; Al-Managib de Al-Jiwarizmi al-Hanafi, pp. 79, 95 y 95; Ad-Durr al-Manz(r de As-Suidti,
t. 5, p. 182; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi al-Hanafi, p. 112; Managqib ‘Al ibn Abi Talib de Ibn al-Magazili ash-
Shafif, p. 19, hh. 23, 24, 30, 31, 32, 34 y 36; Al-Hawi de As-Suidti, t. 1, p. 122; Al-Yarh wa at-Ta‘dil de Ibn Abi Hatam, t.
4, seccioén 2, p. 431, ed. Haidar Abad; Musnad ibn Hanbal, t. 1, p. 88, 1% ed., y t. 2, p. 672 con una cadena de transmisién
sahih o muy confiable, y t. 4, p. 372, 12 ed.; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qundlzi al-Hanafi, pp. 31, 33, 36, 37, 38, 181, 187
y 274; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p. 67; Al-Isédbah de Ibn Hayar, t. 1, pp. 305, 372y 567, t. 2, pp. 257, 382, 408 y 509, t. 3, p. 542y
t. 4, p. 80; Al-Agani de Abi-I Faray al-Isfahani, t. 8, p. 307; Ta’rij al-Julafa’ de As-Suilti ash-Shafif, p. 169, ed. As-
Sa‘adah, Egipto y p. 65, ed. Al-Maimaniiah, Egipto; Masabih as-Sunnah de Al-Bagawi ash-Shafi, t. 2, p. 275; Kiféiat at-
Talib de Al-Kanyi ash-Shéfi‘i, pp. 58, 60, 62 y 286, ed. Al-Haidariiah, y pp. 14, 15, 16 y 153, ed. Al-Gari; Al-Imamah wa
as-Siasah de Ibn Qutaibah ad-Daindri, fall. en 276 H.Q., t. 1, 101; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani al-Hanafi, t. 1, p.
157, hh. 210, 212 'y 213; Sirr al-‘Alamin de Al-Gazali, p. 21; Mishkat al-Masabih de Al-‘Umari, t. 3, p. 243; Ar-Riad an-
Nadirah, t. 2, pp. 222-224; At-Ta’rij al-Kabir de Al-Bujari, t. 1, seccién 1, p. 375, 2% ed., Turquia; Fard’id as-Simtain, t. 1,
pp. 63y 66.

Fue narrado en las notas al pié del libro Ihgaq al-Haqgq, t. 6, pp. 228-380, citandolo de Ajbar Isfahan de Abl Na‘im, t. 1, p.
235; Fadd'il as-Sahabah de As-Sam‘ani ash-Shafi (manuscrito); Al-Yam‘ bain as-Sihah de Razzin al-‘Abdari
(manuscrito); Ta’rij al-Islam de Adh-Dhahabi, t. 2, p. 196; Al-Bidaiah wa an-Nihaiah, t. 5, pp. 211-214, y t. 7, pp. 334, 338,
348 y 448; Al-Managib de ‘Abdul-lah Ash-Shéfi‘T, p. 106 (manuscrito); Wafa’ al-Wafd’, t. 2, p. 173; Miftah an-Naya de Al-
Badajshi, p. 58 (manuscrito); Taisir al-UsUl de Ibn ad-Dubai', t. 2, p. 147, ed. NUl-e Keshvar; Ramiz al-Ahadiz de An-
Nagshabandi, p. 168; Ta'rij Bagdad de Al-Jatib al-Bagdadi, t. 8, p. 290; Al-Kuna wa al-Asm&’, de Ad-Daulabi, t. 1, p. 160,
ed. Haidar Abad; Nuz-hat an-Nadzirin, p. 39; Al-Yarh wa at-Ta‘dil de Ibn al-Mundhir, t. 4, seccién 2, p. 431; Ajlag an-
Nabii de ‘Abdul-lah al-Isfahani; Ash-Shadharat adh-Dhahabiiah, p. 54; Ajoar ad-Dual de Al-Qarmani, p. 102; Sharh
UryGzah ash-Shaij al-Jazrayi, también de él, pp. 275 y 293 (manuscrito); Dhaj&’ir al-Mawariz de An-Nablusi, t. 1, p. 213;
Kun(z al-Hag&’iq de Al-Manawi, seccién: “La letra mim”, ed. Bllaq; Aryah al-Matalib del Shaij ‘Ubaidul-ah al-Hanafi, pp.
36, 448, 564, 568, 570, 571, 579 y 581; Al-Muntajab min Sahih al-Bujari wa Muslim de Muhammad ibn ‘Uzman al-
Bagdadi, p. 217 (manuscrito); Fath al-Baian de Hasan Jan al-Hanafi, t. 7, p. 251, ed. Blaq; Al-Arba‘in de lbn Abi al-
Fawaris, p. 39 (manuscrito); Al-I‘tigad ‘ala Madh-hab as-Salaf de Al-Baihagf, p. 182; Al-Arba‘in Hadizan de Al-Harawi
(manuscrito); Al-Mu‘tasar min al-Mujtasar, t. 2, p. 332, ed. Haidar Abad; Muwaddih Awham al-Yam*‘ wa at-Tafriq de Al-
Jatib al-Bagdadi, t. 1, p. 91; At-Tahdhib de Ibn Hayar al-‘Asqalani ash-Shafi, t. 1, p. 337; Al-Baian wa at-Ta'rif de Ibn
Hamzah, t. 2, p. 230; Al-Ad-dad, pp. 25 y 180; Al-‘Uzmaniiah de Al-Yahidz, pp. 134 y 144; Muijtalaf al-Hadiz de Ibn
Qutaibah, p. 52; An-Nihaiah de Ibn al-Azir al-Yazari, t. 4, p. 346, ed. Al-Muniriiah, Egipto; Ar-Riad an-Nadirah de
Muhibbuddin at-Tabari ash-Sh&fi‘, t. 2, p. 244, ed. Al-Janyi, Egipto; Duwal al-Islam, t. 1, p. 20; Tadhkirat al-Huffadz de
Adh-Dhahabi, t. 1, p. 10; Al-Mawagqif de Al—iyi, t. 2, p. 611; Sharh al-Magasid de At-Taftazani, t. 2, p. 219; Sharh Diwan
Amir al-Mu’minin de Al-Mubaidi, p. 4 (manuscrito); Muntajab Kanz al-‘Ummal de Al-Muttaqi al-Hindi, impreso en los
margenes de Musnad Ahmad, t. 5, p. 30; Faid al-Qadir de Al-Manawi ash-Shafii, t. 1, p. 57; Asna al-Matalib fi Ahadiz
Mujtalaf al-Maratib, p. 221; Ar-Rawd al-Az-har de Al-Qandar al-Hindi, p. 94; Al-Yami* as-Saghir de As-Suidti, h. 900; Al-
Kuna wa al-Asméa’ de Ad-Daulabi, t. 2, p. 88.

Fue narrado en Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq, citandolo de: Al-
Mu‘yam al-Kabir de At-Tabaranti, t. 1, hoja 149 y hoja 205 (manuscrito); Al-Fad&’il de Ahmad ibn Hanbal, hh. 82, 91y 139,
en el cap. de “Las virtudes de Amir al-Mu’minin” (manuscrito); Al-Kamil de Ibn ‘Adii, t. 2, hoja 20 (manuscrito). También
fue mencionado en lhgaq al-Haqg, t. 6, p. 304, citandolo de: Ash-Sharaf al-Mu’abbad li Al-i Muhammad de An-Nabhani
al-Bair(ti, p. 111; Magasid at-Talib, de Al-Barzanyi, p. 11; Ta’rij Al-i Muhammad de Bahyat Afandi, p. 121; Buldg al-
Amani, impreso en los margenes de Al-Fath ar-Rabbani, t. 21, p. 213.

Dijo el Mensajero (s.a.w.) en el dia de Gadir: “De quien yo haya sido su mawl3, ‘Ali es su mawla. ;Dios mio! Sé leal amigo
de quien sea su leal amigo, y se enemigo de quien le sea hostil™:

Se encuentra en: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir ash-
Shafif, t. 1, p. 211, h. 275, y t. 2, p. 5, hh. 501, 503-506, 512, 526, 527, 532, 535, 539, 543, 545, 546, 549, 561, 566-568,



570-573, 580 y 583, 1 ed. Beirut; Jasd’is Amir al-Mu’minin de An-Nis&’i ash-Shafi‘i, pp. 96, 100 y 104, ed. Al-Haidariiah,
pp. 23y 25, ed. At-Tagaddum, Egipto; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyt ash-Shafi‘l, pp. 56, 59 y 62, ed. Al-Haidariiah, y pp. 14
y 17, ed. Al-Gari; Managqib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn al-Magazili ash-Shafi‘T, p. 16, hh. 23, 26, 27, 29, 33, 37, 38 y 155; Usud
al-Gabah de Ibn al-Azir ash-Shafi, t. 1, p. 367, t. 2, p. 233, t. 3, pp. 92, 93, 307 y 321, t. 4, p. 28y t. 5, pp. 6, 205 y 275;
Musnad Ahmad ibn Hanbal, t. 2, h. 961 con una cadena de transmision sahih o muy confiable, ed. Dar al-Ma‘arif, Egipto, y
t. 4, p. 281, 1 ed.; Shawahid at-Tanzil de Al-Hakim al-Haskani al-Hanafi, t. 1, p. 190, hh. 245, 247 y 248; Mayma‘ az-
Zaw?’id de Al-Haizami ash-Shéafii, t. 7, p. 17, y t. 9, pp. 104-108; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qund(zi al-Hanafi, pp.
30-33, 37-38, 206, 249, 274 y 281 donde lo considera sahih o muy confiable, ed. Estambul, y pp. 33-37, ed. Al-Haidariiah;
Ansab al-Ashraf de Al-Baladhiri, t. 2, p. 112; Ta’rij al-la‘qlbi, t. 2, p. 93; Al-Mustadrak ‘ala as-Sahihain de Al-Hakim an-
Nisabdri, t. 3, pp. 116 y 371; Magtal al-Husain de Al-Jiwarizmi al-Hanafi, t. 1, p. 47; Managib al-Kalabi, extraido de Al-
Musnad, h. 31, impreso al final de Al-Managib, de Ibn al-Magazili; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi al-Hanafi, p.
109; Al-FusUl al-Muhimmah de Ibn as-Sabbag al-Maliki, pp. 23 y 24; Dhaj&’ir al-‘Ugba, p. 67; al-Managib de Al-
JOwarizmi al-Hanafi, p. 93; Al-Hawi lil Fatawa; t. 1. p. 122; Mizan al-Itidal de Adh-Dhahabi, t. 3, p. 294; Al-Isti‘ab de Ibn
‘Abd al-Birr al-Maliki, impreso en los margenes de Al-Isabah, t. 3, p. 36; Ta’rij al-Julafa’ de As-Suilti ash-Shafi, p. 169,
ed. As-Sa‘adah, Egipto y p. 65, ed. Al-Maimanfiiah, Egipto; As-Sawa‘iq al-Muhrigah de lbn Hayar al-Haizami ash-Shafi,
p. 25 donde lo cataloga como sahih o muy confiable y p. 73, ed. Al-Maimaniiah, Egipto, y p. 41 donde lo cataloga como
sahih o muy confiable y p. 120, ed. Al-Muhammadiiah; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t. 4, p. 388, 1% ed.
Egipto y t. 19, p. 217, ed Egipto, investigado por Muhammad Abl Fadl; At-Tafsir al-Kabir, de Al-Fajr ar-Razi ash-Shafi‘,
t. 3, p. 636, ed. Dér al-‘Amirah, Egipto, y t. 12, p. 50, ed. Egipto 1375 H.Q.; Mishkat al-Masabih, de Al-‘Umari, t. 3, p. 246;
Kanz al-‘Ummal, t. 15, p. 138, hh. 400-401, 426 y 430, 2% ed.; Ar-Riad an-Nadirah, de Muhibbuddin at-Tabari ash-Shafi,
t. 2, p. 223; Ajbar Isfahan, de Abd Na‘im, t. 1, p. 107 y t. 2, p. 227; Ta’rij Bagdad de Al-Jatib al-Bagdadi, t. 14, p. 236; Ash-
Sharaf al-Mu’abbad, de An-Nahbani, p. 113; Safwat as-Safwat de Ibn al-Yawzi al-Hanbali, t. 1, p. 121; Nihaiat al-‘Uqll
de Al-Fajr ar-Razi ash-ShafiT, p. 199; Al-Mu‘tasar min al-Mujtasar de lGsuf ibn Msa al-Hanafi t. 2, p. 301; Ta’rij al-Islam
de Adh-Dhahabi; Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t. 1, pp. 71y 77.

Fue narrado en Ihgaq al-Haqg, t. 6, p. 228-380 citandolo de: Aryah al-Matalib de ‘Ubaidul-lah al-Hanafi, pp. 213, 560, 562,
563, 572, 574, 577, 580 y 679, ed. Lahar; Al-Bidaiah wa an-Nihaiah de Ibn Kazir, t. 5, pp. 210, 211, 213,219y 366, y t. 7,
p. 346; Tafsir az-Za‘labi (manuscrito); Wafa’ al-Wafa’ de As-Samh(di, t. 2, p. 173; Al-I‘tigad ‘ala Madh-hab as-Salaf de
Al-Baihagi, p. 195; Al-Kaf ash-Shaf de Ibn Hayar al-‘Asqgalani ash-Shéafii, pp. 29 y 95, ed. Egipto; Fad?'il as-Sahabah de
As-Sam‘ani (manuscrito), Ar-Raud al-Az-har, p. 100; Sa‘d ash-ShumUs wa al-Agmar, p. 209; Durar Bahr al-Managib, p.
92 (manuscrito); Miftah an-Naya de Al-Badajshi, p. 57 donde lo cataloga como sahih o muy confiable (manuscrito); Naqd
‘Ain al-Mizan del Shaij Muhammad Bahyat, p. 22; Ta’rij Al-i Muhammad de Bahyat Afandi, p. 48; Mujtalaf al-Hadiz de Ibn
Qutaibah ad-Daindri, p. 276; Mu‘yam ma Ista‘yam de Ab( ‘Ubaid al-AndalUsi, t. 2, p. 368; Ash-Shifa’ de Al-Q&adi ‘Alfiad, t.
2, p. 41; Raudat al-Yannat de Al-Asfazari, p. 158; Al-Kawakib ad-Durriiah de Al-Manawi ash-Shafif, t. 1, p. 39.

Dijo el Mensajero (s.a.w.) en el dia de Gadir: “De quien yo haya sido su mawl3, ‘Ali es su mawla. ;Dios mio! Sé leal amigo
de quien sea su leal amigo, sé enemigo de quien le sea hostil, auxilia a quien le auxilie y abandona a quien le abandone”.
Se encuentra en: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir ash-
Shafif, t. 2, p. 13, hh. 508, 513-515, 523, 544, 562 y 569, 1* ed. Beirut; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi ash-Shéfii, p. 63, ed.
Al-Haidariiah, y p. 17, ed. Al-Gari; Kanz al-‘Ummal, t. 6, p. 403, 12 ed, y t. 15, p. 115, hh. 332 y 402, 22 ed.; Shawahid at-
TanZil fi-I Aiat an-Nazilah fi Ahl al-Bait de Al-Hakim al-Haskani al-Hanafi, t. 1, p. 157, h. 211, y p. 192, h. 250; Mayma'
az-Zaw&'id de Al-Haizami ash-Shafif, t. 9, p. 105; Is‘af ar-Raghibin del Shaij Muhammad as-Subban ash-Shafi, impreso
en los margenes de N{r al-Absar, p. 151, ed. As-Sa‘idiiah, y p. 137, ed. Al-‘Uzmaniiah; Jas&’is Amir al-Mu’minin de An-
Nis&’t Ash-Shafi, p. 96, ed. Al-Haidariiah y pp. 26 y 27, ed. Egipto; Al-Milal wa an-Nihal de Ash-Shahrestani ash-Shafi,
t. 1, p. 163, (offset) ed. Beirut, e impreso en los mérgenes de Al-Fasl, de Ibn Hazm, t. 1, p. 220, offset a la impresién de
Egipto; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abil Hadid, t. 1, pp. 209 y 289, 12 ed. Egipto, y t. 2, p. 289 y t. 3, p. 208, ed. Egipto,
investigado por Muhammad Abdl Fadl; Muntajab Kanz al-‘Ummal, impreso en los margenes de Musnad Ahmad, t. 5, p. 32;
Anséb al-Ashraf de Al-Baladhiri, t. 2, p. 112; Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi al-Hanafi, p. 112; Al-Manaqib de
Al-JGwarizmi al-Hanafi, pp. 80, 94 y 130; lanabi* al-Mawaddah de Al-Qunddzi al-Hanafi, p. 249, ed. Estambul, y p. 297,
ed. Al-Haidarfiah.



Las palabras de ‘Umar ibn al-Jattab en el dia de Gadir que expresan: “;Bravo! {Bravo por ti, oh hijo de Ab( Talib! Te has
convertido en mi mawla y en el mawla de todo musulman”.

Se encuentra en: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asakir ash-
Shafif, t. 2, pp. 75, 575, 577 y 578, 1* ed. Beirut; Manaqib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn al-Magézili ash-Shafi1, p. 18, h. 24; Al-
Managib de Al-Jawarizmi al-Hanafi, p. 94; Ta’rij Bagdad de Al-Jatib al-Bagdadi, t. 8, p. 290; Shawahid at-Tanzil de Al-
Hakim al-Haskani al-Hanafi, t. 1, p. 158, h. 213; Sirr al-‘Alamin de Ab( Hamid al-Gazali, p. 21; Ihgaq al-Haqq, t. 6, p.
256; Al-Gadir de Al-Amini, t. 1, p. 132; Far&’id as-Simtain de Al-Hamwini, t. 1, p. 77.

25. Estos son algunos de sus versos con los que respondié a Al-Walid ibn ‘Ugbah ibn Abi Mu'it, segtn lo citado por
Muhammad Mahmd ar-Rafif en la Introduccién de Sharh al-Hashimiiat, p. 8 (N. del Autor).

[1111]
SHARES

Carta 55

19 de Muharram de 1330 H.L.

1. ¢ Qué caso tiene argumentar en base al mismo considerando

que no tiene el grado de tawatur?

Los Shias son unanimes en que se debe considerar el tawétur en aquello sobre lo cual argumentan
para el Imamato, puesto que para ellos el mismo forma parte de los fundamentos de la religion.
Entonces, ¢qué caso tiene que argumentes mediante el Hadiz de Gadir considerando que para los

sunnis no tiene tawdtur, aln cuando eso estuviera establecido a través de sus vias confiables?

Was Salam.

S.

[1111]
SHARES

Carta 56

22 de Muharram de 1330 H.L.

Te es suficiente aqui como aspecto de la argumentacion, lo que anteriormente ya hemos dicho -en la
Carta 24.



1. Las reglas naturales dictaminan el tawatur del texto de Gadir

Ademas, el tawétur del Hadliz de Gadir,1 es algo dictaminado por las reglas con las que Dios creé la
naturaleza; y esa es la situacion de todo gran hecho histoérico en el cual participa gran parte de la
comunidad y tiene lugar ante la mirada y oidos de miles de personas congregadas pertenecientes a la
misma y provenientes de diferentes lugares, de manera que lleven la noticia de su acontecer a la gente

gue no estuvo presente.2

Especialmente, si después de ello es objeto de especial consideracion por parte de su familia y leales
amigos a lo largo de las generaciones hasta hacer llegar su anuncio y difusion a todo lugar.3 ¢ Acaso su
narracion -siendo tal su situacion- podria considerarse una narracion de transmision individual (jabar
wahid-)?4

iNo es asi! Sino que necesariamente debe propagarse como lo hace la [luz de la] mafana, delineando

los bordes de la tierra y del mar. «...Y no encontraras alteracion alguna en la practica de Dios» (35: 43).

2. La especial consideracion de Dios, Imponente y Majestuoso,

para con el mismo

El Hadiz de Gadir fue objeto de una especial consideracion por parte de Dios, Imponente y Majestuoso,
desde que El, Bendito y Exaltado Sea, lo revelé a Su Profeta (s.a.w.) e hizo descender al respecto
aleyas del Quran que los musulmanes recitan durante la noche y en los extremos del dia, recitandolas
tanto en soledad como publicamente, en sus suplicas 0 en sus oraciones, sobre las maderas de sus

pulpitos y en lo alto de los minaretes (diciendo):

«;Oh Mensajero! Anuncia lo que te ha sido revelado por parte de Tu Sefior, y si no lo haces, entonces
no habras comunicado Su Mensaje. En verdad que Dios te mantendra indemne de la gente...». (5: 67).5

Cuando ese dia anuncié el Mensaje, estipulando a ‘Ali para el Imamato, y designé su sucesién para el
Califato, Dios, Imponente y Majestuoso, reveld la aleya: «Hoy, os he perfeccionado vuestra religion, he
completado Mi gracia para con vosotros, y Me ha complacido para vosotros el Islam como religion» (5:
3).6

iBravo! jBravo! «Ese es el Favor de Dios, el cual oforga a quien le place» (5: 55). En verdad que quien

observa estas aleyas, queda pasmado ante toda esa especial consideracion.

3. La especial consideracion del Mensajero de Dios (s.a.w.)

Si la especial consideracion de Dios fue de esta manera, no es de extranarse que la especial
consideracion del Mensajero de Dios (s.a.w.) [para con el hadiz] haya sido como fue, de manera que

cuando se acercaba su hora y se le anuncio su cercano fallecimiento —por orden de Dios- resolvid



proclamar la Wilaiah de ‘Ali en la Gran Peregrinacion frente a todos, y no contentarse con la
estipulacion textual explicita expresada en su casa el Dia de la Advertencia [a su clan familiar] en La
Meca,7 ni con otras estipulaciones textuales consecutivas que tuvieron lugar, algunas de las cuales ya

has escuchado.

Asi, anuncié a la gente antes de las ceremonias de la Peregrinacion que ese afo él realizaria la
“Peregrinacion de Despedida”. De esa manera, la gente vino hacia él desde toda alejada comarca y
salieron de Medina alrededor de cien mil personas o mas.8 Y en el dia de la estancia en ‘Arafat
“e

proclamo entre la gente:
‘Ali”.9

Ali es de mi y yo soy de ‘Ali, y nadie desempefia mis deberes excepto yo y

Cuando regreso junto a quienes estaban con él de entre esos miles y llegaron al valle de Jumm,
descendi6 ante él el “Espiritu Fiel” (Gabriel) trayendo la “Aleya de la Anunciacion” (diat at-tablig) de
parte del Senor del Universo. Entonces hizo un alto de manera que le alcanzasen quienes se habian

retrasado entre la gente y volvieran quienes se habian adelantado.

Cuando se congregaron, rezé con ellos la oracién obligatoria [del mediodia] y luego les habl6 de parte
de Dios, Imponente y Majestuoso, exponiendo publicamente la estipulacidon textual sobre la Wildiah de
‘All, habiendo tu ya escuchado algunos segmentos de sus sucesos, en tanto que lo que [todavia] no
has escuchado es mas correcto y mas explicito, si bien lo que ya escuchaste te es suficiente. Esto fue
comprendido por todo aquel que en ese dia se encontraba con el Mensajero de Dios (s.a.w.) entre esas

masas que ascendian a cien mil personas,10 provenientes de diferentes regiones.

La préactica de Dios, Imponente y Majestuoso, la cual no es objeto de alteracidén en su Creacion,
conlleva el tawétur del Hadliz a pesar de los obstaculos que contuviesen su transmision. Ademas, los
Imames de Ahl al-Beit (a.s.) dispusieron métodos para su propagacion y difusién que representan la

sapiencia misma.

4. La especial consideracion del Emir de los Creyentes (a.s.)

Te es suficiente sobre el particular lo realizado por el Emir de los Creyentes (a.s.) durante los dias de su
califato, cuando congregd a la gente [que se encontraba] en Ruhbah y dijo: “Conmino por Dios a todo
hombre musulman que haya escuchado al Mensajero de Dios (s.a.w.) decir el dia de Gadir Jumm lo
que dijo, que se yerga y testimonie lo que escucho, y que no se levante sino aquel que lo haya visto con

sus propios ojos y escuchado con sus propios oidos”.

Y he ahi que se levantaron treinta Companeros entre los que habia doce que habian participado en la
Batalla de Badr, y dieron testimonio de que tomé su mano y le dijo a la gente: “; Sabéis que tengo
primacia sobre los creyentes por sobre si mismos?”. Dijeron: “Si”. Dijo (s.a.w.): “De quien yo haya sido
su mawla éste es su mawld. jDios mio! Sé leal amigo de quien sea su leal amigo y sé enemigo de quien

le sea hostil...”. 11



Como tu sabes, considerar posible que treinta Companeros se hayan confabulado para mentir es algo
que no acepta el intelecto, por lo que entonces es categorico e indudable el tawétur que se alcanza con
su solo testimonio. Este Hadliz fue comunicado como proveniente de esos [treinta Companeros] por
todos aquellos grupos de personas que se encontraban en Ruhbah, quienes lo difundieron después que

se dispersaron por las diferentes regiones, esparciéndose en todas direcciones.

Como es evidente, lo acontecido ese dia en Ruhbah tuvo lugar durante el califato del Emir de los
Creyentes (a.s.), a quien le fue dada la bai‘ah o juramento de fidelidad en el afio 35 (de la hégira lunar),

habiendo ocurrido el dia de Gadir durante la “Peregrinacion de Despedida” en el afo 10.

Asi, entre esos dos eventos -como minimo- transcurrieron veinticinco anos, durante los cuales tuvieron
lugar sucesos como pestes devastadoras, guerras, conquistas y expediciones militares en tiempos de
los tres [primeros] califas. En este periodo -el cual comprende un cuarto de siglo-, por la sola
prolongacién del mismo, sus guerras, invasiones, y lo arrasador de una peste devastadora, ya habia
fallecido la mayor parte de aquellos ancianos y viejos Companferos, asi como tantos jovenes -a causa
del yihad- presurosos por dirigirse al encuentro con Dios, Imponente y Majestuoso, y con Su Mensajero

(s.a.w.).

De esta manera, con relacion a los que murieron, no permanecian con vida sino unos pocos, y aquellos
que permanecian con vida se encontraban dispersos en la Tierra, y no se encontraban en Ruhbah mas
que aquellos hombres que estaban con el Emir de los Creyentes (a.s.) en [su ingreso a] Irak, sin

encontrarse las mujeres.

A pesar de todo ello, se irguieron treinta Comparneros del Profeta (s.a.w.) de los cuales doce habian
participado en la Batalla de Badr y dieron testimonio de haber escuchado el Hadiz de Gadir
directamente del Mensajero de Dios (s.a.w.). Y cuantas personas hubo cuya animosidad les hizo
permanecer sentadas y no erguirse para cumplir con la obligacién de brindar testimonio, como sucedi6

con Anas ibn Malik,12 y otros, quienes fueron afligidos por la suplica del Emir de los Creyentes (a.s.).13

Si le hubiera sido posible reunir a todos aquellos de entre los Compareros, tanto hombres como
mujeres, que en ese dia se encontraban con vida y conminarles como lo hizo en Ruhbah, habrian
testimoniado considerables veces mas personas que esos treinta. ;Qué piensas entonces que hubiera
sucedido si le hubiera sido posible conminar a la gente del Hiyaz antes de que hubiera transcurrido todo
ese tiempo desde la época [del suceso] de Gadir?

Reflexiona en esta sdlida realidad y encontraras el mayor indicio del grado de tawatur del Hadiz de
Gadir. Te basta de entre las tradiciones transmitidas lo citado por el imam Ahmad (ibn Hanbal) -entre
los hadices de Zaid ibn Argam, en la pag. 370 del tomo IV de su Al-Musnad- de Ab( at-Tufail, quien
dijo: “Ali reunié a la gente en Ruhbah y luego les dijo: “Conmino por Dios a todo hombre musulman que
haya escuchado lo que dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.) el dia de Gadir Jumm cuando se irgui6”, y se

levantaron treinta entre la gente.



Dijo (el narrador): Dijo Abd Na‘im: “Se levantaron muchas personas y dieron testimonio de cuando (el
Mensajero) tomoé su mano y le dijo a la gente: “; Acaso no sabéis que tengo primacia sobre los
creyentes por sobre si mismos?”. Dijeron: “Asi es, joh Mensajero de Dios!”. Entonces dijo: “De quien yo
haya sido su mawla, éste es sumawl/d. Dios mio! Sé leal amigo de quien sea su leal amigo y sé

enemigo de quien le sea hostil”.

Dijo Ab( at-Tufail: “Sali de alli como si tuviera algo [de recelo] en mi interior —esto es, a causa de que
las masas de la comunidad no hubieran actuado en base a este Hadiz- y me encontré con Zaid ibn
Argam vy le dije: “iYo escuché a ‘Ali decir tal y cual cosa!”. Dijo Zaid: “;Y qué es lo que objetas? En

verdad que yo escuché al Mensajero de Dios (s.a.w.) pronunciar esas palabras con relacién a él”.14

A todo esto yo digo: Si agregas al testimonio de los treinta Comparneros estas palabras de Zaid y
aquellas pronunciadas por ‘Ali ese dia sobre este tema, el total de quienes narraron el Hadliz ese dia es

de 32 Companeros.

El imam Ahmad cité entre los hadices de ‘Ali, en la pag. 119 del tomo | de su A/-Musnad, de
‘Abdurrahman ibn Abf Laila, que dijo: “Vi a ‘Ali en Ruhbah conminar a la gente, diciendo: “Conmino por
Dios a quien haya escuchado al Mensajero de Dios (s.a.w.) decir el dia de Gadir Jumm: “De quien yo
haya sido su mawi/a, ‘Ali es su mawl/4”, cuando se irguié y testimonié. Y que no se levante sino quien lo

haya visto”.

Dijo ‘Abdurranman: “He ahi que se levantaron doce de los que participaron en la Batalla de Badr. Es
como si ahora mismo estuviera viendo a uno de ellos. Dijeron: “Testimoniamos que nosotros
escuchamos al Mensajero de Dios (s.a.w.) decir el dia de Gadir Jumm: “; Acaso no tengo primacia
sobre los creyentes por sobre si mismos, siendo mis esposas sus madres?”. Dijimos: “Asi es, joh
Mensajero de Dios!”. Entonces dijo: “De quien yo haya sido su maw/4, ‘Ali es su mawl/d. ;Dios mio! Sé
leal amigo de quien sea su leal amigo, y sé enemigo de quien le sea hostil”. 15

El imam Ahmad lo cita [también] de otra via al final de la pagina mencionada, diciendo: “;Dios mio! Sé
leal amigo de quien sea su leal amigo, sé enemigo de quien le sea hostil, auxilia a quien le auxilie y
abandona a quien le abandone”. Dijo: Entonces se levantaron a excepcion de tres que no lo hicieron,

por lo que suplico contra ellos y fueron afligidos por su suplica. 16

Si anades a ‘Ali y a Zaid ibn Argam a los 12 mencionados en el Hadiz, entonces los participantes de la
Batalla de Badr [que testimoniaron el Hadliz] seran 14, como es evidente. Quien investiga los hadices
relativos a la conminacion de Ruhbah, se percatara de la sabiduria del Emir de los Creyentes para

difundir y propagar el Hadiz.

5. La especial consideracion de Al-Husain (a.s.)

El Sefor de los Martires, Abl ‘Abdul-lah al-Husain (a.s.), en épocas de Mu‘awiiah, asumié una postura



en la cual la verdad resplandecio con firmeza, que fue similar a aquella asumida por el Emir de los

Creyentes en Ruhbah.

Ello tuvo lugar cuando congreg6 a la gente durante los dias de las ceremonias de la Peregrinacion en
‘Arafat, y exalté la memoria de su abuelo, su padre, su madre, y su hermano, de manera que nadie

escucho a nadie tan elocuente y sapiente que someta a los oidos y cautive las miradas y los corazones.

Reunio [diversos] temas en su disertacion de un modo tal que desperto [el discernimiento], hizo un
repaso de sucesos y los escudrifid, confiriendo al dia de Gadir su derecho y observando su justo valor.

Esa gran postura tuvo sus efectos en brindar celebridad y difundir el Hadiz de Gadir. 17

6. La especial consideracion de los Nueve Imames (a.s.)

Los nueve Imames de entre sus venerables descendientes, emplearon métodos para divulgar y
propagar este Hadliz, los cuales te muestran una sapiencia perceptible con todos los sentidos. Todos los
afnos ellos solian tomar el dia 18 [del Mes] de Dhi-I Hiyyah como dia festivo, en el cual se reunian para
expresar sus felicitaciones y alegria con todo jubilo y regocijo, y en el cual se aproximaban a Dios,

Imponente y Majestuoso, mediante el ayuno y la oracién, e implorando a Dios, Glorificado Sea.

[En ese dia] se incrementaban sus acciones de caridad y benevolencia, como agradecimiento por las
bendiciones que Dios les habia conferido en un dia como ese mediante la estipulacion textual del Emir

de los Creyentes (a.s.) para el Califato y la designacién de su sucesion mediante el Imamato.

[En ese dia,] solian estrechar los vinculos con los parientes, eran prédigos con sus familias, visitaban a

sus hermanos, cobijaban a sus vecinos, y exhortaban a sus leales partidarios a hacer todo ello.

7. La especial consideracion de los Shias

Es por esto que el dia 18 de Dhi-I Hiyyah de cada afo es festivo para la Shi‘ah de todas las épocas y
todas las regiones. 18 En ese dia se refugian en sus mezquitas para rezar las oraciones obligatorias y
las meritorias, recitar el Sagrado Quran y leer las suplicas tradicionales, en agradecimiento a Dios,
Glorificado Sea, por haber perfeccionado Su Religion y completado Su Gracia mediante el Imamato del

Emir de los Creyentes (a.s.).

Luego se visitan entre si, y alegres y jubilosos estrechan sus vinculos, aproximandose a Dios,
Imponente y Majestuoso, mediante acciones de caridad y benevolencia, y brindando felicidad a los

parientes y vecinos.

Cada ano en ese dia visitan el Santuario del Emir de los Creyentes (a.s.), siendo los congregados ante
su sepulcro no menos de cien mil personas que llegan desde toda alejada comarca para adorar a Dios
como solian adorarle en un dia como ese los benditos Imames, a través del ayuno, la oracion y la

contricion a El, y aproximarsele con acciones de caridad y limosnas.



Estos no se dispersan sino hasta rodear el sagrado sepulcro, y dirigirle en salutacién de visita (zidrah)
palabras legadas por uno de sus Imames, las cuales contienen el testimonio de las nobles posturas y
grandes antecedentes del Emir de los Creyentes, sus padecimientos por implementar las reglas de la
religion y servir al Sefior de los profetas y mensajeros divinos, asi como sus cualidades y virtudes, entre
las que se cuenta el hecho de que el Profeta le haya designado sucesor y [expresado] su estipulacion
textual a su favor el dia de Gadir.

Esta es la costumbre practicada cada afio por los Shias. Sus disertantes han continuado en cada época
y region con esa conminacion mediante el Hadiz de Gadir, ya sea trasmitiéndolo con sus cadenas de
transmision, o sin las mismas, siendo habitual entre sus poetas componer versos en honor al mismo

gque mencionan en sus elegias, tanto antiguamente19 como en el presente.

De esta manera, no queda lugar para la duda respecto a su fawdtur a través de las vias de Ahl al-Beit

(a.s.) y sus seguidores.

En cuanto a la preservacion de sus palabras textuales, los difusores del mismo alcanzaron las mas
elevadas metas, dedicando su especial consideracion para registrarlo, resguardarlo, difundirlo y
propagarlo.

Te es suficiente al respecto lo que puedes observar sobre el tema en los cuatro libros [principales de la
Shi‘ah] asi como en otros masanid (o libros de compilaciones de hadices) de la Shi‘ah que contienen
una inmensa cantidad de narraciones provistas de profusas vias de transmision que llegan al Profeta
(s.a.w.) y cadenas con la mencion completa y continua de sus transmisores. A quien analice las mismas

se le manifestara el tawatur de este Hadliz a través de sus preciadas vias de transmision.20

8. Su grado de tawatur por vias sunnis

Incluso no cabe duda de su fawatur a través de las vias sunnis,21 tal como lo juzgan las reglas

naturales; puesto que, como tu escuchaste,

«No hay alteracion en la creacion de Dios. Esa es la religion recta, pero la mayoria de la gente no lo
sabe» (30: 30).

El autor de A/-Fatawa al-Hamidiiah -a pesar de su intransigencia- manifiesta explicitamente el tawétur
del Hadiz en su breve tratado llamado As-Salawét al-Féjirah fi al-Hadiz al-Mutawatirah. Asimismo As-
Suilti y otros registradores de hadices como él lo manifestaron textualmente.

Ahi tienes a Muhammad ibn Yarir at-Tabari, el autor de los dos famosos libros de Tafsir (Exégesis
Quranica) y Ta'rij (Historia), a Ahmad ibn Muhammad ibn Sa‘id ibn ‘Ugdah y a Muhammad ibn Ahmad
ibn ‘Uzman adh-Dhahabi, quienes procedieron a reunir las vias de transmision del Hadiz de manera

que cada uno de ellos redacté un libro aparte sobre el mismo.22



Fue citado por ibn Yarir en su libro a través de setenta y cinco vias. Fue citado por ibn ‘Ugdah en su
libro a través de ciento cinco vias.23 Adh-Dhahabi, a pesar de su intransigencia, lo consideré sahih o

muy confiable en muchas de sus vias de transmision.24

En el capitulo XVI de Gaiat al-Maram hay ochenta hadices transmitidos por vias sunnis sobre el texto
estipulante del Hadliz de Gadir, a pesar de no haber registrado lo citado por At-Tirmidhi, An-Nisa’i, At-

Tabarani, Al-Bazzar, Abl la‘la, ibn Kazir, y muchos otros de aquellos que transmitieron este Hadliz.

As-Suilti menciona este Hadiz al tratar sobre ‘Ali en su libro Ta'rij al-Julafa’, citandolo de At-Tirmidht;
luego dice: “También fue citado por Ahmad [ibn Hanbal] quien lo transmitié de ‘Ali (a.s.), Aba Aiilb al-
Ansari, Zaid ibn Argam, ‘Umar [ibn al-Jattab] y Dha Murr”.25 El agrega: “[También lo transmiten] Abu
la‘la de Abl Hurairah, At-Tabarani de ibn ‘Umar, Malik ibn al-Huwairiz, Hubshi ibn Yunadah, Yarir, Sa‘d
ibn Abi Waqgas, Ab( Sa‘id al-Judri y Anas [ibn Malik]”. También agrega: “Y asimismo Al-Bazzar lo

transmite de Ibn ‘Abbas, ‘Ammarah y Buraidah... etc.”.26

Algo que indica la difusion y propagacion de este Hadiz es lo que cit6 el imam Ahmad [ibn Hanbal] en
su A/-Musnad,27 de Riah ibn al-Héariz a través de dos vias de transmision que culminan en él, donde
dice: “Lleg6 un grupo a ver a ‘Ali y le dijeron: “jLa paz sea contigo, oh nuestro maw/a!”. Dijo: “;Quiénes
sois?”. Dijeron: “Somos tus mawali,28 joh Emir de los Creyentes!”.

Dijo: “4Cémo es que soy vuestro mawl/a, siendo que sois gente arabe?”. Dijeron: “Escuchamos al
Mensajero de Dios (s.a.w.) el dia de Gadir Jumm decir: “De quien yo haya sido su mawi/d, por cierto
que éste es sumawl/d”. Dijo Riah: “Cuando se retiraron les segui y pregunté quiénes eran. Dijeron:
“Personas de entre los Ansér (los auxiliares de Medina) entre los que se encontraba Ab( Afidb al-
Ansari”.29

Entre lo que indica su tawétur esté lo citado por Abl Is-haq az-Za‘labi como exégesis de la Sdrah al-
Ma‘ariy en su Tafsir al-Kabir a través de dos cadenas de transmision acreditadas: “En el dia de Gadir
Jumm, el Mensajero de Dios (s.a.w.) convoco a las personas y éstas se congregaron; luego tomo la

A

mano de ‘Ali y dijo: “De quien yo haya sido su maw/a, ‘Ali es su mawl/d ”. Ello se difundié rapidamente
por todos lados, llegando a Al-Hariz ibn an-Nu‘man al-Fahri, quien se presenté ante el Mensajero de

Dios (s.a.w.) montado en una camella, de la cual descendié luego de hacerla arrodillar.

Entonces dijo: “;Oh Muhammad! Nos ordenaste que diéramos testimonio de que no hay divinidad mas
que Dios y que tu eres el Mensajero de Dios, y nosotros lo aceptamos de ti; nos ordenaste que
rezaramos cinco veces al dia y lo aceptamos; nos ordenaste pagar el zakat y lo aceptamos, nos
ordenaste ayunar en el mes de Ramadan y lo aceptamos, nos ordenaste peregrinar [a La Meca] y lo

aceptamos.”

“Luego no te conformaste con eso, de manera que elevaste los brazos de tu primo anteponiéndole por
sobre nosotros diciendo: “De quien yo haya sido su maw/4, ‘Ali es sumawla ”. ;Acaso esto es algo de

tu parte o proviene de Dios?”. El (s.a.w.) respondioé: “;Juro por Dios, y no hay divinidad excepto El, que



esto en verdad proviene de Dios, Imponente y Majestuoso!”. Entonces Al-Héariz se dio la vuelta
dirigiéndose a su montura en tanto decia: “;Dios mio! Si lo que dice Muhammad es verdad, entonces

haz que llueva sobre nosotros piedras del cielo o envianos un doloroso castigo”.

El no acabé a llegar hasta su montura que Dios, Glorificado Sea, le arrojé una piedra que le cayé
ingresando por su coronilla y saliéndole por el trasero, la cual lo maté. Entonces Dios, Glorificado Sea,

revelo [la siguiente aleyal]:

«Un deprecante pidio un castigo inminente * Que es para los incrédulos y nada lo puede repeler * Que

proviene de Dios, el Duefio de las ascensiones celestiales» (70: 1-3).

Aqui culmina el Hadiz con sus expresiones textuales.30 Un grupo de reconocidas personalidades sunnis

lo transmitieron como parte de las narraciones de categorica acreditacion.31
Was Salam.

Sh.

1. La condicién de mutawétir del Hadiz de Gadir:

Reconocieron su tawatur:

1. Yalal ad-Din as-Suidti ash-Shafit: En Al-Faw&’id al-Mutakazirah fi al-Ajbar al-Mutawatirah; y en Al-Azhar al-
Mutanazirah fi al-Ajbar al-Mutawatirah. Transmitieron las palabras de As-Suilti acerca del tawatur del Hadiz: El ‘Al-lamah
al-Manawi en At-Taisir fi Sharh al-Yami as-Saghir, t. 2, p. 422 y el ‘Al-lamah al-‘Azizi en Sharh al-Yami‘ as-Saghir, t. 3,
. 360.

. El Mul-1a ‘Ali al-Qari al-Hanafi en Al-Mirgat fi Sharh al-Mishkat, t. 5, p. 568.

. Yamaluddin ‘At&’ul-lah ibn Fadlul-lah ash-Shirazi en su libro Al-Arba‘in (manuscrito). Ver: Julasat ‘Abaqgat al-Anwar, t. 6,
123.

. Al-Manawi ash-Shafi en su libro At-Taisir fi Sharh al-Yami‘ as-Saghir, t. 2, p. 442.

. Mirza Majdtm ibn Mir ‘Abdul Bagi en An-Nawagis ‘ala ar-Rawafid. Ver: Julasat ‘Abagat al-Anwar, t. 6, p. 121.

o O AT W NDT

. Muhammad ibn Isma‘il al-lamani as-San‘ani en el liboro Ar-Rawdah an-Nadiiah. Ver: Ihgaq al-Haqgq, t. 6, p. 294 y
Julasat ‘Abagat al-Anwar, t. 6, p. 126.

7. Muhamamd Sadr ‘Alim en el libro Ma‘ariy al-‘Ula fi Managjib al-Murtada. Ver: Julasat ‘Abagat al-Anwar, t. 6, p. 127.

8. El Shaij ‘Abdul-lah ash-Shafi‘f en su libro Al-Arba‘in.

9. El Shaij Di&’uddin al-Mugbili en el libro Al-Abhaz al-Musaddadah fi al-Funin al-Muta‘addidah. Ver: Julasat ‘Abagat al-
Anwér, t. 6, p. 125.

10. Ibn Kazir ad-Dimashqi en su Ta’rij, al tratar la biografia de Muhammad ibn Yarir at-Tabari.

11. Ab( ‘Abdul-lah al-Hafidz adh-Dhahabi. Sus palabras acerca del tawétur del Hadiz de Gadir fueron transmitidas por lbn
Kazir en su Ta'rij, t. 5, pp. 213-214.

12. Al-Hafidz ibn al-Yazri. Transmitié sus palabras sobre al tawatur del Hadiz en su libro Asna al-Matalib min Managqib ‘Ali
ibn Abi Talib, p. 48, cuando dice: “Este es un hadiz hasan (bueno) en este sentido y sahih (muy confiable) en muchos
sentidos; presenta el grado de tawatur en su transmision de Amir al-Mu’minin ‘Ali, asi como también es mutawatir su
transmision a partir del Profeta (s.a.w.), siendo narrado por cuantiosas personas y no tienen consideracion las palabras de
quien trata de catalogarlo como da‘if (débil) entre aquellos que no tienen conocimiento sobre esta ciencia...”.

13. El Shaij Hussdmuddin al-Muttagi, mecionando ello en su libro Mujtasar Qatf al-Azhéar al-Mutanazirah.

14. Zan&'ul-lah Bani Batti. Menciond el tawatur del Hadiz en As-Saif al-Masldl. Ver: ‘Abagat al-Anwar, t. 6, p. 127.



15. Muhammad Mubin al-Kahnawi en Wasilat an-Nayat fi Fad’il as-Sadat, p. 104.

Ver el resto de las fuentes en: lhgaqg al-Haqq, t. 2, p. 423, ‘Abagat al-Anwar, y Al-Gadir de ‘Al-lamah al-Aminf, t. 1, pp.
294-313, ed. Beirut.

Las vias de transmision del Hadiz de Gadir:

. Fue narrado por Ahmad ibn Hanbal a través de 40 vias.

. Ibn Yarir at-Tabari, a través de 72 vias.

. Al-Yazri al-Magarri, a través de 80 vias.

. Ibn ‘Ugdah, a través de 105 vias.

. Abl Sa‘id as-Sayistani, a través de 120 vias.

. AbG Bakr al-Ya‘abi, a través de 125 vias.

. Muhammd al-lamani quien tiene 150 vias. Al-Gadir, t. 1, p. 14.

. Narrado por AbU al-‘Al&’ al-‘Attar al-Hamadani, a través de 250 vias. Al-Gadir, t. 1, p. 158.

© 00 N O O A WO DN =

. Mas‘lid as-Sayistani mediante 1300 cadenas de transmision.

10. Dijo el Shaij ‘Abdul-lah ash-Shafi7 en su libro Al-Managib, p. 108 (manuscrito): “...Y esta narracion -esto es, el Hadiz
de Gadir- ha sobrepasado el grado de tawatur de manera que no hay ninguna otra narracioén que haya sido transmitida a
través de tantas vias como lo fue ésta... etc”. Tal como se transmite en lhqaq al-Haqq, t. 6, p. 290.

2. El nimero de aquéllos que se encontraban junto al Profeta (s.a.w.) en Gadir Jumm:

Hay discrepancia en cuanto al numero, mencionandose las siguientes versiones:

1. Se dijo que fueron 90.000.

2. Se dijo 114.000.

3. Se dijo 120.000.

4. Se dijo 124.000, e incluso se dijo un niUmero superior, siendo éste el numero de aquéllos que partieron con él (desde
Medina); en cuanto a aquéllos que peregrinaron junto a él, es superior, debiéndose contar a otros como los residentes en
La Meca, los que llegaron junto a ‘Ali Amir al-Mu’minin (a.s.) desde el Yemen y los que llegaron con Abl Misa. Referirse
a: Tadhkirat al-Jawass, de As-Sibt ibn al-Yauzi al-Hanafi, p. 30; As-Sirah al-Halabiiah, t. 3, p. 257; As-Sirah an-
Nabawiiah, de Zaini Dahlan, impreso en los margenes de As-Sirah al-Halabiiah, t. 3, p. 3; Al-Gadir, t. 1, p. 9.

3. Declamaciones y argumentaciones mediante el Hadiz de Gadir:

1. La declamacion de Amir al-Mu’minin (a.s.) el dia del Shiira (Consejo de seis personas designadas por ‘Umar para
designar a su sucesor).

. Su declamacién en dias del gobierno de ‘Uzman.

. Su declamacién el dia de Ar-Ruhbah en Kafah.

. Su declamacion el dia de la Batalla del Camello.

. El Hadiz de Ar-Rukban (los jinetes) en Kafah.

. Su declamacion el dia de la Batalla de Siffin.

. La argumentacion de Fatimah az-Zahra’ (a.s.), la hija del Mensajero de Dios (s.a.w.) en base al Hadiz de Gadir.

. La argumentacioén del Imam al-Hasan (a.s.).

© 0O N O o~ W N

. La declamacion del Imam al-Husain (a.s.).

—_
o

. La argumentacién de ‘Abdul-lah ibn Ya‘far ante Mu‘awiiah en base al Hadiz de Gadir.

—_
—_

. La argumentacion de Barrad ante ‘Amr ibn Al-‘Ass en base al Hadiz de Gadir.

—_
n

. La argumentacion de ‘Amr ibn al-‘Ass ante Mu‘awiiah en base al Hadiz de Gadir.

—_
w

. La argumentacion de ‘Ammar ibn lasir contra el bloqueo de agua en el dia de Siffin.

—_
SN

. La argumentacion de Al-Asbag ibn Nubatah ante la asamblea de Mu‘awiiah.

—_
[&)]

. La declamacion del joven ante Abd Hurairah en base al Hadiz de Gadir en Kafah.

—_
[o)]

. La declamacién de un hombre ante Zaid ibn Argam mediante el Hadiz de Gadir.

—_
~

. La declamacién de un hombre iraqui ante Yabir ibn ‘Abdul-l4h al-Ansari.

—_
(o]

. La argumentacién de Qais ibn ‘Ubadah mediante el Hadiz de Gadir ante Mu‘awiiah.

—_
[{e]

. La argumentacion de Diramiiah al-Hay(infiah ante Mu‘awiiah.

N
o

. La argumentacion de ‘Amr al-Awdi ante los opositores de Amir al-Mu’minin (a.s.).



21. La argumentacién de ‘Umar ibn ‘Abdul ‘Aziz.

22. La argumentacion de Al-Ma’min ante los sabios mediante el Hadiz de Gadir.

Para obtener informacion sobre este tema referirse a Al-Gadir, del fallecido Al-Amini, t. 1, pp. 159y 212.

4. Jabar Wahid: Si bien su sentido literal es el de “informacién de una sola transmisién”, en la terminologia de la Ciencia
del Hadiz significa toda aquella narracion que no ha alcanzado el grado de tawatur. Recordemos que el tawatur es el
numero suficiente de transmisiones no relacionadas entre si que no dejan la posibilidad de mutua influencia en el equivoco
ni de conspiracién en la mentira, llamandose a la narracion que alcanza ese grado “mutawatirah” (N. del Traductor)

5. Para nosotros no hay discusion en el hecho de que fue revelada sobre la wilaiah de ‘Alf el dia de Gadir Jumm, siendo
nuestras narraciones al respecto mutawatir, procedentes de los Imames de la Purificada Descendencia. Te es suficiente
sobre lo transmitido al respecto a través de otros, lo narrado por el imam Al-Wahidi como interpretacion de las aleyas de la
Sura al-M&’idah, en la pag. 150 de su libro Asbab an-Nuz(l, a través de dos vias de transmision calificadas, de ‘Atiiah, de
Ab( Sa‘id al-Judri, quien dijo: “Fue revelada esta aleya «;Oh Mensajero! Anuncia lo que te ha sido revelado por parte de
tu Sefior...», en el dia de Gadir Jumm con relacion a ‘Ali ibn Abi Talib (a.s.). Al respecto yo digo: Es lo mismo citado por
Al-Hafidz Ab( Na‘im como interpretacion de la misma en su libro Nuzdl al-Qur’an, con dos cadenas de transmision. Una
de ellas procede de Ab( Sa‘id, y la otra de Ab( Rafi‘. Ello también fue narrado por el Imam Ibrahim ibn Muhammad al-
Hamuini ash-Shafi en su libro Al-Far&’id mediante diversas vias que llegan a Ab(l Hurairah. Fue citado por el imam Ab(
Is-haq az-Za‘labi como significado de la aleya en su At-Tafsir al-Kabir a través de dos cadenas de transmisién calificadas.
El hecho que antes de su revelacién el rezo haya estado establecido, el zakat haya estado prescrito, el ayuno haya estado
legislado, la Casa de Dios estuviera siendo objeto de peregrinacion, que lo permitido y lo prohibido hayan estado
evidenciados, que la shari‘ah (ley divina) haya sido regulada, y sus normas preceptuadas, da testimonio de que ello fue
asi. De otra manera, ¢qué otra cosa fuera de la sucesion implicaba todo ese énfasis y conllevaba instar a su anunciacion
de una manera que se asemeja a una amenaza? ;Y qué otro asunto fuera del Califato haria que el Profeta (s.a.w.)
temiera la sedicion por su anunciacion, al punto de necesitar la indemnidad respecto al perjuicio por parte de la gente para
llevarla a cabo?

La aleya de la Anunciacion (At-Tablig):

«;Oh Mensajero! Anuncia lo que te ha sido revelado por parte de Tu Sefior, y si no lo haces, entonces no habras
comunicado Su Mensaje. En verdad que Dios te mantendra indemne de la gente. Por cierto que Dios no guia al grupo de
los incrédulos» (Al-M&’idah; 5: 67). Fue revelada el dia 18 de Dhu-I| Hiyyah en Gadir Jumm, cuando el Mensajero (s.a.w.)
designé a ‘Ali (a.s.) como lider de la gente y como su califa después de si. Ello ocurrié un dia jueves, habiendo descendido
Gabriel (a.s.) luego de transcurridas cinco horas de la jornada y diciendo: “;Oh Mensajero! Ciertamente que Dios te envia
Sus saludos y te dice: «;Oh Mensajero! Anuncia lo que te ha sido revelado...»”.

La revelacion de esta aleya en el dia de Gadir:

Se encuentra en: Taryjamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir ash-
Shafifv, t. 2, p. 86, h. 586, ed. Beirut; Fath al-Baian fi Maqgasid al-Qur’an, del ‘Al-lamah Saiied Sadiq Hasan Jan Malik
Bihdbal, t. 3, p. 63, ed. Al-‘Asimah (El Cairo), y t. 3, p. 89, ed. Bulaq (Egipto); Shawahid at-Tanzil li Qawa‘id at-Tafdil fi-I
Aiat an-Nazilah fi Ahli-I Bait, de Al-Hakim al-Haskani, t. 1, pp. 187, 240, 243-249, 1° ed. (Beirut); Asbab an-Nuz(l, de Al-
Wahidi an-Nisabdri, p. 115, 1° ed. Al-Halabi (Egipto), y p. 150, ed. Al-Hindiiah (Egipto); Ad-Durr al-Manz(r fi Tafsir al-
Quran, de Yalaluddin As-Suidti, t. 2, p. 298, impresion offset en Beirut de la impresién en Egipto; Fath al-Qadir, de Ash-
Shaukani, t. 2, p. 60, 22 ed. Al-Halabi, y p. 57, 12 ed.; Tafsir al-Fajr ar-Razi, t. 12, p. 50, ed. Egipto (1375 H.Q.), y t. 3, p.
636, ed. Ad-Dar al-‘Amirah (Egipto); Matalib as-Su’dl de Ibn Talhah Ash-Shafi, t. 1, p. 44, ed. Dar al-Kutub (Nayaf), y p.
16, ed. Teheran; Al-Fus(l al-Muhimmah de Ibn Sabbag Al-Maliki al-Makki, p. 25, ed. Al-Haidariiah; lanabi‘ al-Mawaddah
de Al-Qand(izi Al-Hanafi, pp. 120 y 249, ed. Estambul y pp. 140 y 297, ed. Al-Haidariiah; Al-Milal wa an-Nihal de Ash-
Shahrestani, t. 1, p. 163, offset en Beirut de la impresion en Egipto; y en los margenes de Al-Fasl de Ibn Hazm, t. 1, p.
220, offset de la impresion en Egipto; Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t. 1, p. 158, h. 120, 1% ed. (Beirut).

También se encuentra en Al-Gadir del ‘Al-lamah al-Amini, t. 1, p. 214, ed. Beirut, citando de Kitab al-Wilaiah fi Turuq
Hadiz al-Gadir de Ibn Yarir at-Tabarf, el autor del famoso libro de Historia; Al-Amali de Al-Muhamili; M& Nazala min al-
Quran fi Amir al-Mu’minin (Lo que fue revelado en el Quran sobre el Emir de los Creyentes) de Abl Bakr ash-Shirazi; Al-
Kashf wa al-Baian de Az-Za‘labi (manuscrito); Ma Nazala min al-Qur’an fi ‘Ali (Lo que fue revelado en el Quran sobre ‘Alf)



de Ab( Na‘im al-Isfahant; Kitab al-Wildiah de Abi Sa‘id as-Sayistani; At-Tafsir de Ar-Ras‘ani al-Masili al-Hanbali; Al-
Jas#’is al-‘Alawiiah de An-Natanzi; ‘Umdah al-Qéri fi Sharh Sahih al-Bujari de Badr ad-Din al-Hanafi, t. 8, p. 584;
Mawaddah al-Qurba de Al-Hamadéani; Sharh Diwan Amir al-Mu’minin de Al-Mubaidi, p. 415 (manuscrito); Tafsir an-
Nisabdri, t. 6, p. 170; Tafsir al-Qur'an de ‘Abdul Wahhab al-Bujari, al explicar las palabras del Altisimo que dicen: «Di: No
os pido por ello recompensa, excepto el amor a mi familia» (42: 23); Al-Arba‘in de Yamal ad-Din as-Shirazi; Miftah an-
Naya de Al-Badajshi, p. 41 (manuscrito); Ruh al-Ma‘ani de Al-AlUsf, t. 2, p. 348; Tafsir al-Manar de Muhammad ‘Abduh, t.
6, p. 463; Kitdb an-Nashr wa at-Taii. Asimismo se encuentra en lhqaq al-Haqq, t. 6, p. 347, quien cita de: Al-Manaqib, de
‘Abdul-lah ash-Shafi, pp. 105 y 106 (manuscrito); Aryah al-Matalib de ‘Ubaidul-lah al-Hanafi al-Amrastari, pp. 66-68 y
566-567 y 570. En cuanto a la Shi‘ah, entre ellos hay consenso sobre que estas aleyas fueron reveladas el dia 18 de Dhi-
| Hiyyah, en el dia de Gadir Jumm, y que en las mismas Dios le ordena a Su Profeta que disponga a ‘Ali como Califa e
Imam. Referirse a: Bihar al-Anwar del ‘Al-lamah al-Maylisi, tomo 37, nueva impresion, asi como otros libros.

6. Nuestras narraciones sahih o muy confiables relativas a la revelacion de esta aleya, segun lo que hemos mencionado,
son mutawatir a través de las vias de la Pura Descendencia [del Profeta] (a.s.), y no queda lugar a duda al respecto, aln
cuando Al-Bujari afirmara que la misma fue revelada en el dia de Arafat..., y la Gente de la Casa (Ahl al-Beit) sabe mas
(N. del Autor).

La aleya de la Perfeccion (Al-lkmal ):

«Hoy, os he perfeccionado vuestra religion, he completado Mi gracia para con vosotros, y Me ha complacido para vosotros
el Islam como religion» (5: 3).

Fue revelada esta aleya después de que el Mensajero (s.a.w.) designé a ‘Ali ibn Abi Talib como Califa e Imam para su
comunidad el dia 18 de Dhi-I Hiyyah en un lugar al que llaman Gadir Jumm.

Esto se encuentra en: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
ash-Shéafif, t. 2, p. 75, hh. 575-577 y 585, 12 ed. Beirut; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani al-Hanafi, t. 1, p. 157, hh.
211-215y 250, 1* ed. Beirut; Managib ‘Ali ibn Abi Talib de Ibn al-Magazili ash-Shafi‘i, p. 19, h. 24, 1* ed. Teheran; Ta’rij
Bagdad de Al-Jatib al-Bagdadi, t. 8, p. 290, ed. As-Sa‘adah, Egipto; Ad-Durr al-Manzir fi Tafsir al-Qur'an de Yalal ad-
Din as-Suidti ash-Shafi, t. 2, p. 259, 12 ed. Egipto; Al-ltgan, de As-Suiliti ash-Shafi, t. 1, p. 31, ed. afio 1360, y t. 1, p.
52, ed. Al-Mash-had al-Husaini, Egipto; Al-Managib de Al-Jawarizmi al-Hanafi, p. 80, ed. Al-Haidariiah; Tadhkirat al-
Jawass de As-Sibt ibn al-Yauzi al-Hanafi, p. 30, ed. Al-Haidarfiah; Tafsir ibn Kazir, t. 2, p. 14, 12 ed. Egipto, y t. 3, p. 281,
ed. Bllag; Magtal al-Husain de Al-J(warizmi al-Hanafi, t. 1, p. 47, ed. Matba‘ah az-Zahr&’; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-
Qundazi al-Hanafi, p. 115, ed. Estambul, y p. 135, ed. Al-Haidariiah; Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t. 1, pp. 72, 74 y
315, 1* ed. Beirut; Ta'rij al-la‘qdbi, t. 2, p. 35, quien lo considerd sahih o muy confiable, ed. Al-Haidariiah en Nayaf y en
Al-Gadir del ‘Allamah al-Amini, t. 1, p. 230, quien transmite de Kitab al-Wilaiah de lbn Yarir at-Tabari, el autor del
célebre libro de Historia; Miftah an-Naya de Al-Badajshi (manuscrito); Ma Nazala min al-Qur’an fi ‘Ali de Abl Na‘im al-
Isfahanti; Kitab al-Wildiah de Ab( Sa‘id as-Sayistani; Al-Jas&’is al-‘Alawiiah de Abl-I Fatah an-Natanzi, Taudih ad-Dald’il
‘ala Taryih al-Fada’il de Shahab ad-Din Ahmad; Ta’rij de Ibn Kazir ad-Dimashqi ash-Shéfif, t. 5, p. 210; Kitab an-Nashr
wa at-Tali.

Fue transmitido en: Ihgaq al-Haqg, t. 6, citado de Al-Managib de ‘Abdul-lah ash-Shéfif, p. 106 (manuscrito); Aryah al-
Matalib de ‘Ubaidul-ah al-Hanafi al-Amratsari, pp. 67 y 568, ed. Lahlr; Al-Kashf wa al-Baian de Az-Za'labi (manuscrito);
Rah al-Ma‘ani de Al-AlUst, t. 6, p. 55, ed. Al-Muniriiah; Al-Bidaiah wa an-Nihaiah de lbn Kazir ad-Dimashqi ash-Shéfif, t.
5,p. 213y t. 7, p. 349, ed. El Cairo.

En cuanto a su transmisién por vias de la Shi‘ah, no tenemos que mencionarlo, y si lo deseas puedes referirte a Al-Bihar
de Al-Maylisi, t. 37, cap. 52 (nueva impresion).

7. El Hadiz de la Casa, el Dia de la Advertencia (hadiz ad-Dar iaum al-indhér):

Ya hemos visto este Hadiz junto con sus fuentes en las notas del punto 2 de la Carta n° 20. Refiérete al mismo.

8. Dijo el Safied Ahmad Zaini Dahlan en el capitulo “La Peregrinacion de Despedida” de su libro As-Sirah an-Nabawfiiah:
“Sallieron junto con él (s.a.w.) —desde Medina- noventa mil personas y se llegé a decir que fueron ciento veinticuatro mil, e
incluso se dijo mas que eso”. Agrega: “Y éste es el nimero de los que salieron con él; en cuanto a aquéllos que
peregrinaron junto con él fueron muchos mas...”. De esto se desprende que aquéllos que regresaron con él fueron mas de

cien mil, siendo todos testigos del Hadiz de Gadir (N. del Autor).



9. Hemos citado este Hadiz en la Carta n° 48 (Hadiz n° 15); asi pues, puedes referirte a la misma. Alli y en las notas
vertidas hemos expresado palabras en las cuales seria adecuado para los investigadores detenerse (N. del Autor).

Ya hemos visto este Hadiz junto con sus fuentes en las notas al Hadiz n° 15. Refiérete al mismo.

10. El nimero de personas que presencio la disertacion del Profeta (s.a.w.) el dia de Gadir Jumm fue de 100.000 personas
0 més. Las fuentes de ello fueron mencionadas en esta misma carta, en las notas del punto 1.

11. Se encuentra en: Tarjamah al-Imam ‘Alf ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
ash-Shafif, t. 2, p. 7, h. 503, ed. Beirut, con ligeras diferencias.

12. Cuando ‘Ali (a.s.) le dijo: “;Qué te sucede que no te levantas junto con los Compafieros del Mensajero de Dios (s.a.w.)
y das testimonio de lo que escuchaste de él ese dia?”. El respondi6: “;Oh Emir de los Creyentes! Estoy entrado en afios y
he olvidado”. ‘Ali (a.s.) le dijo: “Si es que estas mintiendo, que Dios te aflija con el [mal del] albarazo (o lepra blanca) de
una manera que el turbante no pueda ocultarlo”. He ahi que no llegé a levantarse sino con su cara llena de manchas
blancas del albarazo. Luego de ello solia decir: “Me ha afectado la suplica del siervo recto”. A esto yo agrego: Esa es una
célebre virtud [del Imam (a.s.)] mencionada por el imam ibn Qutaibah ad-Daindri cuando menciona a Anas entre “la gente
sujeta a padecimientos” en su libro Al-Ma‘arif, al final de la pag. 194. Asimismo lo testimonia lo citado por el imam Ahmad
ibn Hanbal al final de la pag. 119 del tomo | de su Al-Musnad, cuando dice: “He ahi que se irguieron a excepcion de tres,
quienes fueron afligidos por su stplica”. (N. del Autor).

13. Aquellos que ocultaron el Hadiz de Gadir cuando fueron conminados a manifestarlo y sobre quienes recay6 la suplica
del Emir de los Creyentes (a.s.):

1. Anas ibn Malik, quien fue afligido con el albarazo o lepra blanca: Al-Ma‘arif de lon Qutaibah, pp. 194 y 391; Sharh Nahy
al-Balagah, de Ibn Abi-I Hadid, t. 1, p. 362 y t. 4, p. 388, ed. Egipto (antigua), y t. 4, p. 74 y t. 19, p. 217, ed. Egipto,
investigada por Muhammad Abd-I Fadl, n°® 317 del original; ‘Abaqgat al-Anwéar (Tomo: El Hadiz de Zaqgalain), t. 2, p. 309.

2. Al-Bura’ ibn ‘Azib, quien quedo ciego: Fue mencionado en Ihgaq al-Haqg, t. 6, pp- 308 y 334, citando de: Aryah al-
Matalib de ‘Ubaidul-lah al-Amrastari ash-Shafi‘i, p. 580, ed. Lahar; Al-Arba‘in Hadizan de Al-Harawi (manuscrito); Anséab
al-Ashraf de Al-Baladhiri, t. 1, tal como es citado en Al-Bihar, t. 37, p. 197, nueva impresion; ‘Abagat al-Anwar (Tomo: El
Hadiz de Zagalain), t. 2, p. 312.

3. Zaid ibn Argam, quien ocult6 el Hadiz y fue afectado con la ceguera: Managib ‘Ali ibn Abi Talib de lbn al-Magazili ash-
Shafiq, p. 23, h. 33, 1% ed. Teheran; Sharh Nahy al-Balagah de Ibn Abi-I Hadid, t. 1, p. 362, ed. Egipto, y t. 4, p. 74, ed.
Egipto, investigado por Muhammad Ab(-I Fadl; As-Sirah al-Halabiiah, t. 3, p. 337; ‘Abagat al-Anwar (Tomo: El Hadiz de
Zagalain), t. 2, p. 312.

4. Yarir ibn ‘Abdul-lah al-Bayli, quien volvi6 a su vida y costumbres (pre-islamicas) de beduino luego de que el Emir de los
Creyentes (a.s.) suplicara contra él: Ansab al-Ashraf de Al-Baladhiri, t. 2, p. 156; ‘Abagat al-Anwar (Tomo: El Hadiz de
Zagalain), t. 2, p. 313.

14. Se encuentra en: Musnad Ahmad ibn Hanbal, t. 4, p. 370, con una cadena de transmision sahih o muy confiable, ed.
Al-Maimaniiah, Egipto; Taryamah al-lmam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
ash-Shéafif, t. 2, p. 7, h. 503; Mayma'‘ az-Zaw&’id de Al-Haizami ash-ShéafiT, t. 9, p. 104, quien lo considerd sahih o muy
confiable; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi ash-Sh&fi‘T, p. 56, ed. Al-Haidarfiah, y p.14, ed. Al-Gari; Al-Gadir de Al-Amini, t. 1,
p. 174. Con expresiones cercanas, se encuentra en: Jasad’is Amir al-Mu’minin de An-Nisa’i, p. 100, ed. Al-Haidariiah, y p.
40, ed. Beirut; en Al-Gadir se lo refiere a Ar-Riad an-Nadirah, t. 2, p. 169, y a Al-Badajshi en Nuzul al-Abrar, p. 20; Al-
Bidaiah wa an-Nihaiah de lbn Kazir, t. 5, p. 211; Zain al-Fata de Al-Mu‘asimi.

15. Se encuentra en: Musnad Ahmad ibn Hanbal, t. 1, p. 119, ed. Al-Maimaniiah, Egipto, y t. 2, p. 199, h. 961, en una
cadena de transmisién considerada sahih o muy confiable, ed. Dar al-Ma‘arif, Egipto; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib
(Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta'rij Dimashq de Ibn ‘Asékir ash-Shafif, t. 2, p. 11, h. 506; Kanz al-‘Ummal, t. 15, p.
151, h. 430, 2% ed. Y con expresiones cercanas se encuentra en: Fard’id as-Simtain, t. 1, p. 69.

16. Se encuentra en: Musnad Ahmad ibn Hanbal, t. 1, p. 119, ed. Al-Maimantiah, y t. 2, p. 201, h. 964, ed. Dar al-Ma‘érif,
Egipto; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Alf) del libro Ta’rij Dimashq de Ibn ‘Aséakir ash-Shafif, t.
2, p. 11, h. 507.

17. El Imam Al-Husain argumento en base al Hadiz de Gadir:

Referirse a: Kitab Sulaim ibn Qais al-Hilali, el Tabi‘i (companero de los Companeros del Profeta) fallecido en el afio 90



H.Q., pp. 206-209, ed. An-Nayaf; Al-Gadir del ‘Al-lamah al-Amini, t. 1, p. 189.

18. Dijo ibn al-Azir en el cap. “Algunos sucesos del afio 352” de su libro Al-Kamil: “En el dia 18 de Dhi-I Hiyyah de ese
afio, (el califa) Mu‘idh ad-Dawlah ordené que se ornamentara la ciudad —Bagdad- y se encendieran fuegos en el cuartel
de la guardia; se manifesto la alegria y se abrieron los mercados de noche, tal como se hace en las noches de festividad.
Se hizo eso por la alegria del ‘id al-Gadir, o sea, la Festividad de Gadir Jumm. Tocaron tambores y trompetas, y fue un
dia memorable”. Asi es como dice textualmente en la pag. 181 del tomo VIII de su libro de historia (N. del Autor).

La festividad de Gadir para la purificada descendencia del Profeta y sus seguidores (shi‘ah):

Tafsir al-Furat de Furat ibn Ibrahim al-Kafi, de entre las personalidades del siglo 1l (H.Q.), p. 12, ed. Al-Haidariiah; Al-
Kafi, de Zigat al-Islam al-Kulaini, t. 4, p. 148, h. 1y p. 149, h. 3, nueva impresion, Teheran; Matalib as-Su’ll de lbn Talhah
ash-Shéafif, t. 1, p. 44, ed. Nayaf; Bihar al-Anwar del ‘Al-lamah al-Maylisi, t. 37, p. 109, cap. 52, hh. 2, 40, 46, 53, 54, y 98,
p. 298, cap. 4, hh. 1y 6, nueva impresion, Teheran; Al-Amali del Shaij as-Sad(q, p. 111, Al-Jisal del Shaij as-Saddq, p.
240; Zawab al-A‘mal del Shaij as-Saddq, p. 74.

La Festividad de Gadir en el Islam:

La Festividad de Gadir no es particular de la Shi‘ah o seguidores de la Gente de la Casa del Profeta (s.a.w.), sino que fue
adoptada como festividad por la mayoria en las épocas pasadas, tal como es mencionado en el libro Al-Gadir del
‘Allamah al-Amini, t. 1, p. 267, quien cita de: Al-Azéar al-Bagiah fi al-Quriin al-Jaliah de Al-Bir(ini, p. 334; Matalib as-
Su’lll de Ibn Talhah ash-Shafif, t. 1, p. 44, ed. Nayaf; Wafiat al-A‘ian de Ibn Jalakan, t. 1, p. 60 al tratar la biografia de Al-
Musta‘li ibn Al-Muntasar, y t. 2, p. 223 al tratar la biografia de Al-Mustansar Bil-ah al-‘Ubaidi.

La virtud de ayunar en el dia de Gadir:

Se transmitié de Abl Hurairah que dijo: Quien ayune el dia 18 de Dhi-I Hiyyah, Dios le registrara [la recompensa de]
sesenta meses (o0 afos) de ayuno, siendo éste el dia de Gadir Jumm cuando el Profeta (s.a.w.) tomd la mano de ‘Ali (a.s.)
y dijo: “De quien yo sea su mawla, ‘Ali es su mawla. {Dios mio! Sé leal amigo de quien sea su leal amigo, sé enemigo de
quien le sea hostil y auxilia a quien le auxilie”. Entonces dijo ‘Umar ibn al-Jattab: “;Bravo, bravo por ti, oh hijo de Ab{
Talib! Te has convertido en nuestro mawla y en el mawla de todo musulman”.

Esto se encuentra en: Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam °Ali) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir
ash-Shafif, t. 2, p. 75, hh. 575-557; Shawahid at-Tanzil de Al-Haskani, t. 1, p. 158, hh. 210 y 213; Al-Gadir de Al-Amini,
t. 1, p. 402; Ta'rij Bagdad, t. 8, p. 290. En algunas narraciones en lugar de “sesenta meses” dice “sesenta afos”, tal como
figura en: Fard’id as-Simtain de Al-Hamwini, t. 1, p. 77, cap. 13; Al-Managib de Al-Jawarizmi.

19. Dijo Al-Kamit ibn Zaid:

El dia de los arboles frondosos, aquellos de Gadir Jumm,
le distinguié con el Califato... isi hubiera sido obedecido!,

..., etc.
Dijo Ab( Tamam en unos versos repletos de genialidad y contenido que se encuentran incluidos en su Diwan:

El dia de Gadir la gente de la verdad percibi6 a ésta con claridad / y holgura, sin que hubiera cubierta ni velo,

El Mensajero de Dios procedio a exhortarles a ello / para acercarles a lo bueno y vedarles lo malo.

Elevd sus brazos y anuncié que él / era su wali y su mawla, jacaso lo sabiais?

Entrd en la tarde y en la noche explicando a una comunidad / llevando en la tarde a grupos y por la noche a otros.

El tuvo vehemencia para establecer su derecho / y ellos también la tuvieron para despojarle del mismo,

¢Asi luego dispusisteis que lo que le tocara en suerte fuera el filo de la espada / el mismo dia que a su Compafriero le toco
en suerte ser dispuesto en la tumba? (N. del Autor).

Los poetas de Gadir:

El ‘Al-lamah al-Amini los ha menciondo con sus poesias sobre el Hadiz de Gadir junto a biografias anexas, comenzando
desde el siglo | con el propio Emir de los Creyentes, hasta llegar al siglo XIV, en su prestigioso libro Al-Gadir fi al-Kitab wa
as-Sunnah wa al-Adab (“Al-Gadir en el Libro Sagrado, la Tradicion y la literatura”), del cual se han impreso once tomos.
En ese libro ha mencionado la biografia de algunos de los poetas del Gadir hasta el siglo XII de la hégira lunar. Quien se

refiera al mismo encontrara material suficiente al respecto.



20. El Hadiz de Gadir a través de las vias de Ahl al-Beit (a.s.): Es algo indudable a causa de sus vias de transmisién y sus
libros rebosantes de hadices sobre ese dia. Si lo deseas puedes referirte a: Bihar al-Anwar, de Al-Maylisi, tomo 37, cap.
52, nueva impresion; asi como otros libros.

21. El tawatur del Hadiz de Gadir: Ya nos hemos referido al tawétur del Hadiz de Gadir por via de los sabios sunnis en la
Carta n® 56. Refiérete a la misma.

22. Los sabios sunnis que compilaron libros sobre el Hadiz de Gadir:

1. Muhammad ibn Yarir at-Tabari, el autor del célebre libro de historia, fallecido en 310 H.Q. Es autor del libro Al-Wilaiah fi
Tariq Hadiz al-Gadir, en el cual lo narra a través de setenta y cinco vias, e incluso se dijo noventa y cinco vias. Hacen
mencion de este libro de At-Tabari: 1- Adh-Dhahabi e ibn Kazir en su libro de Historia, al tratar la biografia de At-Tabari
(t. 11, p. 147); 2- laq(t al-Hamawi en Mu‘yam al-Udaba’ (t. 6, p. 455); 3- Ibn Hayar al-‘Asgalani en Tahdhib at-Tahdhib
(t. 7, p. 339).

2. Ab(-I ‘Abbas Ahmad ibn ‘Ugdabh, fallecido en 333 H.Q. Es autor del libro Al-Wilaiah fi Turuq Hadiz al-Gadir, en el cual
lo narra a través de ciento cinco vias, y se dijo que a través de ciento cincuenta vias de los Compafieros.

3. Ab( Bakr al-Yu‘abi, fallecido en 355 H.Q. Es autor del libro Man Rawa Hadiz Gadir Jumm, en el que lo narra a través
de veinticinco vias de transmision.

4. Ad-Daraqtani, fallecido en 385 H.Q. Escribié un volumen acerca de las vias del Hadiz de Gadir. Fue mencionado por
Al-Kanyi ash-Shéfi‘T en Kifaiat at-Talib min Managib ‘Alf ibn Abf Talib, p. 60.

5. Abl Sa‘id as-Sayistani, 477 H.Q. Es autor del libro Ad-Diraiah fi Hadiz al-Wilaiah, en 17 volimenes donde lo narra a
través de ciento veinte Companeros. Ver: ‘Abaqat al-Anwar (t. 6, p. 100).

6. Abl-l Qasim ‘Ubaidul-ah al-Haskani, fallecido en 490 H.Q. Es autor del libro Du‘at al-Hudat ila Ada’ Haqq al-Muwalat,
en 10 tomos, tal como lo menciona el mismo autor en su libro Shawéhid at-Tanzil (t. 1, p. 190, h. 246, ed. Beirut).

7. Shamsuddin adh-Dhahabi, fallecido en 748 H.Q. Es autor del libro Tariq Hadiz al-Wilaiah.

8. Shamsuddin Muhammad ibn Muhammad al-Yazri ash-Shéfi4, fallecido en 833 H.Q. Es autor del libro Asna al-Matalib fi
Managib ‘Al ibn Abi Talib, encontrandose el libro impreso. Refiérete a la pag. 48 del mismo, donde confirma el tawatur del
Hadiz de Gadir, narrandolo de ochenta vias.

Refiérete a: Al-Gadir fi al Kitdb wa as-Sunnah wa al-Adab, de Al-Amini, t. 1, p. 152, ed. Beirut; ‘Abaqgat al-Anwar (Tomo
sobre el Hadiz de Gadir), t. 6, pp. 56-108, ed. Qom; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi ash-Shafi‘, p. 60, ed. Al-Haidarfiah; Al-
Fihrist, de An-Nayyashi, p. 69, ed. Bombay.

Los sabios shias que compilaron libros sobre el Hadiz de Gadir:

9. Abl Galib az-Zarari, fallecido en 368 H.Q. Es autor de un volumen que trata sobre la disertacién de Gadir, donde el
mismo lo manifiesta textualmente en su tratado Al ‘Ain, el cual compil6 para su nieto Abl Tahir az-Zarari (p. 83, ed.
Isfahan).

10. Ab( Talib ‘Ubaidul-lah al-Anbari al-Wasiti, fallecido en Wasit en el afio 356 H.Q. Es autor del libro Turuq Hadiz al-
Gadir, el cual es mencionado por An-Nayyashi en su Al-Fihrist, p. 162.

11. Ab( al-Fadl Muhammad ibn ‘Abdul-1ah ibn al-Muttalib ash-Shaibani, fallecido en 372 H.Q. Es autor del libro Man Rawa
Hadiz Gadir Jumm. Es mencionado por An-Nayyashi en su Al-Fihrist, p. 282.

12. El Shaij Muhsin ibn al-Husain an-Nisabri al-Juza‘i. Es autor del libro Baian Hadiz al-Gadir. Es mencionado por el
Shaij Muntayabuddin en Al-Fihrist, impreso en Al-Bihar, t. 105, nueva impresion.

13. ‘Ali ibn ‘Abdurrahman al-Qannani, fallecido en 413 H.Q. Es autor del libro Turuq Jabar al-Wilaiah. Mencionado por An-
Nayyashi en su Al-Fihrist, p. 192.

14. Ab( ‘Abdul-lah al-Husain ibn al-Gad&'iri, fallecido el 15 del mes de Safar del afio 411 H.Q. Es autor del libro Kitab
lawm al-Gadir. Fue mencionado por An-Nayyashi en su Al-Fihrist, p. 51, ed. Bombay.

15. Ab(-I Fatah Muhammad ibn ‘Ali al-Karayiki, fallecido en 499 H.Q. Es autor del libro ‘Uddat al-Basir fi Hayy-i lawm al-
Gadir. Fue mencionado por An-Nari en Al-Mustadrak, t. 3, p. 498, ed. Iran.

16. ‘Ali ibn Bilal ibn Mu‘awiiah al-Mahlabi. Es autor del libro Hadiz al-Gadir. Fue mencionado por el “Shaij de la
Congregacion”, At-Tasi, en su Al-Fihrist, p. 122, 2% ed, Al-Haidariiah, y por Ibn Shahr Ashiib en Managib Al Abi Talib, t. 3,
p. 25, ed. Qom.

17. El Shaij Mans(r al-La’ali ar-Razi. Es autor del libro Hadiz al-Gadir. Fue mencionado por Ibn Shahr Ashiib en Al-



Managib, t. 3, p. 25, ed. Qom.

18. ‘Ali ibn al-Hasan at-Tatari. Es autor del libro Al-Wildiah. Fue mencionado por el Shaij at-TGst en Al-Fihrist, p. 118, 2*
ed. Al-Haidariiah.

19. Al-Mawla ‘Abdul-lah ibn Shah Mansar al-Qazwini at-Tasi. Fue contemporaneo al autor de Al-Was&'il. Es autor del
libro Al-Risalah al-Gadiriiah, tal como es mencionado en Amal al-Amil, t. 2, p. 161, ed. An-Nayaf.

20. El Saiied Sibt al-Hasan al-Yaiisi al-Hindi al-Kahnawi. Es autor del libro Hadiz al-Gadir en idioma urdd, ed. en La
India, tal como se menciona en Al-Gadir de Al-Amin.

21. El Saiiéd Mir Hamid Husain ibn as-Saiied Muhammad Qali al-Msawi al-Hindi al-Kahnawi, fallecido en 1306 H.Q.
Menciona el Hadiz de Gadir y sus vias de transmisién y su tawéatur, cuyo contenido se encuentra en dos gruesos
volimenes en 1008 péaginas, los cuales forman parte de los tomos de su ilustre libro ‘Abagat al-Anwar fi 1zbat Imamat
A’immat al-At-har, impreso en La India asi como en otros lugares. Este libro conforma un milagro cuyo valor académico es
reconocido por todo aquel que lo analiza.

22. El Saiied Mahdi ibn as-Saiied ‘Ali al-Guraifi, fallecido en 1343 H.Q. Es autor del libro Hadiz al-Wilaiah fi Hadiz al-
Gadir. Fue mencionado por el autor de Adh-Dhari‘ah.

23. El Shaij ‘Abbas al-Qummi, fallecido el 23 del Dhi-I Hiyyah de 1359 H.Q. Es autor del libro Faid al-Qadir fi Hadiz al-
Gadir.

24. El Sajied Murtada Husain al-Hindi. Es autor del libro Tafsir at-Takmil fi Aiat al-lkmal an-Nazilah fi Wagqi‘ah al-Gadir,
ed. La India.

25. El Shaij Muhammad Rida Faray Dios. Es autor del libro Al-Gadir fi al-Islam, ed. An-Nayaf.

26. El Saiied Murtada al-Josroshahi at-Tabrizi. Es autor del libro Inda’ al-Hagqir fi Ma‘na Hadiz al-Gadir, ed. en Irak.

27. Elilustre ‘Al-lamah Shaij ‘Abdul Husain al-Amini, fallecido el 28 de Rabi‘ az-Zani de 1390 H.Q. Es autor del libro Al-
Gadir fi al-Kitdb wa as-Sunnah wa al-Adab, en veinte tomos de los cuales hasta ahora se han impreso once. Es un libro
unico en su género y corresponde que todo investigador y buscador de la Verdad se detenga a analizarlo.

Curiosidad: Dijo el Shaij Sulaiman al-Qundizi al-Hanafi en su libro lanabi‘ al-Mawaddabh, p. 36, ed. Estambl: El ‘Al-lamah
‘Alf ibn M(isa y ‘Ali ibn Muhammad Abi al-Mu‘al-la al-Y(waini, el apodado Imam al-Haramain y maestro de Abi Hamid al-
Gazali (que Dios se compadezca de ambos), conté lo siguiente —en tono de sorpresa-: “Vi un tomo en Bagdad en manos
de un encuadernador, en el cual habia narraciones del Hadiz de Gadir Jumm, en el que estaba escrito: Tomo n° 28 de las
vias de transmision de las palabras del Profeta (s.a.w.) “De quien yo haya sido su mawla, ‘Ali es su mawla”, jy le seguia el
Tomo n° 29!”. (Pag. 39, ed. Al-Haidariiah).

23. El autor de Gaiat al-Maram registra textualmente al final del capitulo 16, pag. 89 de este libro: Ibn Yarir cito el Hadiz de
Gadir a través de noventa y cinco vias en un libro que sélo trata sobre el mismo y al cual llamé6 Al-Wildiah; asimismo, Ibn
‘Ugdah lo cité a través de ciento cinco vias y en un libro en el que también solo trata sobre el mismo. El Imam Ahmad ibn
Muhammad ibn as-Siddiq al-Magribi registra textualmente que tanto Adh-Dhahabi como Ibn ‘Ugdah dedicaron libros que
tratan solamente sobre este Hadiz. Refiérete a la disertacion de su preciado libro denominado Fath al-Mulk al-‘Ali bi
Sihhati Hadiz Bab-i Madinat al-‘lim ‘Ali. (N. del Autor).

24. Registra textulamente ello Ibn Hayar en la seccién n° 5 del capitulo primero de su As-Sawa‘ig. (N. del Autor).

25. Yo agrego: También lo cit6 como uno de los hadices de Ibn ‘Abbas, en la pag. 131 del tomo | de su Al-Musnad, y entre
los hadices de Al-Burd’ en la pag. 281 del tomo IV de su Al-Musnad. (N. del Autor).

26. Los narradores del Hadiz de Gadir entre los Compafieros del Profeta (s.a.w.):

. Ab( Hurairah ad-Dawsi, fallecido en 57, 58 0 59 H.Q. a la edad de setenta y ocho afios.

. AbQ Laila al-Ansari. Se dice que fue muerto en la Batalla de Siffin en el afio 37 H.Q.

. Ab( Zainab ibn ‘Auf al-Ansari.

. Ab( Fudalah al-Anséari, de entre los participantes de la Batalla de Badr. Fue muerto en Siffin luchando junto a ‘Al (a.s.).
. Ab( Qudémah al-Ansari, uno de los conminados el dia de Ruhbah.

. AbU ‘Umrah ibn ‘Amr ibn Muh-sin al-Ansari.

. Abl al-Haizam ibn at-Taihan. Fue muerto en Siffin en el afio 37 H.Q.

. Abl Rafi* al-Qubti, sirviente del Mensajero de Dios (s.a.w.).

© 00 N O O B~ WO N =

. Ab( Dhuaib Jawailid (o Jalid) ibn Jalid ibn Muhriz al-Hazli, poeta tanto de la época de la yahiliiah o ignorancia pre-



islamica como de la era islamica. Fallecié durante el califato de ‘Uzman.

10. AbG Bakr ibn Abi Quhhéafah at-Taimi. Fallecido en el afio 13 H.Q.

11. Usamah ibn Zaid ibn Harizah al-Kalbi. Fallecido en el afio 54 H.Q. a la edad de 75 afios.

12. Ubai ibn Ka‘b al-Ansari al-Jazrayi, “el sefor de los recitadores”. Fallecido en el afio 30 o 32 H.Q.

13. As‘ad ibn Zurarah al-Ansari.

14. Asmé’ bint ‘Umais al-Juza‘miiah.

15. Umm Salamah, esposa del Mensajero (s.a.w.).

16. Umm Hani bint Abi Talib, la paz sea con ambos.

17. Abl Hamzah Anas ibn Malik al-Anséari al-Jazrayi, el sirviente del Profeta (s.a.w.). Fallecido en el afio 93 H.Q.
18. Al-Burd’ ibn ‘Azib al-Ansari al-Awsi, residente en K{fa. Fallecido en el afio 72 H.Q.

19. Buraidah ibn al-Hasib AbG Sahl al-Aslami. Fallecido en el afio 63 H.Q.

20. AbU Sa‘id Zabit ibn Wadi‘ah al-Ansari al-Madani.

21. Yabir ibn Samurah ibn Yunadah Ab{ Sulaiman as-Suwa’l, residente en K(fa y fallecido luego del afio 70 H.Q., y se
dice que fue en el afio 74 H.Q.

22. Yabir ibn ‘Abdul-lah. Fallecido en Medina en el afio 73, 74 0 78 H.Q. a la edad de 94 afios.

23. Yablah ibn ‘Amr al-Ansari.

24. Yubair ibn Mut‘im ibn ‘Adii al-Qurashi an-Nawfali. Fallecido en el afio 57, 58 0 59 H.Q.

25. Yarir ibn ‘Abdul-lah ibn Yabir al-Bayli. Fallecido en 51 0 54 H.Q.

26. Abd Dharr Yundab ibn Yunadah al-Ghiffari. Fallecido en 31 H.Q.

27. Abd Yunaidah Yundab ibn ‘Amr ibn Mazin al-Ansari.

28. Habbah ibn Yuwain Abl Qudamah al-‘Urani al-Bayli. Fallecido en 76 o0 79 H.Q.

29. Hubshi ibn Yunadah as-Sal-10li. Residente en K{fa.

30. Habib ibn Badil ibn Warga’ al-Juza'.

31. Hudhaifah ibn Usaid Ab( Tasrihah al-Ghiffari, de entre los que participaron del Juramento de Fidelidad al Profeta
(s.a.w.) bajo el arbol.

32. Hudhaifah ibn al-laméan al-lamani. Fallecido en 36 H.Q.

33. Hassan ibn Zabit, uno de los poetas de Gadir.

34. El Imam al-Muytabéa al-Hasan (a.s.), el nieto del Profeta (s.a.w.).

35. El Imam al-Husain (a.s.), el nieto del Profeta (s.a.w.).

36. Ab( AfiGb Jalid ibn Zaid al-Anséari. Fue martirizado en la expediciéon militar a Bizancio en el 50, 51 0 52 H.Q.
37. Abl Sulaiman Jalid ibn al-Walid ibn al-Mughirah al-Majzimi. Fallecido en 21 0 22 H.Q.

38. Juzaimah ibn Zabit al-Anséri, Dhu ash-Shahadatain (el Poseedor de los Dos Testimonios). Fue muerto en Siffin
luchando junto a ‘Ali (a.s.) en el afio 37 H.Q.

39. Ab( Shuraih Jawailid ibn ‘Amr al-Juza‘i. Residente en Medina. Fallecié en el 68 H.Q.

40. Rufa‘ah ibn ‘Abdul Mundhir al-Ansari.

41. Zubair ibn al-‘Awam al-Qurashi. Fue muerto en el afio 36 H.Q.

42. Zaid ibn Argam al-Ansari al-Jazrayi. Fallecido en 66 o 68 H.Q.

43. Ab( Sa‘id Zaid ibn Zabit. Fallecido en 45 o0 48 H.Q., y se dijo que fue después del 50 H.Q.

44. Zaid (lazid) ibn Sharahbil al-Ansari.

45. Zaid ibn ‘Abdul-lah al-Ansari.

46. Abl Is-haq Sa‘d ibn Abi Waqgqgas. Fallecido en el 54, 55, 56 0 58 H.Q.

47. Sa‘d ibn Yunadah al-‘Awfi, el padre de ‘Atiiah al-‘Awfi.

48. Sa‘d ibn ‘Ubadah al-Ansari al-Jazrayi. Fallecido en el 14 o0 15 H.Q. Fue uno de los doce delegados.

49. Ab( Sa‘id Sa‘d ibn Malik al-Anséari al-Judri. Fallecido en el 63, 74 0 75 H.Q.

50. Sa‘id ibn Zaid al-Qurashi al-‘Adwi. Fallecido en el 50 0 51 H.Q.

51. Sa‘id ibn Sa‘d ibn ‘Ubadah al-Ansari.

52. Ab( ‘Abdul-lah Salman al-Farsi. Fallecido en 36 0 37 H.Q.

53. Ab Muslim Salamah ibn ‘Amr ibn al-Akwa‘ al-Aslami. Fallecido en el 74 H.Q.



54. Ab( Sulaiman Samurah ibn Yundab al-Fazari. Fallecido en Basora en el afio 58, 59 o 60 H.Q.

55. Sahl ibn Hanif al-Anséri al-Awsi. Fallecido en el 38 H.Q.

56. Ab( al-‘Abbas Sahl ibn Sa‘d al-Ansari al-Jazrayi as-Sa‘idi. Fallecido en el 91 H.Q. a la edad de 100 afos.
57. Ab( Umamah as-Saddi ibn ‘Aylan al-Bahili, residente en Siria y fallecido alli en el 86 H.Q.

58. Damirah al-Asadi.

59. Talhah ibn ‘Ubaidul-lah at-Tamimi. Fue muerto el dia de la Batalla del Camello en el afio 36 H.Q. a la edad de 63
afios.

60. ‘Amir ibn ‘Umair an-Numairi.

61. ‘Amir ibn Laila ibn Damrah.

62. ‘Amir ibn Laila al-Ghiffari.

63. Abl at-Tufail ‘Amir ibn W&'ilah al-Lizi. Fallecido en el 100, 102, 108 0 110 H.Q.

64. ‘A’ishah bint Abi Bakr ibn Abi Quhhéafah, esposa del Mensajero (s.a.w.).

65. Al-‘Abbas ibn ‘Abdul Muttalib ibn Hashim, tio del Profeta (s.a.w.). Fallecido en el afio 32 H.Q.

66. ‘Abdurrahman ibn ‘Abdurabb al-Ansari.

67. Ab0 Muhammad ‘Abdurrahman ibn ‘Auf al-Qurashi az-Zuhri. Fallecido en el 31 0 32 H.Q.

68. ‘Abdurrahman ibn la‘mur ad-Dailami. Residente en Kdfa.

69. ‘Abdul-lah ibn Abf ‘Abd al-Asad al-Majz(mi.

70. ‘Abdul-lah ibn Badil ibn Warg&’, el sefior del clan de Juza‘ah. Fue muerto en Siffin luchando junto al Imam ‘Ali (a.s.).
71. ‘Abdul-lah ibn Bushr (Busr) al-Mazin.

72. ‘Abdul-lah ibn Zabit al-Ansari.

73. ‘Abdul-lah ibn Ya‘far ibn Abi Talib al-Hashimi. Fallecido en el 80 H.Q.

74. ‘Abdul-lah ibn Hantab al-Qurashi al-Majzimi.

75. ‘Abdul-lah ibn Rabi‘ah.

76. ‘Abdul-lah ibn ‘Abbas. Fallecido en el 68 H.Q.

77. ‘Abdul-lah ibn Abi Awfa ‘Algamah al-Aslami. Fallecido en el 86 u 87 H.Q.

78. Abl ‘Abdurrahman ‘Abdul-lah ibn ‘Umar ibn al-Jattab al-‘Adwi. Fallecido en el 72 0 73 H.Q.

79. Abl ‘Abdurrahman ‘Abdul-1ah ibn Mas‘(d al-Hadhali. Fallecido en el afio 32 o0 33 H.Q., siendo sepultado en el
cementerio de Al-Bagfi‘.

80. ‘Abdul-lah ibn [amil (lamin).

81. ‘Uzman ibn ‘Affan. Fallecido en el 35 H.Q.

82. ‘Ubaid ibn ‘Azib al-Ansari, el hermano de Al-Burd’ ibn ‘Azib.

83. Abl Turaif ‘Adit ibn Hatam. Fallecido en el 68 H.Q. a la edad de 100 afos.

84. ‘Atiiah ibn Busr al-Mazini.

85. ‘Agabah ibn ‘Amir al-Yuhni, gobernante de Egipto de parte de Mu‘awiiah por un periodo de tres afios. Muri6 cerca del
afio 60 H.Q.

86. Amir al-Mu’minin ‘Ali ibn Talib (a.s.). Martirizado en el afio 40 H.Q.

87. Abl al-lagdzan ‘Ammar ibn lasir al-‘Anasi. Martirizado en Siffin en el afio 37 H.Q.

88. ‘Umar ibn Abi Salamah ibn ‘Abdul Asad al-Majz(mi, el hijastro del Profeta (s.a.w.), siendo su madre Umm Salamah,
esposa del Mensajero (s.a.w.). Fallecido en el 83 H.Q.

89. ‘Umar ibn al-Jattab. Fue muerto en el 23 H.Q.

90. ‘Ammarah al-Jazrayi al-Ansari. Fue muerto en el dia de la batalla de lamamah.

91. Ab( Nayid ‘Imran ibn Hassin al-Juza‘. Fallecido en el 52 H.Q. en Basora.

92. ‘Amr ibn al-Hamq al-Juza‘i. Martirizado en el 50 H.Q.

93. ‘Amr ibn Sharahbil.

94. ‘Amr ibn al-‘Ass.

95. ‘Amr ibn Murrah al-Yuhni Ab( Talhah o Abl Mariam.

96. La veraz Fatimah az-Zahra’ (a.s.), la hija del Mensajero de Dios (s.a.w.).

97. Fatimah bint Hamzah ibn ‘Abdul Muttalib.



98. Qais ibn Zabit ibn Shamas al-Ansari.

99. Qais ibn Sa‘d ibn ‘Ubadah al-Ansari al-Jazrayi.

100. Ab( Muhammad Ka'‘b ibn ‘Ayzah al-Ansari al-Madani. Fallecido en el 51 H.Q.

101. AbQ Sulaiméan Malik ibn al-HGwairiz al-Lizi. Fallecido en el 74 H.Q.

102. Al-Migdam ibn ‘Amr al-Kindi az-Zuhri. Fallecido en el 33 H.Q. a la edad de 70 afos.

103. Nayiah ibn ‘Amr al-Juza.

104. Abul Barazah Fadlah ibn ‘Utbah al-Aslami. Fallecido en Jorasan (Iran) en el 65 H.Q.

105. Nu‘man ibn ‘Aylan al-Ansari.

106. Hisham al-Mirgal ibn ‘Utbah ibn Abi Waqqgas al-Madani. Fue muerto en Siffin luchando junto a Amir al-Mu’minin en
el 37 H.Q.

107. Abl Wasmah Wahshi ibn Harb al-Habashi al-Humsi.

108. Wahab ibn Hamzah.

109. Abl Yuhaifah Wahab ibn ‘Abdul-lah as-Sawa’i (Wahab al-Jair). Fallecido en el 74 H.Q.

110. Abl Marazim la‘li ibn Murrah ibn Wahab az-Zagafi.

Puedes cotejar las narraciones de cada uno de ellos junto con sus respectivas fuentes de entre los libros sunnis,
refiriéndote al libro Al-Gadir del fallecido ‘Al-lamah al-Amini, t. 1, pp. 14-60, ed. Beirut. El Saiied ibn Taw(s en el libro At-
Tard’if ademas trasmite de Ibn ‘Ugdah en el libro Al-Wildiah los nombres de los siguiente Companeros:
111. ‘Uzméan ibn Hanif al-Ansari.

112. Rufa‘ah ibn Rafi al-Ansari.

113. Abu al-Hamr@’, el sirviente del Profeta (s.a.w.)

114. Yundab ibn Sufian al-‘Aqgli al-Bayli.

115. Umamabh ibn Zaid ibn Harizah al-Kalbi.

116. ‘Abdurrahman ibn Mudliy.

Referirse también a Managqib Al-i Abi Talib de Ibn Shahr Ashib, t. 3, pp. 25-26, ed. Qom.

Los narradores del Hadiz de Gadir entre los Tab‘in (los comparieros de los Comparieros del Profeta):

. AbG R&'id al-Habrani ash-Shami.

. Ab(l Salamah ‘Abdul-lah (Isma‘l) ibn ‘Abdurrahméan ibn ‘Auf az-Zuhari al-Madani. Fallecido en 94 H.Q.
. AbG Sulaiméan al-Mu’adhdhin.

. Abl Sélih as-Saméan Dhakwan al-Madani. Fall. en 101 H.Q.

. Ab0 ‘Anfuéanah al-Mazini.

. Ab( ‘Abdurrahim al-Kindi.

. Al-Asbag ibn Nubéatah at-Tamimi al-K{fi.

. AbQ Laila al-Kindi.

. Aias ibn Nadhir.

. Yamil ibn ‘Imarah.

© 0O N O o B~ WON =

_
- O

. Harizah ibn Nasr.

. Habib ibn Abi Zabit al-Asadi al-Kufi.

. Al-Hariz ibn Malik.

. Al-Husain ibn Malik al-Hawairiz.

. Hakam ibn ‘Utaibah al-Kdff al-Kindi. Fall. en 114 0 115 H.Q.

. Hamid ibn ‘Iméarah al-Jazrayi al-Ansari.

. Hamid at-Tawil Abl ‘Ubaidah ibn Abi Hamid al-Bastri. Fall. en 143 H.Q.
. Jaizamah ibn ‘Abdurrahman al-Yu‘fi. Murié en 80 H.Q.

. Rabi‘ah al-Yarashi. Fue muerto en el afio 60, 61 0 74 H.Q.

. Ab( al-Muzanna Riah ibn al-Hariz an-Naja‘T al-Kufi.

. Ab( ‘Amr Adhan al-Kindi al-Bazzaz (al-Bazzar). Fall. en 82 H.Q.
. Ab( Mariam Zirr ibn Hubaish al-Asadi. Fall. en 81, 82 0 83 H.Q.

. Ziad ibn Abi Ziad.

N DD ND D 4 a4 a4 a a a a4
W N = O © 0o N O 0o & WO N



24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.
33.
34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.
44.
45.
46.
47.
48.
49.
50.
51.
52.
53.
54.
55.
56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.

Zaid ibn lazi‘ al-Hamadani al-Kaff.

Salim ibn ‘Abdul-lah ibn ‘Umar ibn al-Jattab al-Qurasht al-Adwi al-Madani. Fall. en 106 H.Q.
Sa‘id ibn Yubair al-Asadi al-Kfi. Fue muerto a manos de Al-Hayyay ibn ldsuf en el afio 95 H.Q.
Sa‘id ibn Abi Huddan, también es conocido como Dhi Huddan.

Sa‘id ibn al-Musaliab al-Qurashi al-Majz(imi, el yerno de Ab( Hurairah. Fall. en 94 H.L.

Sa‘id ibn Wahab al-Hamadani al-Kdfi. Fall. en 76 H.Q.

AbQ lahid Salamah ibn Kuhail al-Hadrami al-Kdfi. Fall. en 121 H.Q.

Ab( Sadiq Sulaim ibn Qais al-Hilali. Fall. en 90 H.Q.

Ab0 Muhammad Sulaiméan ibn Mihran al-A‘mash. Naci6 en el afio 61y fallecié en 147 o 148 H.Q.
Sahm ibn al-Hassin al-Asadi.

Shahr ibn Hashab.

Ad-Dahhék ibn Muzéhim al-Hilali. Fall. en 105 H.Q.

Tawds ibn Kisan al-lamani al-Yundi. Fall. en 106 H.Q.

Talhah ibn al-Munsarif al-Aiamf (al-lamamf) al-Kafi. Fall. en 112 H.Q.

‘Amir ibn Sa‘d ibn Abi Waqqas al-Madani. Fall. en 104 H.Q.

‘ANishah bint Sa‘d ibn Abi Waqgas. Fall. en 117 H.Q.

‘Abdul Hamid ibn al-Mundhir ibn al-Yaward al-‘Abdi.

Ab( ‘Ammarah ‘Abdu Jair ibn lazid al-Hamadant al-Kafi.

‘Abdurrahman ibn Abi Laila. Fall. en 82, 83 0 86 H.Q.

‘Abdurrahman Sabit, y se dice que es ‘Abdurrahman ibn Sabit al-Yumhi al-Makki. Fall. en 118 H.Q.
‘Abdul-l&ah ibn As‘ad ibn Zurarah.

Ab( Mariam ‘Abdul-lah ibn Ziad al-Asadi al-K{fi.

‘Abdul-lah ibn Sharik al-‘Amiri al-Kifi.

Ab0 Muhammad ‘Abdul-lah ibn Muhammad ibn ‘Agil al-Hashimi al-Madani. Fall. en 140 H.Q.
‘Abdul-lah ibn 1a‘la ibn Murrah.

‘Adii ibn Zabit al-Ansari al-Kafi al-Jatmi. Fall. en 116 H.Q.

Ab{ al-Hasan ‘Atiiah ibn Sa‘d ibn Yunadah al-‘Awfi al-K(fi. Fall. en 111 H.Q.

‘All ibn Zaid ibn Yad‘an al-Basri. Fall. en 129 0 131 H.Q.

Ab( Haran ‘Ammar ibn Yawain al-‘Abdi. Fall. en 134 H.Q.

‘Umar ibn ‘Abdul ‘Aziz al-Amawi. Fall. en 101 H.Q.

‘Umar ibn ‘Abdul Gaffar.

‘Umar ibn ‘Ali Amir al-Mu’minin. Fallecido en tiempos del califa Al-Walid, y se dijo que fue antes.
‘Amr ibn Yu‘dah ibn Hubairah.

‘Amr ibn Murrah AbG ‘Abdul-lah al-Kafi al-Hamadani. Fall. en 116 H.Q.

‘Amr ibn ‘Abdul-lah Ab( Is-haq as-Subai‘i al-Hamadani. Fall. en 127 H.Q.

‘Amr ibn Maimin al-Awdi. Fall. en 74 H.Q., y se dijo que después.

‘Umairah bint Sa‘d ibn Malik, hermana de Sahl Umm Rifa‘ah ibn Mubshir.

‘Umairah ibn Sa‘d al-Hamadani.

‘Isa ibn Talhah ibn ‘Abdul-lah at-Tamimi Abd Muhammad al-Madani. Murié durante el califto de ‘Umar ibn ‘Abdul ‘Aziz.
Ab( Bakr Fitr ibn Jalifah al-Majzami al-Hannéat. Fall. en 150 o 153 H.Q.

Qubaisah ibn Dhu’aib. Fall. en 86 H.Q.

Abl Mariam Qais az-Zagafi al-Mad&'ini.

Muhammad ibn ‘Umar ibn ‘Ali Amir al-Mu’minin. Fall. durante el califato de ‘Umar ibn ‘Abdul ‘Aziz, y se dijo que fue en

el afo 100 H.Q.

67.
68.
69.
70.

Ab( ad-Duha Muslim ibn Subaih al-Hamadani al-Kfi al-‘Attar.

Muslim al-Mala’i.

Ab( Zurarah Mus‘ab ibn Sa‘d ibn Abi Waqqgas az-Zuhri al-Madani. Fall. en 103 H.Q.
Muttalib ibn ‘Abdul-lah al-Qurashi al-Majz{imi al-Madani.



71. Matar al-Warrag.

72. Ma‘rf ibn Jarbadh.

73. Mans(r ibn Rubf.

74. Muh&yir ibn Mismér az-Zuhri al-Madani.

75. M(isé ibn Aktal ibn ‘Umair an-Numairi.

76. Ab( ‘Abdul-lah Maim(n al-Basri Mawla ‘Abdurrahman ibn Samurah.

77. Nadhir ad-Dubbi al-K{fi.

78. Hani ibn Hani al-Hamadani al-Kafi.

79. Ab( Balay lahia ibn Sulaim al-Fazzari al-Wasiti.

80. lahia ibn Yu‘dah ibn Hubairah al-Majz0mi (de la segunda centuria).

81. lazid ibn Abi Ziad al-Kufi. Fall. en 136 H.Q. a la edad de 90 afios.

82. lazid ibn Haiian at-Timi al-Kafi.

83. Abl Dawid lazid ibn ‘Abdurrahman ibn al-Awdi al-Kafi.

84. Abl Nayih lasar az-Zaqafi. Fall. en 109 H.Q.

Para examinar sus biografias y narraciones en las fuentes sunnis, referirse al libro Al-Gadir del ‘Al-lamah al-Amini, t. 1,
pp. 62-72, ed. Beirut.

Sabios sunnis que narraron el Hadiz de Gadir en sus libros:

Sabios sunnis narraron el Hadiz de Gadir y lo citaron en sus libros en los diferentes periodos y tendencias, desde el siglo Il
de la hégira hasta el siglo X1V, siendo un total de 360 sabios, segun lo mencionado por Al-Amini en su Al-Gadir, t. 1, pp.
73-151, ed. Beirut. Refiérete al mismo y encontraras sus biografias y las respectivas fuentes de sus narraciones. ‘Abagat
al-Anwar (Tomo sobre el Hadiz de Gadir).

27. Refiérete a la pag. 419 del tomo V (N. del Autor).

28. En los albores del Islam, los no-arabes convertidos a esta religion eran en su mayoria esclavos libertos o prisioneros
de guerra libertos, por lo que se generalizé llamarles los mawali (los que se encuentran bajo posesion o dominio), los
cuales solian llamar a sus patrones mawla. (N. del traductor al castellano).

29. El Hadiz de Rukbéan (Los Jinetes):

Se encuentra en: lanabi* al-Mawaddah de Al-Qund(izi al-Hanafi, p. 33, ed. Estambul y p. 37, ed. Al-Haidariiah; Taryamah
al-lmam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro Ta‘rij Dimashq de Ibn ‘Asakir ash-Shafiq, t. 2, p. 22, h. 520.
Asi también en: Ihgaq al-Haqgq, t. 6, p. 326, citandolo de Al-Manaqgib de Ahmad ibn Hanbal (manuscrito), Al-Bidaiah wa
an-Nihaiah de Ibn Kazir, t. 5, p. 213, y t. 7, p. 347, ed. Egipto, Aryah al-Matalib de ‘Ubaidul-lah al-Amaratsari al-Hanafi, p-
577, ed. Lahdar.

30. Fue transmitido por Az-Za‘labi de un grupo de reconocidas personalidades sunnis como el ‘Allamah ash-Shablanyi
al-Misri al tratar la vida de ‘Ali en su libro NGr al-Abséar. Refiérete a la pag. 11 del mismo si lo deseas (N. del Autor).

31. Refiérete a lo transmitido por Al-Halabi como parte de las narraciones de la Peregrinacion de Despedida en su célebre
libro de Biografia (del Profeta) llamado As-Sirah al-Halabiiah, y encontraras este Hadiz al final de la pag. 214 del tomo Il
(N. del Autor).

La historia de Al-Hariz ibn an-Nu‘man al-Fihri y el acaecimiento del castigo:

Se encuentra en: Nadzm Durar as-Simtain de Az-Zarandi al-Hanafi, p. 93; Nir al-Absar de Ash-Shablanyi, p. 71, ed. As-
Sa‘idiiah, y p. 71, ed. Al-‘Uzmaniiah; Tadhkirat al-Jawéass de As-Sibt ibn al-Yauzi al-Hanafi, p. 30; Al-Fusdl al-
Muhimmah de lbn as-Sabbag al-Maliki, p. 25; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qund(izi al-Hanafi, p. 328, ed. Al-Haidariiah, y
p. 274, ed. Estambul, y t. 2, p. 99, ed. Al-‘Irfan, Saida; As-Sirah al-Halabiiah, de Burhanuddin al-Halabi ash-Shafi‘, t. 3,
p. 274, ed. Al-Bahiiah, Egipto.

Ver el resto de las fuentes con diferencias en las expresiones en la Carta n° 12, en la nota referente a la revelacion de la

aleya: «Un deprecante pidié un castigo inminente...».

[1101]
SHARES



Carta 57

25 de Muharram de 1330 H.L.

1. La interpretacion del sentido del Hadiz de Gadir

El hecho de dar por sentado la rectitud del proceder de los Comparneros implica que se debe interpretar
el Hadiz de Gadir [respecto a su sentido aparente], ya sea éste mutawatir o no. Es por eso que los
sunnis sostienen que la expresidon mawla tiene acepciones diversas mencionadas en el Sagrado Quran.
A veces tiene el sentido de awi/a (tener preeminencia), como en las palabras de Dios, Glorificado Sea,

dirigidas a los incrédulos:
«Vuestra morada sera el Fuego que sera vuestro mawla» (57: 15),
esto es, tendra preeminencia sobre vosotros.

Otras veces tiene el sentido de “auxiliador”, como en las palabras de Dios, engrandecido sea Su

nombre, que expresan:

«Ello porque Dios es mawla (Auxiliador) de quienes han creido, y los incrédulos no tienen mawla
(Auxiliador)» (47: 11).

También tiene el sentido de “heredero”, como en las palabras de Dios, Glorificado Sea:

«A todos dispusimos mawéli (herederos) de lo que dejan los padres y los parientes» (4: 33),

esto es, herederos.

Asimismo tiene el significado de parentela, como en las palabras de Dios, Imponente y Majestuoso:
«Por cierto que yo temo a [lo que hagan] los mawali (parientes) después de mi» (19: 5).

También tiene el sentido de “amigo”

«El dia que un mawla no pueda beneficiar a otro mawla en nada» (44: 41).

Asimismo sucede con la expresion wali la cual tiene el significado de “el que tiene primacia para
intervenir”, como cuando decimos “fulano es el walf (tutor) del menor”, y que también tiene el significado

de “auxiliador” y “amado”’.

Algunos han dicho: “Tal vez el sentido del Hadliz es: “Aquel de quien yo haya sido su auxiliador, o su
amigo, o su amado, ‘Ali también es asi”. Y este sentido estaria en conformidad con la integridad de los



primeros musulmanes y con el imamato de los tres [primeros] califas, que Dios esté complacido con

todos ellos.

2. Los indicios de ello

Tal vez algunos establecieran como indicio de la intencion del Profeta (s.a.w.) para pronunciar el Hadliz,
el hecho de que alguno de los que se encontraba con ‘Ali en el Yemen vio en él severidad en la causa
de Dios, por lo que hablé de él e hizo murmuraciones en su contra; y es a causa de eso que el Profeta
(s.a.w.) el dia de Gadir procedio a elogiar al Imam e indico sus virtudes haciendo notar con ello lo

sublime de su posicién, y como respuesta a quien cargd en su contra.

Esto lo indica el hecho de que en su disertacion se refirié a ‘Ali en particular diciendo: “De quien yo

a9

haya sido su wali, ‘Ali es suwali ” y luego a la Gente de su Casa en general diciendo: “Dejo entre
vosotros dos tesoros, el Libro de Dios y la Gente de mi Casa”, por lo que, lo que les encomendo fue
proteger a ‘Ali en particular y a la gente de su casa en general; y es en base a ello que sostuvieron que

no contiene la sucesién para el Califato, ni indicacién sobre el Imamato.
Was Salam.

S.

[1101]
SHARES

Carta 58

27 de Muharram de 1330 H.L.

1. El Hadiz de Gadir no es factible de ser sujeto a interpretacion

Yo sé que tu corazdn no se siente seguro de lo que has manifestado y que tu alma no se inclina a ello.
Tu conoces el valor del Mensajero de Dios (s.a.w.) en lo concerniente a su extensiva sapiencia, su
imperativa infalibilidad y su condicion de Sello del Mensaje. [Asimismo sabes que fue] el sefor de los
sapientes y el Sello de los Profetas:

«Y no habla por capricho, * sino que es revelacion inspirada, * que se la ha ensefiado aquel que es de

una fuerza intensa el angel Gabriel]» (53: 3-5).

Si es que filosofos foraneos te preguntaran sobre lo que sucedié en Gadir Jumm, diciéndote:



¢ Por qué el Profeta (s.a.w.) impidié que esos miles continuaran su marcha?
¢ Por qué les retuvo en el abrasante calor del mediodia?

¢ Por qué se preocupd por hacer volver a quien de entre ellos se habia adelantado y esperar a que le

alcanzaran quienes venian retrasados?

¢ Por qué dispuso que todos hicieran un alto en ese sitio inhdspito, sin agua ni vegetacion, a partir del
cual se dispersarian, para luego hablarles de parte de Dios, Majestuoso e Imponente, ordenandoles que

el presente le comunicara al ausente?

¢ Qué es lo que motivé que les anunciara su cercana muerte al comienzo de su discurso, de manera
que dijo: “Se acerca el momento en que venga a mi el mensajero de mi Sefior y yo deba responder.

Ciertamente que seré interrogado y vosotros también lo seréis...”?

¢ Qué asunto es aquel por el cual al Profeta se le interrogara acerca de su anunciacion, y sobre cuyo

acatamiento la comunidad sera interrogada?

¢ Por qué les pregunté: “; Acaso no dais testimonio de que no hay divinidad mas que Dios y que
Muhammad es Su siervo y Mensajero, que Su Paraiso es verdad, que Su Fuego es verdad, que la
muerte es verdad, que la resurreccion después de la muerte es verdad, que La Hora (del Juicio Final)
sin dudas llegara y que Dios resucitara a quienes se encuentran en los sepulcros?”, respondiendo ellos:

“Asi es; damos testimonio de ello”?

¢ Por qué inmediatamente tomé la mano de ‘Ali y la elevo al punto de quedar manifiesta la blancura de

sus axilas y dijo: “;Oh gente! Por cierto que Dios es mi Mawl/4 y yo soy el mawlé de los creyentes...”?

¢ Por qué él mismo se preocupd en aclarar sus propias palabras [que expresan]: “Y yo soy el mawla de
los creyentes” mediante las que dicen: “Y yo tengo primacia (aw/d) sobre los creyentes por sobre si

mismos”?

¢ Por qué después de esa explicacion dijo: “De quien yo haya sido su mawl/4 éste es su mawld”, o “de
quien yo haya sido su wali éste es su wali. ;Dios mio! Sé leal amigo de quien sea su leal amigo, sé

enemigo de quien le sea hostil, auxilia a quien le auxilie y desampara a quien le desampare”?

¢ Por qué lo particularizé con esas suplicas que no corresponden sino para los Imames de la verdad y

los vicerregentes de la veracidad?

¢ Por qué antes de ello les hizo testimoniar: “;Acaso no testimoniais que tengo primacia sobre vosotros
por sobre vosotros mismos” y cuando ellos respondieron: “Asi es”, dijo: “De quien yo haya sido su

mawla ‘Ali es sumawla”, o “De quien yo haya sido su wali ‘Ali es su wali ”?

¢ Por qué vincul6 de esa manera a su descendencia con el Libro Sagrado? ¢ Acaso es que la dispuso



como guia de los dotados de intelecto hasta el dia del Computo Final?

¢ Por qué toda esa gran preocupacién de parte de ese sapiente Profeta? ;Cual era esa mision que
requeria todos esos preparativos e introduccion? ;Cual es el objetivo que se proponia de esas

circunstancias tan memorables?
¢ Qué es aquello que Dios, Glorificado Sea, le orden6 anunciar al decir:

«;Oh Mensajero! Anuncia lo que te fue revelado por parte de tu Sefior, y si no lo haces, entonces no
habras comunicado Su Mensaje. En verdad que Dios te mantendra indemne de la gente» (5: 67)?1

¢ Qué misidon implicaba todo ese énfasis de parte de Dios, al punto que el incentivo para su anunciacion
se asemejaba a una amenaza? ;Qué asunto era aquel por el cual el Profeta temia la discordia por su
anunciacion, y requeria de la indemnidad asegurada por Dios respecto a las molestias de los hipdcritas

por anunciarlo?

iPor tus antepasados! Si es que [tal filosofo] te preguntara todo esto, ¢acaso le responderias que Dios,
Imponente y Majestuoso, y Su Mensajero (s.a.w.) solamente querian poner de manifiesto el auxilio que

brinda ‘Ali a los musulmanes y su honestidad para con ellos, y nada mas?

iNo creo que te satisfagas con tal respuesta, ni supongo que consideres que tal cosa sea procedente
para el Sefor de los senores, ni tampoco para el sefior de los sapientes y Sello de los Enviados y
Profetas! Tu eres mas digno como para considerar posible que él dispusiera toda su preocupacion y su
total determinacién en poner de manifiesto algo ya evidente que no necesitaba aclaracion, y explicar un

asunto tan obvio para el juicio de la conciencia y el sentido comun.

Sin lugar a dudas tu consideras sus acciones y palabras exentas de poder ser menospreciadas por las
personas razonables, y censuradas por los filésofos y sabios, sino que indudablemente conoces la
posicidn de sus palabras y acciones en lo que se refiere a la sapiencia y la infalibilidad. Dice Dios,
Glorificado Sea:

«Ciertamente que son palabras de un noble Mensajero, * que posee poder y autoridad ante el Poseedor

del Trono. * Que es obedecido y fiel. * |Vuestro Compafero no es un enloquecido!» (81: 19-22);

y quien es asi no se preocupa por explicar cosas ya evidentes y aclarar lo que tiene el juicio de
obviedad, y que para explicar eso ya tan claro disponga preparativos e introducciones ajenas al asunto,
sin ninguna relacion, ni vinculacién con el mismo. Glorificado sea Dios respecto a todo ello

sublimemente, asi como Su Mensajero!

Tu —que Dios asista a la verdad por tu intermedio-, sabes que lo que se adecua a las circunstancias en
ese calor abrasador del mediodia, y lo que se corresponde con sus acciones y palabras en el dia de

Gadir, solamente es la anunciacion de su sucesion y la designacion de su sucesor después de él.



Los indicios textuales y los argumentos logicos conllevan la certeza firme y categoérica de que él (s.a.w.)
no quiso ese dia sino designar a ‘Ali como su sucesor y vicerregente después de él. Es asi que el
Hadiz, junto a lo que sugieren los indicios, conforma un explicito texto estipulante del Califato de ‘Al

que no admite interpretacion alguna, ni hay modo de desviarlo de su sentido. Ello es claro para

«aquel que tenga un corazon, o aguce los oidos estando presente» (50: 37).

2. El indicio para tal interpretacién es incierto y encierra una

adulteracion

En cuanto al indicio que supusieron, no es sino incierto y encierra una adulteracion, conformando una
sagaz forma de confundir y desfigurar, puesto que el Profeta (s.a.w.) envié a ‘Ali al Yemen en dos

ocasiones.

La primera fue en el afo VIII, en la cual los insidiosos murmuraron sobre él y al volver a Medina se
quejaron de su persona ante el Profeta (s.a.w.), resultando en que él rechazé esas quejas,2 al punto

que vieron el enojo en su rostro, y no lo intentaron de nuevo.

La segunda vez fue en el afo X,3 en la cual el Profeta le anudd el estandarte y le envolvié su turbante
con sus propias manos en tanto le decia: “jAvanza y no distraigas tu atenciéon!”. Es asi que se marché
con templanza y bien encaminado para dar cumplimiento a la orden del Profeta (s.a.w.), a quien
alcanzo en la Peregrinacion de Despedida, habiendo puesto la misma intencion al consagrarse
peregrino que la que hubiera puesto el Mensajero de Dios (s.a.w.), y es asi que participo con él en su

ofrenda [de sacrificar animales].

En esa ocasion no hubo murmuracion por parte de insidioso alguno, ni ningun mal intencionado cargo
en su contra. Entonces, ¢cdémo es posible que el Hadiz fuera por causa de lo que dijeron quienes le

objetaban? ;O empujado por responder a alguien en particular, como pretenden?

Ademas, el mero hecho de cargar contra ‘Ali no puede ser motivo para que el Profeta lo exaltara del
modo en que lo hizo en el dia de Gadir, desde un pulpito [armado] de monturas de camellos, a no ser
que, -y me amparo en Dios de ello-, él fuera irreflexivo en sus palabras, acciones, propositos y

decisiones.
iLejos se encuentra ello de la sacralidad de su basta sapiencia!, puesto que Dios, Glorificado Sea, dice:

«Por cierto que es palabra de un noble Mensajero; sin ser la palabra de un poeta. jQué poco es lo que
creéis! Tampoco es la palabra de un adivino. ;Qué poco es lo que reflexionais! Es la revelacion del
Senor del Universo» (69: 40-43).

Si él simplemente hubiera querido aclarar sus virtudes y responder a quienes cargaban en su contra

habria dicho: “Este es mi primo, mi yerno, el padre de mi descendencia y el sefior de la Gente de mi



Casa, por lo tanto, no me molestéis molestandole a élI”, o algunas expresiones semejantes que

sefalaran solamente la virtud y la digna posicion.

Ademas, a partir del texto del Hadiz4 no acude a la mente tal cosa, ni el mismo hace alusion a tales

“causas”, como es evidente.

En cuanto a la mencién de la Gente de su Casa (Ah/ al-Beit) en el Hadiz de Gadir, es de las cosas que
confirman el sentido que mencionamos, desde que él los vinculd con el Libro Sagrado y los dispuso
lideres de los dotados de intelecto, de manera que dijo: “Por cierto que dejo entre vosotros aquello a lo
cual, si os aferrais, no os extraviaréis, el Libro de Dios y mi descendencia, la Gente de mi Casa (ah/-u
bait-i) ”.

El hizo eso sélo para ensefar a la comunidad que después de su Profeta (s.a.w.) no existe referente
mas que esos dos, ni apoyo en qué apuntalarse después de él, sino en esos dos. Te es suficiente como
obligacion de seguir a los Imames de la Pura Descendencia [del Profeta (s.a.w.)] el hecho de que los
haya vinculado al Libro de Dios, Imponente y Majestuoso, al cual no le sobreviene la falsedad en ningun

aspecto (lit.: “ni por delante ni por detras”).

Es asi que, asi como no es permitido referirse a un libro cuyo juicio contrarie al Libro de Dios,
Glorificado Sea, de la misma manera no es permitido referirse a un imam cuyo juicio contrarie a los
Imames de la Pura Descendencia (a.s.).5 Las palabras del Profeta (s.a.w.) que expresan: “Por cierto
gue ambos no expiraran (0 no se separaran) hasta que lleguen a mi en la Fuente”, conforman una

prueba de que la Tierra no carecera de un /mam de entre ellos, que sea equivalente al Libro Sagrado.

Quien reflexione en este Hadiz encontrara que apunta a circunscribir el Califato a los Imames de la Pura
descendencia. Esto es corroborado por lo citado por el imadm Ahmad en su A/-Musnad 6, quien
transmitié de Zaid ibn Zabit, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Por cierto que dejo entre
vosotros dos califas, el Libro de Dios, el cual es un cordel que se extiende desde el cielo hasta la tierra,
y mi descendencia, la Gente de mi Casa (Ah/-u Bait-i),; cietamente que ambos no se separaran hasta

que lleguen a mi en la Fuente”.7

Esta es una estipulacion textual (nass) del Califato de los Imames de la Pura Descendencia (a.s.). Tu
sabes que el texto estipulante sobre la obligatoriedad de seguir a la Pura Descendencia conforma un
texto estipulante de la obligatoriedad de seguir a ‘Ali, puesto que él es el indiscutido sefior de la Pura

Descendencia y el Imam e incuestionable lider de la misma.

De esta manera, el Hadiz de Gadir y otros similares al mismo contienen la estipulacion textual para ‘Alf,
a veces en el sentido que él es el Imam de la Pura Descendencia la cual fue dispuesta por Dios y Su
Profeta al nivel y posicion del Libro Sagrado, y otras veces haciendo referencia a su portentosa
personalidad y que él es el Wali de todo aquel de quien el Mensajero de Dios (s.a.w.) haya sido su
Wali.



Was Salam.

Sh.

1. La Aleya de la Anunciacion (At-Tablig): «;Oh Mensajero! Anuncia lo que te ha sido revelado por parte de Tu Sefior, y si
no lo haces, entonces no habras comunicado Su Mensaje. En verdad que Dios te mantendra indemne de la gente». Sura
al-M&’idah, aleya 67. Fue revelada el dia 18 de Dhl Hiyyah en Gadir Jumm, luego de transcurridas cinco horas de la
jornada del dia jueves. Dios, Glorificado Sea, ordené a Su Gran Mensajero (s.a.w.) que designara a ‘Ali como Imam y
Califa después de él. Ya vimos las fuentes que sefialan su revelacion en la Carta n° 56, en las notas del punto 2. Refiérete
a la misma.

2. Tal como lo explicamos en la Carta n° 36. Refiérete a la misma y no pases por alto los comentarios que hicimos al
respecto. (N. del Autor).

3. Tal como se menciona en: Sirat ibn Hisham, t. 4, p. 212; Ta'rij at-Tabari, t. 3, pp. 131y 149; Al-Kamil i at-Ta’rij de Ibn
al-Azir, t. 2, p. 300; As-Sirah al-Halabiiah, t. 3, p. 206; As-Sirah an-Nabawiiah de Zaini Dahlan, impreso en los margenes
de As-Sirah al-Halabiiah, t. 2, p. 45; At-Tabaqat al-Kubra, de lbn Sa‘d, t. 2, p. 169.

4. Especialmente a causa de los indicios l6gicos y transmitidos que sefialamos. (N. del Autor).

5. Ello es por el juicio del Hadiz de Zaqalain y la orden de aferrarse a ambos (los Dos Tesoros), tal como vimos en la Carta
n° 8, en las notas del punto 3. Refiérete a las mismas.

6. Refiérete al comienzo de la pag. 122 del tomo V. (N. del Autor).

7. Se encuentra en: Musnad Ahmad ibn Hanbal, t. 5, pp. 122, 182y 189, ed. Al-Maimaniiah, Egipto; Ad-Durr al-Manzdr de
Yalal ad-Din as-Suilti ash-Shafif, t. 2, p. 60; lanabi‘ al-Mawaddah de Al-Qund(izi al-Hanafi, p. 38, ed. Estambul y p. 42,
ed. Al-Haidariiah; Mayma‘ az-Zaw&’id de Al-Haizami ash-Shéfii, t. 9, p. 162. Ver el resto de las fuentes en las notas de la

Carta n° 8 mencionadas anteriormente.

[1101]
SHARES

Carta 59

28 de Muharram de 1330 H.L.

1. La Verdad resplandece

No he encontrado entre las personas que han pasado [por esta vida] y las que permanecen [en la

misma] nadie mas agradable al expresarse, ni que haga comprender mejor un argumento que tu. La

verdad ha resplandecido mediante las pruebas que has indicado, y de esa manera el velo de la duda se

ha quitado del ambito de la certeza.

No nos queda mas reparo para aceptar que el propésito de wali y mawla en el Hadiz de Gadir es

solamente el de aw/4 (el que tiene primacia), puesto que si el proposito fuera el de “auxiliador” o algo



similar, ningun deprecante hubiera pedido un castigo inminente; de manera que lo que sostienes sobre

el [vocablo] mawl/4 esta confirmado y es categorico.

2. El hecho de evadir la misma

Ojala tu aceptaras de mi como explicacion del Hadiz lo que mencion6 un grupo de sabios como el imam
lbn Hayar en su As-Saw4&‘iq y Al-Halabi en su As-Sirah, cuando dijeron: Admitimos que él tenia
primacia en lo que concierne al Imamato pero en un sentido a futuro; si no fuera asi, habria sido el

Imé&m a pesar de encontrarse el Profeta (s.a.w.); y nada objeta que se refiriera al futuro.

Entonces, es como si el propésito fuera “cuando tuviera lugar para él la bai‘ah o juramento de fidelidad”.
En tal caso, ello no se contradice entonces con el hecho de que le hayan precedido [en el Califato] los
tres imames; y de esta manera, se resguarda la dignidad de las primeras generaciones de musulmanes,

que Dios esté complacido con todos ellos.

S.

[1101]
SHARES

Carta 60

30 de Muharram de 1330 H.L.

1. Refutacion de la evasiva

Me pediste —que Dios asista a la verdad por tu intermedio- que acepte que el propésito del Hadiz de
Gadir es que ‘Ali tendria la primacia para el Imamato cuando lo eligieran los musulmanes para el mismo
y le dieran la bai‘ah o juramento de fidelidad, y de esta manera tal primacia estipulada el dia de Gadir
seria a futuro y no inmediata. En otras palabras, tal primacia seria en potencia y no en acto, para que

asi no contradiga el califato de los tres imames que le precedieron.

De esta manera, te conmino en base a la luz de la realidad, la grandeza de la equidad, la nobleza de la
imparcialidad y las pautas de la virtud, ¢acaso esta en ti contentarte con eso, de modo que sigamos tu
ejemplo y marchemos en tu misma via al respecto? ¢ Acaso te satisface que eso se transmita de ti y se

te atribuya y asi sigamos tus pasos y te imitemos?

No te veo convencido ni satisfecho, y sé con certeza que tu mismo te asombras de quien considera

posible que ese fuera el sentido, al cual no alude el texto del Hadiz, ni nadie entiende tal cosa del



mismo, ni es acorde a la sapiencia del Profeta (s.a.w.), ni a su elocuencia, ni a ninguno de sus
grandiosos actos ni a sus trascendentes palabras que expreso en el dia de Gadir, ni a las pruebas
categoricas que sefialamos anteriormente, ni a lo comprendido del Hadiz por Al-Hariz ibn Nu‘man al-
Fihri, y que fue ratificado por Dios, Glorificado Sea, Su Mensajero (s.a.w.) y los Compareros en su
totalidad.

Ademas, la primacia a futuro no es congruente con la generalidad del Hadliz, puesto que implicaria que
‘Al no haya sido mawl/a de los tres [primeros] califas, ni tampoco de aquellos musulmanes que murieron

durante la época [del gobierno] de éstos, como es evidente.

Esto es contrario a lo juzgado por el Mensajero (s.a.w.) cuando dijo: “4Acaso no tengo primacia sobre
los creyentes por sobre si mismos?” y dijeron: “Asi es”, a lo que dijo: “De quien yo haya sido su maw/a
-esto es, de los creyentes uno por uno-, ‘Ali es su mawl/a”, sin haber sido exceptuado nadie, como

puedes ver.

Es mas, cuando Abl Bakr y ‘Umar escucharon al Mensajero de Dios (s.a.w.) decir lo que dijo respecto a
‘Ali en el dia de Gadir, dijeron a ‘Ali:1 “Te has convertido, joh hijo de Abl Talib! en el mawla de todo
creyente y de toda creyente”.2

De esta manera, manifestaron explicitamente que él era el maw/a “de todo creyente y toda creyente”
desde el atardecer del dia de Gadir, aplicandose ello de manera extensiva a cada hombre y mujer
creyente en forma individual. Se le dijo a ‘Umar:3 “TU tratas a ‘Ali de una manera como no lo haces con
nadie de entre los Compafieros del Profeta (s.a.w.)”. ‘Umar le respondié: “El es mi mawlad”.4 El
manifestd abiertamente que ‘All era su mawla, siendo que todavia no habia sido elegido para el

Califato, ni le habian dado la bai‘ah o juramento de fidelidad.

Ello indica que era su mawla y el mawla de todo creyente y toda creyente en forma efectiva y actual, y
no a futuro, desde que el Mensajero de Dios (s.a.w.) lo expuso publicamente de parte de Dios,

Glorificado Sea, el dia de Gadir.

Cierta vez dos beduinos tenian un pleito entre ellos y lo elevaron a ‘Umar, quien requiri6 a ‘Ali que

!”

juzgara entre ambos, a lo cual uno de ellos dijo: “j;Acaso éste juzgara entre nosotros?!”. He ahi que
juzg

‘Umar salt6 hacia él5 y le tomo6 del cuello de la ropa diciéndole: “jPobre de tit ,No sabes quién es éste?
Ese es tu mawld y el mawl4 de todo creyente; y aquel de quien él no es su mawl4 no es un creyente”.6

Y las narraciones que conllevan este sentido son numerosas.

Tu —que Dios asista a la verdad por tu intermedio-, sabes que si el razonamiento de Ibn Hayar y
quienes le siguieron acerca del Hadiz de Gadir fuera correcto, en ese caso seria como si ese dia el
Mensajero de Dios (s.a.w.) hubiera actuado en forma irreflexiva en relacion con sus responsabilidades y
determinaciones -me amparo en Dios de ello-, como quien es inconsciente de lo que dice y hace -Dios
no lo permita-, puesto que -en base a ese razonamiento- con lo que se proponia en esas cruciales

circunstancias no tendria otro objetivo mas que dejar en claro que, después de que [en el futuro] le



dieran la bai‘ah o juramento de fidelidad para el Califato, ‘Ali tendria primacia sobre el mismo.

Tal sentido, al explicarlo, hace reir a los mas necios, qué decir de los sensatos, desde que, segun esas
personas, Amir al-Mu’minin (a.s.) no era diferente a otro, puesto que ningiin musulman -segun la
opinién de éstos- tenia algo especial con relacién a otro, y de esa manera, todo aquel para quien
tuviera lugar la bai‘ah o juramento de fidelidad -segun ellos- en definitiva tendria primacia sobre la
misma, por lo que ‘Ali y cualquier otro de los Companeros y de los musulmanes en general estarian en

igualdad de condiciones.

Entonces, ¢ cual es la virtud con la que el Profeta (s.a.w.) quiso particularizar a ‘Ali fuera de otros que
también eran poseedores de buenos antecedentes, si es que el razonamiento de aquéllos fuera

correcto, joh musulmanes!?

En cuanto a lo que dijeron sobre que si la primacia de ‘Ali para el Imamato no hubiera sido a futuro él
habria sido el Imam a pesar de estar presente el Profeta (s.a.w.), ello conforma una falacia tremenda,
una rara forma de inducir al extravio y aparentar negligencia respecto a la manera en que todos los
profetas, califas, reyes y gobernantes designan a sus sucesores, y pretender ignorar lo sefialado por el
Hadiz que expresa: “Tu tienes con relacién a mi la posicién de Aarén con relacién a Moisés, solo que

no habra profeta después de mi”.7

Es fingir haber olvidado las palabras del Mensajero (s.a.w.) en el Hadiz de la Casa el dia de la
Advertencia [a sus parientes cercanos]: “Asi pues, escuchadle y obedecedle”.8 Y asimismo muchas

otras tradiciones similares que se corroboran entre si.

Ademaés, aunque diéramos por sentado que la primacia de ‘Ali para el Imamato en ese entonces no era
efectiva y vigente por encontrarse con vida el Profeta (s.a.w.), necesariamente debia tener lugar
inmediatamente después de su fallecimiento, siguiendo la regla aceptada unanimemente que indica que
se debe tomar una expresion textual -al excluirse su significado real- y atribuirla al mas cercano de los

significados alegoricos a la misma, como es evidente.

En cuanto a la dignidad de los musulmanes de las primeras generaciones, queda resguardada sin

necesidad de esta interpretacion, tal como lo explicaremos si es que el tema lo requiere.
Was Salam.

Sh.

1. Segun los citado porAd—DaraqtanT, tal como figura al final de la seccién quinta del cap. | de As-Sawa‘iq de lbn Hayar.
Puedes referirte a la pag. 26 del mismo. Fue narrado por varios expertos en Hadices en sus compilaciones y vias de
transmision, habiendo citado Ahmad [ibn Hanbal] de ‘Umar palabras similares a éstas en un hadiz trasmitido por Al-Bur&’
ibn ‘Azib, en la pag. 281 del tomo 1V de su Al-Musnad, lo cual ya has observado en la Carta n° 54 de este mismo libro. (N.
del Autor).



2. Se encuentra en: As-Sawa‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar al-Haizami ash-Shéfi1, p. 26, ed. Al-Maimaniiah, Egipto, y p.
42, ed. Al-Muhammadiiah; Kifaiat at-Talib de Al-Kanyi ash-Shafii, p. 62, ed. Al-Haidariiah, y p. 17, ed. Al-Gari.

Es mencionado en: Al-Gadir de Al-Amini, t. 1, p. 273, citando de: Kitab al-Wilaiah de Ibn ‘Ugdah, Faid al-Qadir de Al-
Manawi ash-Shéafii, t. 6, p. 218; Sharh al-Mawahib ad-Daniiah de Az-Zarqgani al-Maliki, t. 7, p. 13; Al-Futlhat al-
Islamiiah de Ahmad Zaini Dahlan al-Makki ash-Shafi4, t. 2, p. 306; Zain al-Fata de Al-‘Asimi.

3. Segun lo citado por Ad-Daragtanti, tal como figura también en la pag. 36 de As-Sawa&‘ig. (N. del Autor).

4. Se encuentra en: As-Sawa&‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar al-Haizami, p. 26, ed. Al-Maimaniiah, Egipto, y p. 42, ed. Al-
Muhammadiiah, Egipto; Taryamah al-Imam ‘Ali ibn Abi Talib (Biografia del Imam ‘Ali) del libro: Ta‘rij Dimashq de Ibn
‘Asakir ash-Shafif, t. 2, p. 82, h. 581; Ar-Riad an-Nadirah de Muhibbuddin At-Tabari ash-Shafi‘, t. 2, p. 224, 2* ed.

5. Citado por Ad-Daragtani, tal como figura al final de la primera seccién del cap. XI de As-Sawé‘iq al-Muhrigah de lbn
Hayar. (N. del Autor).

6. Se encuentra en: As-Sawa'‘iq al-Muhrigah de Ibn Hayar ash-Shéfi, p. 107, ed. Al-Maimaniiah, y p. 177, ed. Al-
Muhammadiiah, Egipto; Dhaj&’ir al-‘Ugba de Muhibbuddin at-Tabari ash-Shafi‘i, p. 68; Al-Managib de Al-Jawarizmi al-
Hanafi, p. 98; Ar-Riad an-Nadirah de At-Tabari ash-Shafi, t. 2, p. 224, 2% ed. También se encuentra en: Al-Gadir de Al-
Amini, t. 1, p. 382, citado de Wasilat al-Maal, del Shaij Ahmad ibn Bakzir al-Makki.

7. Ya vimos el Hadiz junto a sus fuentes en la Carta n° 28, en las notas del punto 2. Refiérete a la misma.

8. Ya vimos este Hadiz completo junto a sus fuentes en la Carta n°® 20, en las notas del punto 2. Refiérete a la misma.

[1101]
SHARES

Carta 61

1 de Safar de 1330 H.L.

1. Requerimiento de textos transmitidos a través de las vias de la Shi'ah

Si es que la dignidad de las primeras generaciones de musulmanes se preserva, no hay inconveniente

en ninguno de los hadices particulares que citaste sobre el Imam, ya sea el Hadiz de Gadir u otro, y no

hay nada que conlleve a interpretarlos. Tal vez respecto a este tema tuvierais hadices que la Gente de

la Sunnah no conoce. Requiero que los cites para que tengamos conocimiento de los mismos.

Was Salam.

S.

[1111]
SHARES



Carta 62

1 de Safar de 1330 H.L.

1. Cuarenta textos estipulantes

Asi es, tenemos textos estipulantes que no conoce la Gente de la Sunnah siendo todos considerados
sahih o muy confiables y mutawétir, habiendo sido transmitidos a través de la Pura Descendencia del

Profeta (s.a.w.), de los cuales cito para ti cuarenta hadices. 1

1) Transmite As-Sadlg Muhammad ibn ‘Ali ibn Al-Husain ibn M{sa ibn Babwaih al-Qummi en su libro
lkmal ad-Din wa Itmam an-Ni‘mah -en una cadena de transmision que llega a ‘Abdurrahman ibn
Samurah- un hadiz del Mensajero de Dios (s.a.w.) que expresa: “;Oh lbn Samurah! Si es que
discrepan las pasiones y se dividen las opiniones, aférrate a ‘Ali ibn Abi Talib, puesto que es el Imam de

mi comunidad y mi Califa sobre ellos después de mi”.2

2) Transmite As-Sad(iq también en /kmal ad-Din, de ibn ‘Abbas, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios
(s.a.w.): “Por cierto que Dios, Glorificado y Exaltado Sea, observé a la gente de la tierra y me escogié a
mi disponiéndome como Profeta; luego observé nuevamente y escogié a ‘Ali disponiéndole como Imam;

luego me orden6 que le tome como hermano, wali , albacea, califa y visir...”.3

3) Transmite As-Sadiq también en lkmél ad-Din, en una cadena de transmision que llega al Imam As-
Sadiq, de sus padres —con ellos sea la paz- que el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “Me dijo Yibra’ll de
parte del Senor de la Grandeza, Imponente y Majestuoso, que dijo: Quien sepa que no hay divinidad
mas que Yo, Unico; que Muhammad es Mi siervo y Mensajero; que ‘Ali ibn Abi Talib es mi Califa; y que
los Imames de su descendencia son Mis Pruebas [por sobre la creacion en la Tierra], le haré ingresar
en el Paraiso mediante Mi Misericordia”.4

4) Menciona As-Sadiq también en /kmal ad-Din, en una cadena de transmision que llega al Imam As-
Sadiq, de su padre, de su abuelo —con ellos sea la paz-: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Los
Imames después de mi son doce; el primero de ellos es ‘Ali, y el Gltimo de ellos es Al-Q&’im (el que se
levantara). Ellos son mis califas y albaceas”.5

5) Transmite As-Sad(iq también en /kmal ad-Din, en una cadena de transmisién que llega a Al-Asbag
ibn Nubatah, que dijo: Cierto dia vino a nosotros Amir al-Mu’minin ‘Ali ibn Abi Talib, tomando con su
mano la de su hijo Al-Hasan, mientras decia: “Cierto dia llegd el Mensajero de Dios (s.a.w.) donde nos
encontrdbamos y su mano estaba sobre la mia de esta misma manera, y dijo: “El mejor de las criaturas
después de mi y el sefior de las mismas es éste, mi hermano; es el Imam de todo musulman y el Emir

de todo creyente después de mi muerte”.6



6) Cita As-Sadlq también en lkméal ad-Din, en una cadena de transmision que llega al Imam Ar-Rida,
de sus padres, llegando al Mensajero de Dios (s.a.w.), que dijo: “Quien quiera aferrarse a mi religion y
embarcarse en el Arca de la Salvacion después de mi, que siga a ‘Ali ibn Abi Talib, puesto que él es mi

albacea y mi califa sobre mi comunidad, tanto durante mi vida como después de mi muerte”.7

7) Cita As-Sad(iq también en /kmal ad-Din, en una cadena de transmision que llega al Imam Ar-Rida,

143

de sus padres, llegando al Mensajero de Dios (s.a.w.), un Hadiz en el que expresa: “Ali y yo somos los
padres de esta comunidad; quien nos reconozca, en verdad que habra conocido a Dios, y quien nos
niegue en verdad que habra negado a Dios, Imponente y Majestuoso. De ‘Ali provienen los “dos nietos
(del Profeta)” de mi comunidad y los dos Sefores de los Jovenes del Paraiso, Al-Hasan y Al-Husain;
de la descendencia de Al-Husain hay nueve a quienes obedecer equivale a obedecerme a mi, y

desobedecerles es igual a desobedecerme a mi. El noveno de ellos es su Q&’'im y su Mahdi”.8

8) Cita As-Sadlq en /kmal ad-Din, en una cadena de transmision que llega al Imam Al-Hasan Al-
‘Askari, de su padre, llegando al Mensajero de Dios (s.a.w.), un Hadiz en el que dijo: “;Oh ibn Mas‘td!

‘Ali ibn Abi Talib es vuestro Imam después de mi y mi califa sobre vosotros”.9

9) Cita As-Sadlq también en /kméal ad-Din, en una cadena de transmision que llega a Salman, que
éste dijo: Llegué donde se encontraba el Profeta (s.a.w.) y he ahi que estaba Al-Husain ibn ‘Ali sentado
sobre su muslo y le besaba y le decia: “Tu eres el hijo de un Sefor, eres un Imam, hijo de un Imam,
hermano de un Imam y padre de los Imames. Eres la Prueba de Dios, hijo de Su Prueba y padre de

nueve Pruebas que surgiran de tu espinazo, siendo el noveno de ellos el Q4'im”.10

10) Cita As-Sadliq también en /kméal ad-Din, en una cadena de transmision que también llega a
Salman, del Mensajero de Dios (s.a.w.), un extenso hadiz en el que dice: “;Oh Fatima! ;Acaso no
sabes que nosotros somos la Gente de una Casa (ah/-u baitin) para quienes Dios prefirié el Mas Alla
por sobre este mundo, y que Dios, Bendito y Glorificado Sea, observo a la gente de la Tierra
examinandola y me eligié entre Su creacién; luego observd nuevamente y eligié a tu esposo,
revelandome que le despose contigo, que le tome como wali y visir, y que le disponga como mi califa
para mi comunidad? Es asi que tu padre es el mejor de los profetas, y tu esposo el mejor de los

albaceas; y tu seras la primera que me alcance”. 11

11) Cita As-Sadulq también en lkmal ad-Din un extenso Hadiz, en el que menciona la congregacién de
mas de doscientos hombres entre los Emigrantes a La Meca y los Auxiliares de Medina en la Mezquita
[del Profeta (s.a.w.)] durante la época [del califato] de ‘Uzman. Estos se encontraban hablando sobre
cuestiones del saber y los conocimientos religiosos, y se vanagloriaban entre si, en tanto ‘Ali se

encontraba callado.”

“Entonces le dijeron: “;Oh Aba-I Hasan! ;Qué te impide hablar?”. Entonces él les recordo6 las palabras

43

del Mensajero de Dios (s.a.w.) que expresan: “Ali es mi hermano y mi visir, mi heredero y mi albacea,

mi califa sobre mi comunidad y el wali de todo creyente después de mi”. Ellos le reconocieron eso”. 12



12) Cit6 As-Sadiq también en /kmdl ad-Din, de ‘Abdul-lan ibn Ya‘far, de Al-Hasan, de Al-Husain, de
‘Abdul-lah ibn ‘Abbas, de ‘Umar ibn Abi Salamah, de Usamah ibn Zaid, de Salman, de Ab( Dharr y de
Al-Migdad, que todos éstos dijeron: Escuchamos al Mensajero de Dios (s.a.w) decir: “Yo tengo

primacia sobre los creyentes por sobre si mismos, luego mi hermano ‘Ali tiene mas primacia sobre los

creyentes por sobre si mismos”. 13

13) Citdé As-Sadiiq también en /kmal ad-Din, de Al-Asbag ibn Nubatah, de ibn ‘Abbas, que dijo:
Escuché al Mensajero de Dios (s.a.w.) decir: “Yo, ‘Ali, Al-Hasan, Al-Husain y nueve de la

descendencia de Al-Husain, somos purificados”. 14

14) Cité As-Sadliq también en /kmal ad-Din, de ‘Ibaiah ibn Rub‘, de ibn ‘Abbés, que dijo: Dijo el
Mensajero de Dios (s.a.w.): “Yo soy el sefior de los profetas y ‘Ali es el sefior de los albaceas”. 15

15) Citd As-Saduq en /kmal ad-Din, en una cadena de transmision que llega al Imam As-Sadiq, de sus
padres, hasta llegar al Mensajero de Dios (s.a.w.), que dijo: “Por cierto que Dios, Imponente y
Majestuoso, me eligié entre todos los profetas, y eligié de mi parte a ‘Ali prefiriéndole por sobre la
totalidad de los albaceas, y eligié de parte de ‘Ali a Al-Hasan y a Al-Husain, y eligié de parte de Al-
Husain a los albaceas de entre su descendencia, de manera que repelan de la religion la alteracion de
los extremistas, el engafio de los falsarios y la interpretacion de los extraviados”. 16

16) Citd As-Sadiiq también en /kmal ad-Din, de ‘Ali, que dijo: “Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “Los
Imames después de mi son doce, el primero eres tu, joh ‘Ali!, y el Gltimo de ellos es el Q&’'im, a través

de quien Dios, Imponente y Majestuoso, conquistara el oriente y occidente de la Tierra”. 17

17) Cit6 As-Sadlq en su A/-Amali, del Imam As-Sadiq, de sus padres, en un hadiz que llega al

“e

Mensajero de Dios (s.a.w.) en el que dice: ““Ali es de mi y yo soy de ‘Ali; fue creado con mi misma
arcilla; dilucidara a la gente aquello en lo que discrepen sobre mi Sunnah; y él es el Emir de los
Creyentes, el Lider de los de frente brillante [por la prosternacion] y miembros resplandecientes [por la

ablucion], y el mejor de los albaceas”. 18

18) Cit6 As-Sadliq también en A/-Amali, en una cadena de transmision que llega a ‘Ali, un extenso
hadiz en el cual el Mensajero de Dios (s.a.w.) dice: “Por cierto que ‘Ali es el Emir de los Creyentes
mediante la Wildiah de Dios, Imponente y Majestuoso, la cual entablé sobre Su Trono, haciéndolo
testimoniar a Sus angeles; y ciertamente que ‘Ali es el Califa y Prueba de Dios, y el Imam de los

musulmanes”. 19

19) Cit6 As-Sad(ig también en A/l-Améli, de ibn ‘Abbas, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.):
“1Oh ‘Ali! Tu eres el Imdm de los musulmanes, el Emir de los Creyentes, el lider de los de frente
brillante y miembros resplandecientes, la Prueba de Dios después de mi y el sefior de los albaceas”.20

20) Cité As-Sadig también en su A/l-Amdli, de ibn ‘Abbas, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.):

“1Oh ‘Ali! Tu eres mi Califa sobre mi comunidad; y tu eres con relacion a mi como lo era Set con



relacion a Adan”.21

21) Transmitié As-Sadliq también en su A/-Amali, en una cadena de transmisién que llega a Ab( Dharr,
que dijo: Nos encontrabamos cierto dia junto al Mensajero de Dios (s.a.w.) en su Mezquita y dijo:
“Entrara por esta puerta un hombre que es el Emir de los Creyentes, el Imdm de los musulmanes”; y he
ahi que se presenté ‘Ali ibn Abi Talib, y el Mensajero de Dios (s.a.w.) se dirigié a recibirle; luego se

volvi6 a nosotros con su bendito rostro y dijo: “Este es vuestro Imam después de mi”.22

22) Transmitid As-Sad(iq en su A/l-Amaéli, de Yabir ibn ‘Abdul-lah al-Ansari, que dijo: Dijo el Mensajero

[

de Dios (s.a.w.): “Ali ibn Abi Talib es quien mas les antecede en el Islam, y el de mas conocimiento...”,

hasta que dijo: “... y es el Imam y el Califa después de mi”.23

23) Trasmitié As-Sad(q también en su A/-Amdli, en una cadena de transmisiéon que llega a ibn ‘Abbas,
que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “;Oh comunidad de gentes! ;Quién mejor que Dios al
enunciar palabras? Por cierto que vuestro Sefior, Imponente y Majestuoso, me ha ordenado que
disponga para vosotros a ‘Ali como estandarte [de la guia], Imam, califa y albacea, y que le tome como

hermano y visir”.24

24) Transmitid6 As-Sad(q, también en su A/-Amadli, en una cadena de transmision que llega a Ab(
‘Aliash, que dijo: El Mensajero de Dios (s.a.w.) subi6 al pulpito y disertd. Luego [Abl ‘Afiash] mencioné
su disertacion en la que se encuentra lo siguiente: “... Y por cierto que mi primo ‘Ali es mi hermano y mi

visir, y es mi califa y quien anunciara de mi parte”.25

25) Trasmitié As-Sadlq también en su A/l-Améli, en una cadena de transmision que llega a Amir al-
Mu’minin, en la que dice: Cierto dia el Mensajero de Dios (s.a.w.) disertd para nosotros diciendo: “;Oh
gente! Ciertamente que ha llegado el mes de Dios...”; luego prosiguié hablando acerca de la virtud del

mes de Ramadan. Dijo ‘Ali: Dije: “;Oh Mensajero de Dios! ;Cual es la mejor accién en este mes?”.

Dijo: “Abstenerse de las prohibiciones de Dios”; luego lloré. Le dije: “;Oh Mensajero de Dios! ¢Qué te
hace llorar?”. Dijo: “;Oh ‘Ali! Lloro por lo que te habra de acontecer en este mes...”,26 hasta que dijo:
“1Oh ‘Alit Tu eres mi albacea, el padre de mi descendencia, mi califa sobre mi comunidad tanto durante

mi vida como después de mi muerte, siendo tu orden la mia y tu prohibicion la mia”.27

26) Transmiti6 As-Sad(iq también en su A/-Améli, de ‘Ali -con él sea la paz- que dijo: Dijo el
Mensajero de Dios (s.a.w.): “;Oh ‘Ali! T4 eres mi hermano y yo soy tu hermano; yo soy el elegido para
la Profecia y tu eres el escogido para el Imamato; yo soy el que posee la revelacion y tu el que posee la
interpretacion; y tu eres el padre de esta comunidad. ;Oh ‘Ali! ti eres mi albacea y mi califa, mi visir y mi

heredero, y el padre de mi descendencia”.28

27) Transmitio As-Saduq también en su A/-Amali, en una cadena de transmision que llega a ibn
‘Abbas, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.) cierto dia en la mezquita de Quba’, encontrandose

los Ansar (auxiliares de Medina) reunidos: “;Oh ‘Ali! TU eres mi hermano y yo soy tu hermano; tu eres



mi albacea y mi califa 'y el Imdm de mi comunidad después de mi. Que Dios sea leal amigo de quien

sea tu leal amigo y que Dios sea enemigo de quien te sea hostil”.29

28) Transmitio As-Sadlq también en su A/-Amali, un extenso hadiz de Umm Salamah, en el que el
Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “{Oh Umm Salamah! Escucha y sé testigo. Este, ‘Ali ibn Abi Talib, es
mi albacea y mi califa después de mi; es quien cumplira con mis promesas y el Guardian de mi
Fuente”.30

29) Transmitié As-Sadlq también en su A/-Améli, en una cadena de transmision que llega a Salmén el
persa, que dijo: Escuché al Mensajero de Dios (s.,a.w.) decir: “;Oh comunidad de los Emigrantes y los
Auxiliares! ¢Queréis que os indique aquello a lo cual si os aferrais no os extraviareis jamas después de
mi?”. Dijeron: ;Si, oh Mensajero de Dios!”. Dijo: “Este, ‘Ali, es mi hermano y mi albacea, mi visir, mi
heredero y mi califa; es vuestro Imam, asi pues, amadle como me amais a mi y honradle como me

honrais a mi. Por cierto que [el angel] Gabriel me ha ordenado que os lo diga”.31

30) Transmitié As-Sadlq también en su A/l-Amaéli, en una cadena de transmision que llega a Zaid ibn
Argam, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “¢ Queréis que os indique aquello a lo cual si os
aferrais no seréis destruidos, ni os extraviaréis”. Dijo: “Por cierto que vuestro Imam y vuestro Wali es
‘Ali ibn Abi Talib; asi pues, asistidle, sedle sinceros consejeros y corroboradle. Por cierto que Gabriel
me ha ordenado ello”.32

31) Transmitié6 As-Sad(ig también en su A/l-Améli, de ibn ‘Abbas, un hadiz en el que el Mensajero de
Dios (s.a.w.) dice: “;Oh ‘Ali! Tu eres el Imadm de mi comunidad y mi Califa sobre la misma después de

m i”.@

32) Transmiti6 As-Sad(iq en su A/-Améli, también de ibn ‘Abbas, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios
(s.a.w.): “Por cierto que Dios, Bendito y Exaltado sea, me revelé que El me dispondria un hermano y un
heredero, un califa y un albacea”. Dije: “;Oh mi Sefor! ;Quién es?”; y me reveld que: “Es el Imam de tu
comunidad, Mi Prueba sobre la misma después de ti”. Dije: “;Oh mi Sefor! ;Quién es?”. Dijo: “Ese es

aquel a quien Yo amo y él me ama...”, hasta que dijo: “Es ‘Al ibn Abi Talib”.34

33) Transmitid As-Sadlq en su A/-Amali, del Imam As-Sadiq, de sus padres, llegando al Mensajero de
Dios (s.a.w.), que dijo: “Cuando fui ascendido en el viaje espiritual a los cielos, mi Sefior, Majestuoso en
Su Imponencia, me garantizé sobre ‘Ali que: El es el Imam de los timoratos, el lider de los de frente

brillante y miembros resplandecientes y el abejorro lider de los creyentes”.35

34) Transmitié As-Sadilq en su Al-Amali, en una cadena de transmision que llega al Imam Ar-Rid4, de

{13

sus padres, llegando al Mensajero de Dios (s.a.w.), que dijo: “Ali es de mi y yo soy de ‘Ali. jQue Dios

combata a quien combata a ‘Ali! ‘Ali es el Imam de las criaturas después de mi”.36

35) Transmitio el “Shaij de la Congregacion”, Ab( Ya‘far Muhammad ibn al-Hasan at-T(si en su A/-

Amali, en un cadena de transmision que llega a ‘Ammar ibn lasir, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios



(s.a.w.) a ‘Ali: “Por cierto que Dios te engaland con un ornamento sin que los siervos se engalanen con
algo mas amado para Dios que el mismo; te engalano con el desapego al mundo, de manera que no te

sientes privado de nada del mismo, ni éste se siente privado de nada de ti.”

“Te confiri6 el amor a los desposeidos, y te dispuso de manera que te satisfagan como seguidores y
ellos se satisfagan de ti como Imam. Asi pues, jbienaventurado sea aquel que te ame y sea veraz

respecto a ti! Y jay de aquel que te aborrezca y mienta sobre ti!”.37

36) Trasmitié el Shaij [at-TUsi] también en su A/l-Amali, en una cadena de transmision que llega a ‘Alf,
quien se encontraba sobre el pulpito en Kifa y dijo: “;Oh gente! Por cierto que tuve ante el Mensajero
de Dios (s.a.w.) diez virtudes, las cuales son mas amadas para mi que aquello para lo cual sale el sol.
Me dijo (s.a.w.): “;Oh ‘Ali! Tu eres mi hermano en este mundo y en el Mas All4; tu eres el mas cercano
de entre las criaturas a mi en el Dia de la Resurreccion; tu morada en el Paraiso se encuentra frente a
la mia; tu eres mi heredero; tu eres el albacea después de mi en lo referente a mis promesas y a mi
familia; tu eres el protector de mi gente en mi ausencia; tu eres el Imam de mi comunidad; tu eres quien
establecerd la equidad entre mis seguidores; tu eres mi wali, siendo mi wali el wali de Dios; y tu

enemigo es mi enemigo, siendo mi enemigo el enemigo de Dios”.38

37) Trasmitié As-Sadlq en el libro An-Nusds ‘ala-I Aimmah, en una cadena de transmisién que llega a

Al-Hasan ibn ‘Ali, que dijo: Escuché al Mensajero de Dios (s.a.w.) decirle a ‘Ali: “Tu eres el heredero de

mi conocimiento, el deposito de mi juicio y el Imam después de mi”.39

38) Trasmiti6 As-Sadlq en el libro An-Nusis ‘ala al-A’'immah, en una cadena de transmision que llega
a ‘Imran ibn Hassin, que dijo: Escuché al Profeta (s.a.w.) decir a ‘Ali: “... Y t0 eres el Imam y el Califa
después de mi”.40

39) Transmiti6 As-Sad(iq en el libro An-Nusds ‘ald al-A’immah, en una cadena de transmisién que
llega a ‘Ali, que dijo: Dijo el Mensajero de Dios (s.a.w.): “jOh ‘Ali! Tu eres el albacea sobre los fallecidos

de la Gente de mi Casa, y el Califa de las personas que estén con vida de mi comunidad”.41

40) En la misma referencia citada anteriormente, al-Saduq cita a al-Husayn ibn ‘Ali (as) diciendo:
"Cuando Dios revel6 el ayat: ‘Y aquellos que son parientes entre ellos se merecen mas los unos a los
otros en el Libro de Dios, yo pedi al Mensajero de Dios que lo interpretara, a lo que respondié: ‘Tu eres
el pariente; cuando yo muera, tu padre ‘Ali es quien mas me merece a mi y mi estacion; cuando tu
padre muera, tu hermano al-Hasan sera el mas merecedor; y si al-Hasan muere, entonces tu eres el

mas merecedor de su estacion."

Esta es la conclusion de lo que queriamos citar en tal apuro. La proporcion de esto a los textos
restantes es como la de un ramo de flores a todas las flores restantes, o a la gota de agua al oceano.

Sin embargo una proporcion puede ser suficiente; alabado sea el Soberano de los mundos,

Wassalam.



Sh

1. Escogimos este nimero a causa de lo narrado por Amir al-Mu’minin ‘Ali ibn Abi Talib (a.s.), ‘Abdul-lah ibn ‘Abbas,
‘Abdul-lah ibn Mas‘(id, ‘Abdul-1ah ibn ‘Umar, Ab( Sa‘id al-Judri, Ab( ad-Darda’, Abl Hurairah, Anas ibn Malik y Ma‘adh ibn
Yabal, a través de numerosas vias, que el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: “Quien de entre mi comunidad memorice
cuarenta hadices de entre los asuntos de su religién, Dios le resucitara el Dia de la Resurreccion con el grupo de los
instruidos y sabios”. En otra narracion dice: “Dios le resucitara instruido y sabio”. En la narracion de Ab(l ad-Darda’ dice:
“En el Dia de la Resurreccién yo seré su intercesor y testigo”. En la narracién de Ibn Mas‘(d dice: “Se le dira: Ingresa al
Paraiso por la puerta que desees”. En la narracién de Ibn ‘Umar dice: “Sera registrado en el grupo de los sabios y
congregado con el grupo de los martires”. Para memorizar estos cuarenta hadices y otros que se encuentran contenidos
en la totalidad de nuestro carteo, nos son suficientes las palabras del Profeta (s.a.w.) que expresan: “Que Dios auxilie a
una persona que ha escuchado mis palabras y las ha asimilado, de manera que las ha puesto en practica tal como las ha
escuchado”, y las palabras también suyas que expresan: “Que el presente de entre vosotros auncie al ausente”. (N. del
Autor).

2. Cuarenta textos a través de las vias de Ahl al-Beit (a.s.):

Ikmal ad-Din wa Itmam an-Ni‘mah del Shaij as-Sad(iq e ibn Babwaih al-Qummi, p. 251, ed. Al-Haidariiah, An-Nayaf al-
Ashraf.

3. Ikmal ad-Din, de As-Sadlq, p. 251.

4. Ikmal ad-Din, de As-Sadlq, p. 252.

5. Ikmal ad-Din, de As-Sadlq, p. 253.

6. lkmél ad-Din, de As-Saduq, p. 253.

7. lkmél ad-Din, de As-Saduq, p. 254.

8. lkmél ad-Din, de As-Saduq, p. 255.

9. lkmél ad-Din, de As-Saduq, p. 255.

10. Ikméal ad-Din, de As-Sadiq, p. 256.

11. Ikméal ad-Din de As-Saddq, p. 257.

12. Ikmal ad-Din, de As-Sadiq, p. 271.

13. Ikmal ad-Din, de As-Sadiq, p. 265.

14. Ikmal ad-Din, de As-Sadlq, p. 274.

15. Ikmal ad-Din, de As-Sadlq, p. 274.

16. Ikmal ad-Din, de As-Sadlq, p. 275.

17. Este hadiz y los anteriores se encuentran en el cap. “Lo que se narré del Profeta (s.a.w.) acerca del texto estipulante
sobre el Q&’im y que él es el doceavo Imam”, siendo el n° 24 de los capitulos de Ikmal ad-Din wa Itmam an-Ni‘mah,
desde la pag. 149 en adelante, hasta la pag. 167 (N. del Autor).

Ikméal ad-Din, de As-Sadiq, p. 276.

18. Al-Amali, de As-Sadiaq, p. 111, ed. Al-Haidariiah.

19. Al-Amali, de As-Sadiaq, p. 116.

20. Al-Amali, de As-Sadq, p. 266.

21. Al-Amali, de As-Sadilq, p. 329.

22. Este hadiz junto a los cuatro que le precedieron fueron transmitidos de Al-Amali de As-Sad(iq por el Saiied al-
Bahraini, en el cap. noveno de su libro Gaiat al-Maram, siendo los mismos extensos, y cité solo las partes que sirven
como testimonio. En cuanto a los hadices subsiguientes, se encuentran todos en el cap. 13 de Gaiat al-Maram (N. del
Autor).

Al-Amali, de As-Sadq, p. 484.

23. Al-Amali, de As-Sadlq, p. 7.



24. Al-Amali, de As-Sadlq, p. 27.

25. Al-Amali, de As-Sadlq, p. 58.

26. El Imam ‘Ali (a.s.) fue martirizado el dia 21 del mes de Ramadan (N. del T.).
27. Al-Amali, de As-Sadlq, p. 84.

28. Al-Amali, de As-Sadlq, p. 295.

29. Al-Amali, de As-Saddq, p. 315.

30. Al-Amali, de As-Sadiaq, p. 341.

31. Al-Amali, de As-Sadiq, p. 427.

32. Al-Amali, de As-Sadlq, p. 427.

33. Al-Amali, de As-Saddg, p. 228.

34. Al-Amali, de As-Sadq, p. 490.

35. Al-Améli, de As-Sadq, p. 426.

36. Al-Amali, de As-Sadlq, p. 589.

37. Al-Amali, de At-Tusi, t. 1, p. 184, ed. An-Nu‘man, Nayaf.

38. Al-Amali, de At-Tasi, t. 1, p. 136.

39. Géiat al-Maram, del Saiied al-Bahréani, p. 65, cap. 13, h. 54, impreso en Iran.
40. Géiat al-Maram, del Saiied al-Bahréani, p. 56, cap. 13, h. 5, impreso en Iran.
41. Géiat al-Maram, del Saiied al-Bahréni, p. 56, cap. 13, h. 56, impreso en Iran.

[1111]
SHARES

Source URL: https://al-islam.org/node/23101

Links

[1] https://www.addtoany.com/share

[2] https://al-islam.org/person/abdul-hussayn-sharafiddeen-al-musawi
[3] https://al-islam.org/printpdf/book/export/html/23101

[4] https://al-islam.org/printepub/book/export/html/23101

[

[

[

]
]
]
5] https://al-islam.org/printmobi/book/export/htm|/23101
6] https://al-islam.org/person/feisal-morhell

]

7] https://al-islam.org/tags/sunni-shia



	Al-Muraya'at - Las Referencias
	[Author(s): ]
	Author(s): 
	Translator(s): 
	Topic Tags: 


	Introducción
	Carta 1
	1. Saludo del debatiente
	2. Solicitud de conformidad para debatir

	Carta 2
	1. Respuesta al saludo
	2. Aprobación para el debate

	Carta 3
	1. ¿Por qué los Shî‘as no adoptan las Escuelas de la Mayoría?
	2. La necesidad de la unidad
	3. No se armonizarán las cosas sino mediante la adopción de las Escuelas de la Mayoría

	Carta 4
	1. Las razones jurídicas prescriben seguir la Escuela de Ahl al-Beit
	2. No hay pruebas de que sea obligatorio seguir las escuelas de la mayoría
	3. La gente de los tres primeros siglos no conocían dichas escuelas
	4. La puerta del Iÿtihâd todavía está abierta
	5. Se armonizarían las cosas si la escuela de Ahl al-Beit fuera respetada

	Carta 5
	1. Su reconocimiento de los argumentos que expusimos
	2. Pedido de pruebas y argumentos más detallados

	Carta 6
	1. Indicación de las pruebas de la obligatoriedad de seguir a Ahl al-Beit
	2. Amir Al-Mu’minin Ali (a.s.) convoca a seguir la Escuela de Ahl al-Beit
	3. Palabras del Imam Zain al-‘Abidin (a.s.) al respecto

	Carta 7
	1. Pedido de evidencias fundamentadas en el Qurán y en los Dichos del Profeta
	2. Argumentar en base a los Dichos de Ahl al-Beit constituye un círculo vicioso

	Carta 8
	1. Defecto para apreciar mi carta anterior
	2. El error de que necesariamente se produce un círculo vicioso
	3. La Tradición de las “Dos Cosas más Preciosas”
	4. La gran cantidad de cadenas de transmisión aceptadas universalmente
	5. El extravío de quien no se aferra a la pura Descendencia del Mensajero (s.a.w.)
	6. Ellos representan al Arca de Noé, la Puerta de la Remisión y la seguridad ante la discrepancia sobre Religión
	7. ¿Cuál es aquí el signiﬁcado de “Ahl al-Beit”?
	8. La razón de la similitud del Arca de Noé y la Puerta del Arrepentimiento

	Carta 9
	1. Pedido de más textos respecto al tema en cuestión

	Carta 10
	1. Destellos suﬁcientes de los innumerables textos

	Carta 11
	1. Admiración por las claras tradiciones que presentamos
	2. Desconcierto para conciliarlas con las posturas de la mayoría
	3. Requerimiento de pruebas del Libro de Dios

	Carta 12
	1. La pruebas del Libro de Dios

	Carta 13
	1. Analogía que concluye la debilidad de las narraciones sobre las causas de la revelación de esas aleyas

	Carta 14
	1. La nulidad de la analogía realizada por tal objetante
	2. El objetante no conoce la realidad de la Shi'ah
	[3. La particularidad de esos hombres de considerar extremadamente grave el mentir en un hadiz
]
	3. La particularidad de esos hombres de considerar extremadamente grave el mentir en un hadiz




	Carta 15
	1. Irradiación de destellos de la verdad
	[2. Pedido de detalles sobre los hombres de la Shi'ah usados como prueba por la Sunnah
]
	2. Pedido de detalles sobre los hombres de la Shi'ah usados como prueba por la Sunnah




	Carta 16
	[1. Cien transmisores de la Shî‘ah en las cadenas de transmisión de la Sunnah
]
	[1. Cien transmisores de la Shî‘ah en las cadenas de transmisión de la Sunnah
]
	1. Cien transmisores de la Shî‘ah en las cadenas de transmisión de la Sunnah




	Carta 17
	1. Cortesía y afabilidad del debatiente
	[2. Su clara aﬁrmación de que no hay inconveniente en que la gente de la Sunnah se base en los conﬁables de la Shi'ah
]
	2. Su clara aﬁrmación de que no hay inconveniente en que la gente de la Sunnah se base en los conﬁables de la Shi'ah



	3. Su convencimiento sobre las aleyas referidas a Ahl al-Beit (a.s.)
	
	[4. Su desconcierto para conciliarlas con la postura de la gente de la Qiblah
]
	4. Su desconcierto para conciliarlas con la postura de la gente de la Qiblah




	Carta 18
	1. Agradecimiento por la cortesía expresada
	2. Error del debatiente en lo que atribuye a la gente de la Qiblah en su totalidad
	[3. Solo los de la clase dirigente de la Ummah son los que se apartaron de Ahl al-Beit
]
	3. Solo los de la clase dirigente de la Ummah son los que se apartaron de Ahl al-Beit



	4. Los Imames de Ahl al-Beit, aun sin tener en cuenta los indicios demostrados, no son menos que otros
	5. ¿Qué tribunal de justos puede juzgar el extravío de quienes se les aferran?

	Carta 19
	1. El juicio de la justicia no dictamina el extravío de los aferrados a Ahl al-Beit (a.s.)
	2. Actuando según su escuela se cumple con las responsabilidades de la religión
	3. Incluso puede decirse que ellos tienen más prioridad para ser seguidos
	4. Requerimiento del texto estipulante respecto al Califato

	Carta 20
	1. Una mención de los textos estipulantes de manera general
	[2. El nass del “Hadîz de la Casa el Día de la Advertencia” (Hadîz Ad-Dâr Iawm Al-Indhâr)
]
	2. El nass del “Hadîz de la Casa el Día de la Advertencia” (Hadîz Ad-Dâr Iawm Al-Indhâr)

	3. Quiénes transmitieron este hadîz entre la gente de la Sunnah




	Carta 21
	1. Dudas respecto al sanad o cadena de transmisión de este texto

	Carta 22
	[1. La condición de sahîh o muy conﬁable de este hadîz
]
	[1. La condición de sahîh o muy conﬁable de este hadîz
]
	1. La condición de sahîh o muy conﬁable de este hadîz



	2. Por qué lo desestimaron
	3. Quien los conoce no se sorprende de ello

	Carta 23
	[1. Su convencimiento de la validez del hadîz
]
	[1. Su convencimiento de la validez del hadîz
]
	1. Su convencimiento de la validez del hadîz

	2. No hay aspecto que justiﬁque argumentar en base al mismo al no ser mutawâtir



	3. El hadîz indica un califato o sucesión particular y restringida
	4. Su posible abrogación

	Carta 24
	[1. La prueba que justiﬁca nuestra argumentación en base a este hadîz
]
	[1. La prueba que justiﬁca nuestra argumentación en base a este hadîz
]
	1. La prueba que justiﬁca nuestra argumentación en base a este hadîz



	2. La existencia de tal Califato particular y restringido es negada por el consenso
	3. Es imposible que aquí haya habido abrogación

	Carta 25
	1. Su fe en este texto estipulante
	2. Pedido de explayamiento sobre lo expuesto

	Carta 26
	1. Texto estipulante explícito (sarîh) sobre diez virtudes de ‘Alî que nadie más poseía
	2. La justiﬁcación de argumentar mediante el mismo

	Carta 27
	1. Duda sobre el sanad o cadena de transmisión del hadîz de Manzilah.

	Carta 28
	1. El hadîz de Manzilah es uno de los legados más fehacientes
	2. Los indicios que juzgan ello
	[3. Quienes lo citaron entre la gente de la sunnah
]
	3. Quienes lo citaron entre la gente de la sunnah



	4. La causa por la cual Al-Âmadi dudó del mismo

	Carta 29
	[1. Conﬁrmación de lo que dijimos respecto al sanad o cadena de transmisión del hadîz
]
	[1. Conﬁrmación de lo que dijimos respecto al sanad o cadena de transmisión del hadîz
]
	1. Conﬁrmación de lo que dijimos respecto al sanad o cadena de transmisión del hadîz



	2. Duda sobre la generalidad de su sentido
	3. Duda sobre su condición de huÿÿah o prueba de valor

	Carta 30
	[1. La gente de la letra Dâd (los árabes) juzgan la generalidad del hadîz
]
	[1. La gente de la letra Dâd (los árabes) juzgan la generalidad del hadîz
]
	1. La gente de la letra Dâd (los árabes) juzgan la generalidad del hadîz



	2. La falsedad de la opinión de su condición de particular
	3. Invalidación de lo dicho sobre que no conforma una huÿÿah o prueba de valor

	Carta 31
	[1. Requerimiento de la mención de las otras situaciones en las que fue enunciado el hadîz
]
	[1. Requerimiento de la mención de las otras situaciones en las que fue enunciado el hadîz
]
	1. Requerimiento de la mención de las otras situaciones en las que fue enunciado el hadîz




	Carta 32
	1. Entre sus fuentes se encuentra la visita a Umm Salîm
	2. El suceso de Bint Hamzah
	3. Su apoyo en ‘Alî
	4. Su Hermandad con ‘Alî
	5. La segunda Hermandad
	6. La clausura de las puertas de la Mezquita
	7. El Profeta (s.a.w.) representa a ‘Alî y a Aarón como Al-Farqadân (las estrellas Beta y Gamma de la Osa Menor)

	Carta 33
	1. ¿Cuando fue que el Profeta (s.a.w.) representó a ‘Alî y a Aarón como Al-Farqadân?

	Carta 34
	1. El día de Shubbar, Shubair y Mushbir
	2. El día de la Hermandad
	3. El día en que clausuró las puertas de la Mezquita

	Carta 35
	1. Requerimiento del resto de los textos

	Carta 36
	1. El hadîz de Ibn ‘Abbâs
	2. El hadîz de ‘Imrân
	3. El hadîz de Buraidah
	
	4. El hadîz de las diez particularidades
	5. El hadîz de ‘Alî
	6. El hadîz de Wahab
	7. El hadîz de Ibn Abî ‘Âsim

	Carta 37
	1. El vocablo Walî es un homónimo

	Carta 38
	[1. Aclaración del vocablo Walî
]
	[1. Aclaración del vocablo Walî
]
	1. Aclaración del vocablo Walî



	2. Los indicios que señalan ese signiﬁcado

	Carta 39
	[1. Su requerimiento de la aleya de la Wilâiah
]
	[1. Su requerimiento de la aleya de la Wilâiah
]
	1. Su requerimiento de la aleya de la Wilâiah




	Carta 40
	1. La aleya de la Wilâiah y su revelación a causa de ‘Alî
	2. Los indicios que señalan la causa por la que fue revelada
	3. El fundamento para argumentar en base a la misma

	Carta 41
	1. La expresión “los creyentes” es plural, ¿cómo puede haberse utilizado en esta aleya para hacer referencia a una sola persona?

	Carta 42
	1. Los árabes utilizan el plural para referirse a una sola persona
	2. Los testimonios de ello
	3. Lo expresado por el Imam At-Tabarsî
	4. Lo expresado por Az-Zamajsharî

	Carta 43
	1. El contexto de la aleya indicaría el sentido de “amigo” o sus similares

	Carta 44
	1. El contexto no indica que el propósito sea el de “auxiliador” o algo similar
	2. El contexto no sería suﬁciente para contrarrestar las pruebas

	Carta 45
	1. Acogerse a la interpretación de esos indicios como forma de considerar correctas las acciones de las primeras generaciones de musulmanes (salaf) es algo necesario

	Carta 46
	1. Considerar correctas las acciones de los salaf no implica la necesidad de interpretar
	2. La interpretación de los indicios demostrados no es justiﬁcable

	Carta 47
	1. Requerimiento de las tradiciones que conﬁrman los textos

	Carta 48
	1. Cuarenta hadices, de entre las tradiciones que corroboran los textos

	Carta 49
	2. Sus virtudes no implican necesariamente que se le haya designado para el Califato

	Carta 50
	1. La forma de la argumentación sobre su Imamato a través de sus particularidades

	Carta 51
	1. Los indicios se contrarrestarían mediante otros similares

	Carta 52
	1. Rechazo a la alegación de que los indicios se contrarrestarían

	Carta 53
	1. Su solicitud del Hadîz de Gadîr

	Carta 54
	1. Segmentos de los sucesos de Gadîr

	Carta 55
	1. ¿Qué caso tiene argumentar en base al mismo considerando que no tiene el grado de tawâtur?

	Carta 56
	1. Las reglas naturales dictaminan el tawâtur del texto de Gadîr
	2. La especial consideración de Dios, Imponente y Majestuoso, para con el mismo
	3. La especial consideración del Mensajero de Dios (s.a.w.)
	4. La especial consideración del Emir de los Creyentes (a.s.)
	5. La especial consideración de Al-Husain (a.s.)
	6. La especial consideración de los Nueve Imames (a.s.)
	7. La especial consideración de los Shias
	8. Su grado de tawâtur por vías sunnis

	Carta 57
	1. La interpretación del sentido del Hadîz de Gadîr
	2. Los indicios de ello

	Carta 58
	1. El Hadîz de Gadîr no es factible de ser sujeto a interpretación
	2. El indicio para tal interpretación es incierto y encierra una adulteración

	Carta 59
	1. La Verdad resplandece
	2. El hecho de evadir la misma

	Carta 60
	1. Refutación de la evasiva

	Carta 61
	[1. Requerimiento de textos transmitidos a través de las vías de la Shî‘ah
]
	[1. Requerimiento de textos transmitidos a través de las vías de la Shî‘ah
]
	1. Requerimiento de textos transmitidos a través de las vías de la Shî‘ah




	Carta 62
	1. Cuarenta textos estipulantes


