Una Descripcion del
Saber y Conducta del
Imam Khomeini

Abdullah Jawadi Amuli

Al-Islam.org

Article



Authors(s):

Abdullah Jawadi Amuli [3]

Una descripcion del saber y conducta del Imam Khomeini por el Ayatallah Yawadi Amoli.

ek sk

Algo que ha de separarse de otras cuestiones a considerar, es la proximidad y el conocimiento que

hemos de tener del guia de la revolucién islamica Hadrat Imam Khomeini.

En la época que desde la hauzah de Teheran me trasladé a la de Qom, sus clases de Principios de
Jurisprudencia (usul al-figh) daban lugar a una aglomeracién de eruditos. Desde aquel entonces, ya era
un hombre de solida formacion en leyes y un espiritualista profundo. Supo combinar las cuestiones en
torno a los principios de jurisprudencia, que son parte de las ciencias auxiliares en las ciencias
religiosas, con principios intelectuales y con el criterio comun de las personas; en un acerado analisis en
el que solo dejaba lugar a lo que no bajaba del limite de lo concluyente, que es lo que influye en las

ciencias inductivas.

Era un hombre con un fino temperamento y una persona completa que perseveraba manteniendo sus
esfuerzos. Sus exposiciones en las clases eran soélidas, tanto como sus comentarios marginales, es asi
que, sobre las materias del derecho, tuvo una opinion siempre clara y firme no dejando lugar nunca a
ambiguedades o vacios. El discurso de cada persona es un intérprete de su intelecto; la suficiencia del

suyo evidenciaba su equilibrio y firmeza.

El comportamiento de Hadrat Imam Khomeini como profesor fue tal que el alumno tenia libertad e
independencia, puesto que asi —independiente y libre- era su propio temperamento. Censuraba con
firmeza el comportamiento de algunas personas que consideraban una forma de talento el relacionarse
con personas comunes y lograr beneficios mundanales por el intermedio de éstas. Reprochaba este
proceder tanto en el transcurso ordinario de la clase, como en los sermones que tras las lecciones

propinaba.

Un aspecto importante de la piedad de Hadrat Imam era su temperamento libre intelectualmente
hablando. Nunca se complacia o lamentaba ante la prosperidad o la adversidad. Era un Talabah

entusiasmado en el devenir de las ciencias con un espiritu elevado y superior.

Anualmente, y de forma especial al final del afno académico, en los dias benditos del mes de Ramadan
y de Muharram, o0 en las vacaciones estivales, aconsejaba a los estudiantes. Sus consejos eran por si
mismos una clase que nos cejaba en su obligacion, que contemplabamos con el mismo criterio con que

lo haciamos con el programa oficial, al que extendia tanto en los contenidos como en el espiritu de


https://www.al-islam.org/es/person/abdullah-jawadi-amuli

estudio.

Sus palabras eran las de un sabio prudente y espiritualista, que hablaba tras entender y asumir
interiormente un concepto, razén por la que su discurso llegaba a las profundidades de las personas.
No se dejaba engafnar por ningun simulador o adulador. Para sus propios hijos no consideraba mas
atencién que la necesaria, incluso para Aiatullah Mustafa Khomeini, siendo éste ya un hombre maduro y

formado. No permitia que nadie interviniera en sus asuntos personales.
Su comportamiento sereno y gallardia causaba la atraccion de los estudiantes.

El fallecimiento del Aiatullah Buruyerdi (que Dios santifique su morada), asi como produjo un vacio
también fue causa de una controversia, pero este gran hombre traté de mantenerse alejado de la
escena. De esa forma, él llen6 ese vacio mediante la moral divina. El Imam no invocd ningun liderazgo,

pero al llegar los actos de la revolucion, fue el mismo liderazgo el que fue en su busqueda.

Encontrandose en Nayaf le pidieron permiso a Imam Khomeini para traducir al urdu su risalah y enviarla
a Paquistan. El pregunté: ";,Acaso no disponen alli de otras risalah?". Le dijeron: "Por supuesto.

Tenemos las de varios Marya'. Hadrat Imam dijo: "Entonces esas son suficientes".

En Aquel largo periodo tanto los amigos como los enemigos se convencieron que él actuaba solo para
Dios, Glorificado Sea, Quien, sin duda alguna, protegié a esta persona (lo que por otra parte es mas

que evidente frente al mundo).

Luego del fallecimiento de Aiatullah Hadrat Buruyerdi, las autoridades religiosas de aquel periodo se
hicieron responsables de los asuntos econdmicos de los talabah, pero este gran faqgih se hubo de

ocupar sélo de impartir ensefianza y educacion.

Eso fue asi hasta que llegd un periodo electoral para las municipalidades y provincias, en las que hubo
un nuevo proyecto del imperialismo que se planteaba en nhombre de la libertad de la mujer, y que en
realidad es la causa de la esclavitud femenina. Tras esto, poco a poco, hubo de surgir la vanguardia del
levantamiento. Hubo una reunion en la que asistieron bastantes ulama y se establecié un criterio
comun, pero él, en sus propios comunicados y posturas, manifestaba directamente que atacaba a la

raiz de la corrupcion.

Recuerdo que algunas de las autoridades de Qom telegrafiaron al Sha para pedirle que obligue al
estado a dejar de lado ese tipo de desvios religiosos. El Sha, como respuesta a aquel telegrama
escribio: "Yo os deseo éxitos en vuestra tarea de guiar a las gentes en su religion". Entonces, aquel
profesor excepcional que fue Imam Khomeini cogi6 la pluma y en torno a ese comunicado escribio: "Te

comunico a ti y a tu gobierno que eres pueblo y por tanto susceptible de ser guiado y orientado".

Este tipo de sutilezas y ataques precisos era algo que los demas no se sentian capaces de realizar,

puesto que el sélo hecho de leer esos comunicados causaba temor. De esta forma, poco a poco se dio



inicio al periodo revolucionario. Corria el aho 1342 H. S. Entre comunicados, telegramas, idas y venidas,
mensajes telefonicos, disculpas, 6rdenes e indicaciones, llegd el dia 25 de Shawual de 1372 de la
Hégira lunar, correspondiente con el 2 de Farvardin de 1342 (22 de marzo de 1963), dia del aniversario

del martirio de Imam As-Sadiq (P).

En la Escuela Feiziah se inici6 la inolvidable tragedia perpetrada a manos de los esbirros del régimen
corrupto de los pahlevi, al cometer la matanza de los estudiantes de la misma, asi como de estudiantes
de la Hauzah que estaban presentes en los actos. En aquel momento, los demas, viendo aquella
brutalidad, temerosos, callaron, pero Hadrat Imam tomo la pluma y condenando al gobierno dijo:
"Habéis dejado poca cosa a Gengis Khan". Este comunicado aporté animo renovado a la Hauzah y a

todo Iran.

El Imam aport6 vitalidad a los espiritus y les dio fulgor. Revivificé las ciencias religiosas, y Dios,
Glorificado Sea, por su parte, le concedié ayudas ocultas y excepcionales. El temor a la muerte
desaparecio con él; se disipd el temor a la carcel, a ser desposeido, al exilio; el temor a la intimidacién

no encontrd espacio en la Hauzah con él; ese miedo fue desechado por el mejor de los argumentos:

«¢,Acaso no es asi que los amigos de Dios no sienten temor ni se atribulan?»
(lunus: 10/63)

Esto lo suscribié con un discurrir espiritual e intelectual; no temié ni atemorizo, fluyé e influyd. Hubo
individuos que temieron y que atemorizaron, los hubo que se mantuvieron apartados o que
condicionaron a los demas, pero el Imam vino a escena e instd a las gentes a ese mismo espacio. No
temia ni atemorizaba, y aconsejo a los demas no temer. Decia: "La persona esta viva para encontrarse

con la faz de Dios. ¢Hay algo mejor que esto, que encontrar la faz de la verdad mediante el martirio?".

El inspird esta vitalidad a la Hauzah limiah, al Qom anquilosado le devolvié notoriedad, desempolvé el
Coran para devolverlo a la sociedad, realzé la tradicidén profética acallada, e hizo de la religion obsoleta
una religion vigente y actual; de las normas divinas extrajo una ley capaz y comprensible y la aplico en
el ambito de la sociedad. Tomé en una mano las joyas (de la religiéon) y en otra la espada, con esas
joyas iluminé las hauzas y a las gentes de Iran, asi como a los demas musulmanes del mundo, y con la
espada -su pluma- dio un mensaje de revitalizacién de aquellas joyas; dio nueva vida a los anhelos de
se martirizado. Hizo evidente para todos que el alma es aquello que sirve para darlo por la redencién, y

que la religion vale lo suficiente como para llegar a dar por ella la vida.

De forma que contraer dificultades, esperar sacrificios, ser exiliado, hacer previsible la carcel, la
deportacion, o la exclusién por causa de un principio religioso, fue asumido por ensenantes y dirigentes,

asi como por los estudiantes de ciencias islamicas.

El Imam en su manifiesto a la Hauzah limiah en el bendito mes de Ramadan indicé que la difusion de

las leyes divinas era el camino para preservar del peligro a los necesitados de proteccion.



De igual forma, en sus alocuciones y escritos, previno sobre los peligros del Sionismo diciendo:
"Mientras este peligro esté ahi, el Islam seguirda muerto. El Islam volvera a vivir cuando este veneno
mortifero quede fuera de la tierra islamica de Iran". Puso énfasis en que el régimen pahlevi estaba
conectado con América y el Sionismo y que mientras rigiese en el poder, las gentes no tendrian
bienestar ni éxito, no se liberarian de los peligros de la corrupcién, ni obtendrian beneficiosos

espirituales.

En base a estas estructuras espirituales, Hadrat Imam progresivamente introdujo el pensamiento, en
todos los @mbitos, de que el Islam debia ser revitalizado como el agua que refuerza la rama marchita y
hace posible que prospere. Por supuesto, que el agua llega a la planta y ayuda a que ésta florezca y
verdee; luego la propia planta progresa y ofrece su sombra, la cual se proyecta cada vez mas. El agua

que penetra en la rama la arraiga.

De esta forma, la sangre penetra en las bases de la religion y la hace crecer:

«Y no penseéis que los que han caido por Allah hayan muerto. Por el contrario, viven y estan siendo
agraciados junto a su Sefor»
(Aal Imran: 3/ 169)

Vuestra sangre no desaparecera, sino que sera resucitada cuando se produzca la compensacion de las
cosas, donde vuestro resarcimiento sera el encuentro con la faz de Dios. De esa forma, la religion es

resucitada y su bendicién permanece.

El revivi6 este pensamiento en la Hausah limiah. El rumbo de la Hauzah se convirtié en aquel de los
talabah martires, y su lucha en lo que luego llegd a ser la Revolucion Islamica. A causa de esto, se
incremento6 considerablemente el numero de detenciones y encarcelamientos durante los dias
correspondientes a los meses de Ramadan y Muharram, y correlativamente, en estos dos meses los
delitos de orden social fueron estadisticamente menores; en cambio las transgresiones de caracter
politico, las condenas y las detenciones, asi como las deportaciones, se incrementaron en estos

periodos.

De igual forma, en los meses de Ramadan y Muharram se prohibi6 a los 'ulama escribir y hablar en
publico. Este pais mantuvo el Libro y la Tradicion. El bendito mes de Ramadan, en el transcurso del
cual fue revelado el Coran, protegio al pais, al igual que lo hicieron los meses de Muharram y Safar en
los cuales se derramdé la sangre del Imam Husain (P) para revivir la religion. Ello fue una proteccion
para nuestra nacién. En realidad lo fueron el Coran y la Pura Descendencia, que juntos constituyen dos
bases esenciales establecidas por el distinguido Profeta (BP) cuando dijo: "Dejo entre vosotros las dos

tesoros: el Libro de Dios y mi Descendencia’

Estos dos elementos basicos fueron los que preservaron, si bien necesitaban un vocero. Ese vocero no



fue otro que el gran lider de la Revolucion Islamica Hadrat Imam Khomeini (que Dios santifique su
morada), quien sac6 al Coran y a la Sunnah y Descendencia del Profeta de su condicion de extranos y

apartados en que se encontraban, ubicandolos en el ambito de la practica.

De esta forma, trajo este discurso desde la nostalgia y desde la distancia histérica, y nos dejo en este
camino de obediencia a los dictados divinos y de entrega de la sangre, hasta recuperar el Islam de la
simple evocacion, y vuelva a su propia tierra, pues la tierra del Islam son las entrafias de los
musulmanes. Los desterrados hicieron que el Islam se afianzara. Vivir furtivos hizo que el Islam se
manifestara. Sufrir penalidades hizo que el Islam se acercara a los corazones. Estas bondades fueron
producto del liderazgo de ese gran maestro, a quien deseamos que sea resucitado junto a las almas de

los profetas y de los préximos de Dios.

Por supuesto, los otros guias religiosos —profesores y 'ulama- también emitieron y firmaron
comunicados, y cada uno en su turno sufrié penalidades. Ellos también fueron objeto de insultos, dafios
y humillacién, y desarrollaron actividades que evidenciaban que estos lideres religiosos no dejaron sélo
al artifice de la revolucién; es por eso que el dia 25 de Jordad de 1343 cuando el Imam fue liberado y se
trasladd a Qom, desde el mimbar de la mezquita A'’zam dijo: "Beso las manos de los marya'ut taglid",

puesto que vio en ellos condescendencia, companerismo y aprobacion en el discurrir.

Aunque entre todos ellos el Imam Khomeini tuvo un lugar especial y un grado elevado, por lo que ha de

ser estimado separadamente de las demas personalidades de su tiempo.

El régimen opresor del Sha, para debilitar las hausas, desarroll6 muchos esfuerzos para atraer a sus
eruditos. En aquel momento, la intencion del régimen de los tiranos pahlevi fue "debilitar a los tedlogos",
para que, al mismo tiempo que las hauzas se debilitaran, se relacionaran a los grandes 'ulama con el
régimen. Se aproximaron a algunas de las personas mas relevantes de entre estos, como el difunto
Farzaneh, quien se contaba entre las personas mas salientes en filosofia y ciencias inductivas en
Isfahan, a quien invitaron a ensefiar. El se desmarco de tal oferta diciendo: 'En la actualidad me
encuentro débil y sin fuerzas para la ensefianza, pues ya estoy viejo e incapaz para la asistencia regular

a las clases'".

Cuando se desalentaron de seguir insistiéndole, se dirigieron al difunto Aiatullah Muhammad Taqi Amoli
-que fue comentador del Misbah Al-Huda y anotador del comentario del Manzumah- a fin de que
ensenase en la universidad las ciencias argumentales y transmitidas. El difunto Aiatullah Amoli
manifesto: "Ellos no quieren ensefianza, pretenden desprestigiarnos. Yo les di mis excusas
explicandoles que mi estado no permitia aceptar tal proposicion. Dijeron entonces: Si usted no viene a
la universidad, cada semana un dia, traeremos a los universitarios a su casa para que les imparta

clases —en aquella época no era imaginable que esto llegase a ser asi-".

El conté: "Al ver que no tenia escape, rogué la intercesién de los catorce Inmaculados (P), de forma que
prometi catorce salawat (bendiciones al Profeta y su familia) para que esa gente dejara de molestarme,



puesto que de otra forma yo deberia partir de alli. Por gracia divina esos salawat surtieron efecto y en

virtud de ellos no volvieron a molestarme".

Después de esto se dirigieron al difunto Allamah Rafi'i, quien, como era entrado en afios, tenia una gran
reputacion y muchas personas notables tomaban clases con él. Les dijo claramente en un verso

categoricamente, que no colaboraria.

En estas referencias hasta ahora expuestas puede comprenderse a lo que hubo de enfrentarse el Imam
Khomeini. En aquellos dias la asfixia a la que se sometid a las personalidades mas importantes de las
ciencias islamicas no dejaba otro camino que el de la intercesidn y la suplica. El difunto Aiatollah
Muhammad Taqi Amoli, desde su infancia habia conocido las penalidades a causa del exilio del que fue

objeto su padre.

Antes de Reza Jan se pretendio ejecutar a Molla Amoli, como ya lo habian hecho con Aiatollah
Fadlullah Nuri, pero como la sangre de éste afectd fuertemente a la sociedad, no se atrevieron a

asesinarlo, sino que lo exiliaron por largo tiempo.

Ante estas dificultades y presiones, Imam Khomeini se levantd y transformé todo el sistema; es por eso
que si alguien sigue el camino del Imam su accién fue muy loable, pero es el Imam el que realizé la
tarea mas importante. El fue el primero que, en la época contemporanea, pudo levantarse contra el

régimen tiranico y, con la ayuda divina, sepultarlo en el olvido.

Category:

Politica y Actualidad [4]
Eruditos [5]

Person Tags:

Sayyid Ruhullah Musawi Khomeini [6]

URL del envio:
https://www.al-islam.org/es/articles/una-descripci%C3%B3n-del-saber-y-conducta-del-imam-khomein

i-abdullah-jawadi-amuli

Enlaces

[1] https://www.al-islam.org/es/user/login?destination=node/23177%23comment-form
[2] https://www.al-islam.org/es/user/register?destination=node/23177%23comment-form
[3] https://www.al-islam.org/es/person/abdullah-jawadi-amuli
[4]

4] https://www.al-islam.org/es/library/politics—current-affairs


https://www.al-islam.org/es/library/politics-current-affairs
https://www.al-islam.org/es/library/scholars
https://www.al-islam.org/es/person/sayyid-ruhullah-musawi-khomeini

[5] https://www.al-islam.org/es/library/scholars

[6] https://www.al-islam.org/es/person/sayyid-ruhullah-musawi-khomeini



	[Authors(s): ]
	[Authors(s): ]
	Authors(s): 
	Category: 
	Person Tags: 



