Matrimonio e Morale nell Islam



Matrimonio e Morale
nell Islam

Sayyid Muhammad Rizvi

Tradotto da
Gruppo di Traduzione Islam Shi'ita

Al-islam.org



Author(s):

Sayyid Muhammad Rizvi [1]

Publisher(s):

Al Qalam Publishing Company [2]

Questo libro affronta il tema della morale sessuale e del matrimonio dal punto di vista islamico; affronta
anche temi importanti come la contraccezione e l'aborto, e le tecniche di fecondazione assistita. Esso &
inoltre una guida molto utile per gli sposi novelli e contiene anche consigli utili e preziosi per i genitori

con figli giunti alla puberta.

Get PDF [3] Get EPUB [4] Get MOBI [5]

Prefazioni

Prefazione alla Prima Edizione

Questo libro & nato da un bisogno che ho sentito dopo aver passato i miei primi tre anni in Canada. Una
persona nella mia posizione di guida religiosa si ritrova sempre ad avere a che fare con domande
riguardanti problemi religiosi e personali della gente. A differenza dell’atmosfera in Oriente, dove il
contatto € piu a livello personale, in questa parte del mondo si realizza di piu attraverso la

corrispondenza e le chiamate telefoniche.

Ben presto mi resi conto che ogni qual volta la domanda fosse “imbarazzante” o relativa al
comportamento sessuale, chi chiamava preferiva non dare il proprio nome. E, certamente, non avevo
alcuna ragione di insistere per conoscere l'identita di chi chiamava; il mio unico dovere & ascoltare e

trasmettere il punto di vista islamico a chi si rivolge a me.

In ogni caso, la cosa piu interessante di tali domande “imbarazzanti” era che nella maggioranza dei casi
chi chiamava si sentiva colpevole per azioni completamente permissibili nell’'lslam: ma a causa della loro
ignoranza o disinformazione, si erano sentiti colpevoli di cose che non sono per nulla proibite dalla
Shari°ah islamica; e mi dissi che deve esserci molta piu gente che sta attraversando la stessa

esperienza, sentendosi colpevole e depressa, e tutto a causa dell’'ignoranza!

Non tutti hanno il coraggio di parlare di simili questioni, o0 anche solo di telefonare senza rivelare la
propria identita. Decisi cosi che dovevo fare qualcosa.


https://www.al-islam.org/person/sayyid-muhammad-rizvi
https://www.al-islam.org/organization/al-qalam-publishing-company
https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/25689
https://www.al-islam.org/printepub/book/export/html/25689
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/25689

Cominciai a scrivere a proposito della morale sessuale nell’lslam. Era il 1986. Quando finii la prima
bozza, pensai che il materiale avrebbe potuto essere considerato troppo polemico, cosicché decisi di
tastare il terreno prima di pubblicare il libro. Una conferenza su ‘Il sesso e il matrimonio nell’lslam’ fu
organizzata il 9 novembre 1986 presso il “Shi°a Muslim Community Center” a Vancouver. La reazione
della gran maggioranza dei membri della comunita fu molto positiva. Una signora del pubblico scrisse

una lettera che riassunse la reazione della maggioranza:

“Molte grazie per I'eccellente conferenza che ci ha impartito domenica 9 novembre. Devo dire che lei &
molto coraggioso e che ha presentato il materiale con gran calma e padronanza. Non avevamo mai
avuto prima un Maulana che condividesse una conoscenza cosi inestimabile per educare la nostra
comunita... Nella mia esperienza personale, la sua conferenza educativa ha chiarito molti miei dubbi a

proposito di che cosa é permesso dalla Shari°ah...”

In seguito venni a sapere che la videocassetta della conferenza fu mandata in diversi luoghi tra loro
lontani, come I'India e I’Africa dell’est. Visto che nel video avevo menzionato che si trattava delle bozze
di un libro in preparazione, cominciarono a farmi domande in proposito. Tale reazione mi incoraggio

ancora di piu a continuare con la pubblicazione del libro.

In ogni caso, sfortunatamente, la pubblicazione tardo tre anni a causa dei miei impegni in altre attivita.

Durante gli ultimi mesi del 1989, Allah 'Onnipotente mi benedisse, dandomi 'opportunita di finire il libro.
Mentre terminavo, cominciai ad aggiungere varie discussioni che finirono con raddoppiare le dimensioni
della bozza iniziale del 1986 e ne aumentarono il valore accademico. Cio, spero, fara perdonare ai miei

lettori i tre anni di ritardo.

Sk

Il Capitolo Uno si occupa di una breve rassegna storica della morale sessuale occidentale, che prepara
la strada al capitolo seguente, che presenta la visione fondamentale dell’lslam a proposito del
matrimonio e del sesso. In questo capitolo ho anche considerato criticamente le idee di una femminista
araba, Fatima Mernissi, sulla sessualita delle donne nell’lslam. | restanti tre capitoli si occupano degli
aspetti pratici del matrimonio: i rapporti sessuali; contraccezione ed aborto; le nuove tecniche di

riproduzione umana.

ks

Negli ultimi tre capitoli del libro, il lettore trovera una varieta di opinioni tra i Mujtahiduni Shiciti. La
differenza di opinioni & una parte essenziale della /jtihad2, che continua ad essere un’istituzione viva
nell’lslam Shiita. Ho anche chiaramente riportato le opinioni dei pit importanti Mujtahidun Shi<iti del
nostro tempo, in particolare dell’Ayatullah al-°Odhma Sayyid Abu 'l-Qasim al-Musawi al-Khu'i e del
defunto Ayatullah al-°Odhma al-Imam Sayyid Ruhullah al-Musawi al-Khomayni.

Devo mettere in chiaro fin dal principio che su alcune questioni chi scrive ha espresso le sue opinioni



personali. Cio & stato fatto principalmente nei casi in cui non ¢ disponibile 'opinione degli attuali
Mujtahidun. In ogni caso, dato che tutte le opinioni sono chiaramente menzionate, i muqallidin (seguaci)
dei Mujtahidun attuali possono usare questo libro senza preoccupazioni in merito alla validita delle loro

azioni.

Spero che il presente libro riceva un’accoglienza ancora migliore del video del 1986, e prego Allah,
Sublana wa Ta‘ala, di guidarmi verso le migliori opinioni e di accettare questo lavoro come un piccolo

contributo al servizio dell’lslam. /nna rabbi la Sami°u d-Du°aa.

Sayyid Muhammad Rizvi
Richmond, B.C.

Jamadi Il 1410

Gennaio 1990

Prefazione alla Seconda Edizione

La prima edizione (1990) del presente libro & stata accolta molto bene da lettori di tutto il mondo. E’ stata
ristampata in Iran da un editore le cui pubblicazioni in lingua straniera vengono distribuite in tutto il
mondo. Ne sono stati pubblicati brani in riviste in India, in Sudafrica e anche in lingua norvegese. Nel
1993, Mr. M. H. Assagaf ha tradotto “Marriage & Morals in Islam” in indonesiano, una lingua usata,
secondo il traduttore, “dal popolo dell'Indonesia (170 milioni), della Malesia, del Brunei e di parti di

Singapore e della Thailandia”.

Nel 1993 ho rivisto e ampliato I'edizione precedente. Oltre a correggere gli errori di battitura e fare alcuni
piccoli cambiamenti al testo e alle note, ho aggiunto due sezioni al Capitolo Tre (“Con chi ci si pud
sposare?” e “L’°Agad”), ed ho spostato la sezione “Fonti della Shari°ah" dall’Introduzione alla fine del
libro, come Appendice |. Ho anche aggiunto la sezione “L’abluzione principale: Ghus/ al-Janabat" come

Appendice Il
Spero che la presente edizione sia ancora piu utile a coloro che cercano la verita.
Wa ma tawfiqi illa bi-Llah.

Sayyid Muhammad Rizvi
Jamadi |, 1415

Ottobre 1994

Toronto, Canada

1. Plurale di Mujtahid, coloro che hanno perfezionato la loro conoscenza in materia di ijtihad (la facolta di riuscire a stabilire
lo stato legale o i doveri pratici, legali o razionali) e che pertanto conoscono le Leggi islamiche cosi bene dal poter emettere
Fatawa (responsi giuridici) che la gente normale & tenuta a seguire. (N.d.T.)

2. “litihad” significa letteralmente “sforzarsi, sottoporsi ad un duro lavoro”. Nella terminologia giuridica Islamica indica il
processo di deduzione delle leggi della Shari°ah dalle loro fonti. (N.d.T.)



Introduzione

A) Perché Questo Libro?

Gli scrittori di solito non devono giustificare i propri argomenti di discussione. Se pensano che quello che
stanno scrivendo sara utile alla gente nella vita pratica o nella ricerca intellettuale, non sentono nessun
bisogno di giustificare il proprio lavoro. Il presente libro possiede entrambe le qualita: & utile e di
interesse intellettuale. Ma c’e molta gente, anche tra i Musulmani, che pensa che il sesso sia un
argomento tabu in tutte le religioni. Per questa ragione, & estremamente appropriato cominciare dalla

domanda: La discussione sulla morale sessuale é permessa nell’lslam?

Per rispondere a questa domanda bisogna considerare la definizione di religione dal punto di vista
islamico. Chiunque abbia studiato anche superficialmente I'lslam sa che “religione” secondo la
definizione islamica significa “un sistema di vita completo” che include tutti gli aspetti della vita umana
dal concepimento alla sepoltura. L’lslam non si preoccupa solo dell’elevazione spirituale degli esseri
umani ma, allo stesso modo, anche del loro benessere materiale e fisico. L’lslam guida i Musulmani in
questioni finanziarie ed economiche, politiche e sociali, € anche nelle sfere morali e personali della vita

umana.

Quando si tratta di questioni morali e personali, I'lslam prevede specifiche linee guida sull’alimentazione,
norme igieniche, codici d’abbigliamento, ed anche regole a proposito del matrimonio, del divorzio e
dell’eredita. Le leggi islamiche sul matrimonio non si limitano a come sposarsi e con chi, ma trattano

anche della morale sessuale degli esseri umani.

Tale morale sessuale, come vedremo nei seguenti capitoli, € stata discussa nel Sacro Corano, e dal
Profeta (S)1 e i suoi discendenti membri del’Ah/ u/-Bayt (as)2 diffusamente e apertamente. Non
dovrebbe esistere quindi il benché minimo dubbio che I'lslam permetta una discussione aperta a
proposito della morale sessuale.

Tutto cio dimostra il permesso, in generale, di discutere a proposito della morale sessuale.
Ciononostante, qualcuno non la considerera una spiegazione sufficiente e mi porra la seguente

domanda: “E’ necessario discutere a proposito del sesso?”

Esistono tre ragioni che giustificano la necessita di discutere a proposito della morale sessuale. La prima
ragione é rilevante per tutti i Musulmani e le altre due lo sono per i Musulmani che vivono nel mondo

Occidentale, che sono i principali lettori di questo libro.

Prima di tutto, tutti i Musulmani sono d’accordo che & dovere di ogni Musulmano seguire le leggi
islamiche della Shariah, le quali non si limitano alle preghiere giornaliere, al Digiuno, al Pellegrinaggio
(Hajj) e altri atti rituali. La Shari°ah prevede regole specifiche anche a proposito del sesso. Quindi, se un



Musulmano desidera seguire I'lslam completamente, deve conoscere la morale sessuale islamica,

proprio come deve imparare il modo di adempiere le preghiere giornaliere.

Inoltre, non sara mai abbastanza enfatizzata la necessita di imparare la morale sessuale islamica per i
Musulmani che sono esposti alla nuova morale sessuale dell’Occidente. Attualmente, i propagandisti di
questa nuova morale sessuale stanno diffondendo le loro idee con ogni mezzo di comunicazione
disponibile: libri, riviste, programmi televisivi, film e video. | Musulmani nel mondo Occidentale in una
maniera o nell’altra sono esposti alle norme sessuali non-islamiche del’Occidente. (In realta, &

un’affermazione piuttosto attenuata: anche i Musulmani in Oriente sono esposti alla cultura occidentale!)

Pertanto, & assolutamente necessario per loro conoscere il punto di vista islamico a proposito del sesso

affinché possano condurre una vita islamica.

Infine, i bambini nel mondo Occidentale hanno accesso ad un’educazione sessuale impensabile per le
generazioni precedenti; pertanto, € molto importante che i genitori di oggi siano consapevoli di cid che e
giusto e sbagliato in proposito. Solo un genitore Musulmano informato sara capace di affrontare il
problema correttamente e con responsabilita. Queste ragioni dovrebbero essere sufficienti per coloro

che, per usare I'espressione coranica, hanno “un cuore o prestano orecchio con una mente presente”.

B) L'Educazione Sessuale

La terza ragione sopra fornita non significa necessariamente che io sia completamente d’accordo con la
maniera in cui 'educazione sessuale viene affrontata dal sistema scolastico occidentale. Non ho nessun
inconveniente ad accettare I'idea fondamentale che i bambini dovrebbero essere educati a proposito del
sesso. Ciononostante, non sono d’accordo sull’eta in cui comincia 'educazione sessuale e sui contenuti.
La questione in sé merita una discussione dettagliata che trascende I'ambito del presente studio. In ogni

modo, menzionerd brevemente quello che penso a proposito delle due questioni.

e Eta. L’educazione sessuale dovrebbe cominciare con la puberta, quando i bambini diventano
sessualmente maturi. L’obiettivo dell’educazione sessuale a questo livello dovrebbe essere aiutarli a
capire che sono responsabili e tenuti a rendere conto dell’'uso dei loro organi sessuali. Dovrebbe essere
insegnato loro come affrontare la tensione sessuale. (Ciononostante, tenendo in considerazione il livello
proporzionalmente alto di abuso sessuale infantile nel mondo Occidentale —che riflette il suo grado di
decadenza morale-, sono preparato ad accettare i programmi per bambini il cui obiettivo & educarli a
proteggersi dall’abuso sessuale. Ma questa, secondo la mia opinione, non & educazione sessuale e

quindi non € contemplata dalla presente discussione).

e Contenuti. In questa societa permissiva, I'enfasi dell’educazione sessuale & centrata sulla
prevenzione delle gravidanze indesiderate e delle malattie a trasmissione sessuale. Non viene fatto
nessun tentativo serio teso a rendere consapevoli i giovani delle virtu di castita e di astinenza finché non

si sposano; non soltanto perché la societa occidentale € una societa secolare e liberale, ma anche a



causa della sua economia orientata al consumo.

e Se I'educazione sessuale si riduce soltanto ad insegnare come prevenire gravidanze indesiderate e
malattie a trasmissione sessuale, gli studenti non impareranno nient’altro che I'importanza di usare
pillole, preservativi e altri metodi contraccettivi: in altre parole, tale educazione sessuale non ¢ altro che
un programma promozionale per i fabbricanti di contraccettivi! Germaine Greer, una famosa femminista,

scrisse le seguenti parole a proposito della promozione di contraccettivi nel Terzo Mondo:

e “/ riformatori sessuali, che non mostrano alcun rispetto per i valori tradizionali e si rivolgono alla
sessualita senza alcun interesse o comprensione della personalita intera, sono i tenutari del

capitalismo.”3

e Sono completamente d’accordo con lei, non solo per quanto riguarda il Terzo Mondo, ma anche nel
caso dell’educazione sessuale in Occidente. La ragione per cui gli educatori sessuali ricevono pressioni,
per non parlare dei metodi naturali di controllo delle nascite, non & solo perché tali metodi non sono
affidabili al cento per cento (anche un preservativo non € affidabile al cento per cento!), le vere ragioni
sembrano ridursi al fatto che se i metodi naturali (come il coito interrotto e I'astinenza), che non

implicano nessuna spesa, acquistassero popolarita, chi comprerebbe allora i preservativi e le pillole?

In sintesi, sono d’accordo con la necessita dell’educazione sessuale per i giovani, sempre che essa sia
rispettosa dei loro valori religiosi € morali, e si occupi della questione in modo completo, senza ridursi ad

essere un programma promozionale per i “tenutari del capitalismo”.

”, o«

1. (S) abbreviazione di “salla Allahu wa alehi wa aliyhi wa sallam”: “pace e benedizioni di Allah (SwT) su di lui e sulla sua
famiglia”. (N.d.T.)

2. (as) abbreviazione di “aleyhi-ha-hum assalam”, “che la pace sia su di lui-lei-loro”, che viene utilizzato accanto ai nomi

dei profeti, degli angeli, dei puri Imam e delle donne del Paradiso (Khadija, Fatima, Maria, Asiah) e secondo alcuni pareri
viene usato anche accanto a nomi di altre donne come Zeynab, Rugayya, Oum Kulthum, Fatima Masuma...(N.d.T.)

3. G. Greer, Sex and Destiny, pag. 219.

La Morale Sessuale Occidentale

“Il sesso & intrinsecamente cattivo?”

Un Musulmano si sorprenderebbe di una domanda simile. Un pensiero cosi non gli passerebbe mai per
la testa. Ma la rilevanza della domanda per la Cristianita e per il mondo Occidentale sara chiarita nelle
pagine seguenti. Negli ultimi ottant’anni, specialmente dopo le due guerre mondiali, la morale sessuale

occidentale ha subito un notevole cambiamento descritto comunemente come “la rivoluzione sessuale”.

Sulle rovine dell’agonizzante morale cristiana, 'Occidente sta cercando di costruire una morale sessuale



liberale conosciuta come la “Nuova Morale Sessuale”. Per capire lo sfondo sociale e storico da cui sta

emergendo la nuova morale, dobbiamo studiare la morale sessuale della Chiesa cristiana.

A) Morale Sessuale Cristiana

Nonostante comunemente si creda che il Cristianesimo sia una religione basata sugli insegnamenti di
Gesu Cristo, uso la parola “Cristianesimo” in questo libro per riferirmi agli insegnament
dell’'establishment della Chiesa. Faccio questa affermazione per il fatto che la Bibbia non registra niente
detto da Gesu Cristo a proposito del matrimonio e del sesso, ad eccezione del sermone che condanna

I’adulterio visivo e fisico:

“Avete inteso che fu detto: Non commettere adulterio; ma io vi dico: chiunque guarda una donna per
desiderarla, ha gia commesso adulterio con lei nel suo cuore. Se il tuo occhio destro ti € occasione di
scandalo, cavalo e gettalo via da te: conviene che perisca uno dei tuoi membri, piuttosto che tutto il tuo

corpo venga gettato nella Geenna’. (Matteo, 5:27-29) 1
La prima persona nella Cristianita a parlare di morale sessuale fu San Paolo, che disse:
“E’ cosa buona per [uomo non avere contatti con la donna” (Corinzi I, 7:1).

In parole povere significa che la Chiesa cristiana insegna che il celibato & migliore del matrimonio, e che
il corpo umano non é fatto per il piacere ma solo per il Signore.

“ll corpo poi non é per limpudicizia, ma per il Signore, e il Signore e per il corpo... Non sapete che i

vostri corpi sono membra di Cristo?” (Corinzi I, 6: 13, 15)

San Paolo sapeva che il celibato implica la soppressione della natura umana, ma la natura umana non
puod essere soppressa. Sapeva che se il matrimonio fosse stato completamente proibito, la gente si

sarebbe abbandonata alla gratificazione sessuale illecita; pertanto dice:

“tuttavia, per il pericolo dellincontinenza, ciascuno abbia la propria moglie e ogni donna il proprio marito”
(Corinzi I, 7:2).

In seguito, come per impedire alla gente di dimenticare la santita del celibato, continua:

“Questo pero vi dico per concessione, non per comando. Vorrei che tutti fossero come me; ma ciascuno
ha il proprio dono da Dio, chi in un modo, chi in un altro. Ai celibi e alle vedove dico: é cosa buona per
loro rimanere come sono io; ma se non sanno contenersi, si sposino; é meglio sposarsi che ardere”
(Corinzi I, 7: 6-9).

Quindi il matrimonio, paragonato alla fornicazione, € il male minore!

San Paolo prosegue sulla stessa linea e descrive il matrimonio come fonte di dolore:



“Quanto alle vergini... Penso dunque che sia bene per Iluomo, a causa della presente necessita, di
rimanere cosi... Sei sciolto da donna? Non andare a cercarla. Pero se ti sposi non fai peccato; e se la
giovane prende marito, non fa peccato. Tuttavia costoro avranno tribolazioni nella carne...” (Corinzi I, 7:
25-28).

Secondo la Bibbia, sposarsi e compiacere Dio sono due atti antitetici. San Paolo dice:

“lo vorrei vedervi senza preoccupazioni: chi non é sposato si preoccupa delle cose del Signore, come
possa piacere al Signore; chi é sposato invece si preoccupa delle cose del mondo, come possa piacere
alla moglie, e si trova diviso! Cosi la donna non sposata, come la vergine, si preoccupa delle cose del
Signore, per essere santa nel corpo e nello spirito; la donna sposata invece si preoccupa delle cose del
mondo, come possa piacere al marito. Questo poi lo dico per il vostro bene, non per gettarvi un laccio,

ma per indirizzarvi a cio che e degno e vi tiene uniti al Signore senza distrazioni” (Corinzi I, 7: 32-35).
Egli inoltre riassume la posizione cristiana in questo modo:

“In conclusione, colui che sposa la sua vergine fa bene e chi non la sposa fa meglio” (Corinzi I, 7: 38).
La visione cristiana del matrimonio, nella sua forma originale, si puo riassumere come segue:

(a) Il celibato € giusto e dovrebbe essere adottato;

(b) I matrimonio & permesso allo scopo di evitare la fornicazione, ciononostante, &€ deplorevole e tutti

dovrebbero fare del loro meglio per evitarlo;
(c) Sposarsi ritarda la salvezza e non fa parte delle azioni per compiacere Dio.

Tre secoli dopo San Paolo esistette un teologo conosciuto come Sant’Agostino. Come il suo
predecessore, era convinto che il sesso fosse una minaccia per I'elevazione spirituale: “Sento che nulla
priva maggiormente della propria sicurezza unanima virile che le carezze della donna e quel contatto dei

corpi senza di cui non si puo dire di aver moglie”?2.

Egli si spinse ancora piu in la di San Paolo, associando la colpa al sesso. Riconosceva che era
essenziale per la riproduzione, ma sosteneva che I'atto sessuale era macchiato di colpa a causa del
peccato di Adamo ed Eva. Il rapporto sessuale da innocente fu trasformato in vergognoso a causa del

peccato originale di Adamo ed Eva, che si trasmette di generazione in generazione.

Nella sua opera La citta di Dio, Sant’Agostino dice: “La prevaricazione {il peccato originale} non tolse la
benedizione, data prima del peccato, di accrescere col parto il numero degli uomini, sebbene ad essa si
aggiungesse il male della concupiscenza’.3

In breve, egli predicava che:

(a) Il sesso era qualcosa di vergognoso a causa del peccato originale di Adamo ed Eva;



(b) La castita ed il celibato erano moralmente piu elevati del matrimonio;

(c) Il celibato era un requisito indispensabile per preti e suore.

B) L'Epoca Vittoriana

Non c’é dubbio che passare in rassegna la morale sessuale cristiana € essenziale per capire la
rivoluzione sessuale di questo secolo; ma, per comprendere a fondo il contesto storico nel quale

emersa la nuova morale sessuale, & ugualmente importante prendere in esame I'epoca vittoriana.

“Mentre i cristiani dell'epoca pre-vittoriana si accontentavano di circoscrivere il sesso al matrimonio, la
preoccupazione dei vittoriani era trovare il modo di imbrigliare il sesso e canalizzarlo verso fini piu
elevati. Per i vittoriani un uomo con senso morale si asteneva dal sesso al di fuori del matrimonio ed era
altamente selettivo e prudente nella sua espressione all'interno dello stesso. E una donna con senso
morale sopportava tali supplizi occasionali e non faceva nulla per incoraggiarli. Il piacere non era un

obiettivo appropriato per nessuno dei due sessi, e in special modo per la donna’a.

Si puo quindi affermare quanto segue a proposito della morale sessuale del’Occidente cristiano nel

diciannovesimo secolo:
(a) Il sesso &€ moralmente degradante comparato al celibato;

(b) La passione sessuale negli esseri umani ¢ il risultato del peccato originale, per cui il sesso per il

piacere € un peccato;
(c) Il sesso senza piacere & consentito al solo scopo della procreazione.

All'alba del ventesimo secolo, secondo il punto di vista prevalente, il sesso era intrinsecamente cattivo,

accettabile solo come il minore dei mali tra la fornicazione e il matrimonio.

C) La Rivoluzione Sessuale

Quanto detto in precedenza costituisce, in breve, il contesto storico e sociale nell’Occidente cristiano in
cui stava emergendo la Nuova Morale. La Chiesa ha commesso un errore serio sopprimendo l'istinto piu
naturale degli esseri umani, il mezzo stesso con cui si perpetuano. Ed & ovvio che gli istinti naturali non

possono mai essere soppressi. Ayatullah Rizvi5 scrive:

“Se una religione é cieca di fronte alla complessita dei problemi familiari, i suoi sequaci, presto o tardi, si
ribelleranno contro di essa, distruggendo tutti i principi religiosi allo scoppio della rivolta... Il
Cristianesimo ha ignorato le rivendicazioni della natura umana, esaltando l'idea del celibato. Molte
persone pie hanno cercato di essere all’altezza di tale ideale. | monaci e le suore si sono rinchiusi nei

monasteri. Per un breve periodo, il piano ha funzionato bene. Poi la natura si € vendicata, i monaci e gli



abati coltivavano l'idea di essere rappresentanti di Cristo, e alle suore veniva dato il titolo di ‘spose di

Cristo’. Cosi hanno finito per trasformare i monasteri in centri di liberta sessuale”6.

A proposito dell’atteggiamento del clero cristiano, Russell scrive: “Fu solo verso la fine del tredicesimo
secolo che il celibato del clero fu rigidamente imposto. Il clero, chiaramente, continuo ad avere relazioni

illecite con le donne...”7

Papa Giovanni XII fu condannato per adulterio e incesto; 'abate di St. Augustine, a Canterbury, aveva
nel 1171 diciassette figli illegittimi in un solo villaggio; Henry lll, vescovo di Liegi, fu deposto nel 1274

perché aveva sessantacinque figli illegittimi.

Gli scrittori del Medioevo hanno lasciato molti racconti di conventi che erano come bordelli, della gran
quantita di infanticidi allinterno delle loro mura, e dell'incesto tra i vari rappresentanti del clero che

obbligo la Chiesa ad annunciare che non era loro permesso vivere con le madri e le sorelles.

Non potevano che essere queste le conseguenze di una morale sessuale innaturale. Coloro che non
poterono sopprimere i loro istinti naturali si abbandonavano ad atti peccaminosi in segreto; altri, come
Martin Lutero, si ribellarono contro la Chiesa e dettero inizio al movimento della Riforma, che abbandono
il celibato.

E quando la Chiesa cristiana perse la sua influenza sugli affari sociali del mondo Occidentale e si
verificd una separazione tra Chiesa e Stato, anche i laici si ribellarono. La rivolta acquistd impulso dopo
le due guerre mondiali; 'Occidente cristiano avvio la rivoluzione sessuale come risposta alla repressione

sessuale.

Un movimento di riforma porta la societa dagli estremi verso la moderazione, mentre una rivoluzione,
nelle prime fasi, porta la societa da un estremo all’altro. Ayatullah Rizvi commenta: “Si puo paragonare
la Natura ad una molla d’acciaio che, compressa, salta su con la stessa forza: quando si é vendicata dei
cristiani, ha trasformato le loro societa nelle piu permissive, libertine e indisciplinate che il mondo abbia

mai visto”9.

In questo modo, la Nuova Morale emerse in Occidente, portandolo all’altro estremo: dall’estremo di
sopprimere i desideri naturali, alcuni fautori della nuova morale arrivarono all’estremo della liberta
sessuale illimitata, che rappresenta 'ambito del mondo animale. Propugnarono la teoria del “sesso per
divertimento”, il “sesso fine a se stesso” e il “sesso libero”, che alla fine avrebbe completamente
distrutto il concetto di famiglia, il tessuto della societa umana. Nei tardi anni ottanta, possiamo affermare
che la molla della natura stava tornando alla sua posizione originale. Katchadourian e Lunde, nel 1980,
scrivevano:

“La morale del “sesso per divertimento” o del “sesso fine a se stesso” non é mai stata attraente per la
maggioranza dei giovani. Gli ideali romantici del matrimonio, della fedelta e di una vita familiare stabile

per allevare dei bambini erano ancora piuttosto presenti e influenti nella vita americana. Sta emergendo



una nuova sintesi di valori. Molti dei cambiamenti, originatisi negli anni sessanta, nell’atteggiamento nei
confronti del sesso sono stati accettati, ma le idee piu radicali sono risultate inaccettabili per la maggior

parte della gente.

Molti individui sono d’accordo con I'esplorazione prematrimoniale, ma vogliono essere sicuri che
nessuno si faccia del male. Molti hanno scoperto che il “sesso fine a se stesso” non era poi cosi
gratificante come sembrava quando divenne popolare per la prima volta; altri ancora hanno visto cosi
tante persone danneggiate dal sesso irresponsabile, da far loro esigere una nuova morale del sesso

responsabile”10.

* ok ok

Riassumendo, possiamo affermare che, per prima cosa, I'Occidente si € mosso da un estremo (la
repressione sessuale esemplificata dalla Chiesa cristiana) all’altro (il “sesso libero” e il “sesso per
divertimento” esemplificati dalla morale sessuale liberale). In secondo luogo, I'Occidente si é reso conto

che il sesso libero e il sesso per divertimento non sono accettabili per la sensibilita umana.

Infine, dopo essere saltato da un estremo all’altro, 'Occidente anela “una nuova morale del sesso
responsabile”. Dal nostro punto di vista, la morale del sesso responsabile é la morale sessuale

equilibrata dell’lslam, di cui ci occuperemo presto.

* k¥

La ragione per cui ho illustrato il contesto religioso e sociale in cui € avvenuta la rivoluzione sessuale é
per spiegare ai Musulmani in Occidente e in Oriente che tale rivoluzione non é stata un corollario della
scienza e della tecnologia di per sé (anche se alcune scoperte scientifiche come i contraccettivi I’'hanno
resa piu facile): é stata piuttosto una reazione contro la morale sessuale repressiva della Chiesa

cristiana.

Cio, spero, dissipera il mito presente tra molti asiatici ed africani, specialmente dell’élite, che qualsiasi

comportamento e norma che venga dall’Occidente si basa su solide ragioni scientifiche!

1. Tutti | versetti della Bibbia citati sono stati presi dall’edizione della C.E.I. (conferenza Episcopale ltaliana), sito internet:
http://www.ora-et-labora.net/bibbia/index.html [6]

2. Basic Writings of St. Augustine, pag.455; http://www.augustinus.it/italiano/solilogui/soliloqui_1.htm [7] (N.d.T.)
3. The City of God, pag. 21. http://www.augustinus.it/italiano/cdd/cdd 14.htm [8] (N.d.T.)
4. Fondamenals of Human Sexuality, pag. 483.

5. Il grande sapiente islamico Ayatullah Seyyed Sa’eed Akhtar Rizvi, padre dell’autore del libro, nato nel 1927 e scomparso
nel 2002, lasciando circa 140 tra libri e saggi, tradotti in ben ventidue lingue, sulle varie branche della scienza islamica.
Ayatullah Rizvi era, infatti, un profondo conoscitore della storia e della teologia, esperto in tafsir e Aslediith, conoscitore
dell’urdu, inglese, arabo, persiano, swahili, hindi e gujarati.(N.d.T.)

6. The family Life of Islam, pag. 8.

7. Marriage and Morals, pag. 64.

8. Cfr.: History of European Morals, vol. Il, pag. 350-351.


http://www.ora-et-labora.net/bibbia/index.html
http://www.augustinus.it/italiano/soliloqui/soliloqui_1.htm
http://www.augustinus.it/italiano/cdd/cdd_14.htm

9. The family Life of Islam, pag. 8-9.

10. Fondamenals of Human Sexuality, pag. 420.

La Morale Sessuale Islamica (I) Fondamenti

A) Definizione del Punto di Vista Islamico

La morale sessuale islamica é profondamente diversa da quella della Chiesa cristiana. Cio é dovuto alla
natura onnicomprensiva della Shari°ah islamica. Dice Bertrand Russell: “/ grandi leader religiosi, con
l'eccezione di Maometto e Confucio (se questultimo si puo definire religioso), in generale sono stati
piuttosto indifferenti alle considerazioni sociali e politiche, per concentrarsi sul perfezionamento

dell’anima attraverso la meditazione, la disciplina e I'abnegazione™.
Certamente I'lslam non é per nulla indifferente ai problemi sociali.

D’altro canto pero, la morale sessuale islamica é profondamente diversa dalla nuova morale sessuale, in

quanto non ammette il concetto di sesso libero.

L’Islam si prefigge di insegnare ai Musulmani come soddisfare i propri istinti sessuali in modo

responsabile, non di reprimerli.

L’Islam riconosce le necessita sessuali degli esseri umani e crede che gli istinti naturali debbano essere
educati, non repressi. L’lslam afferma che le parti biologiche del nostro corpo hanno uno scopo, non

sono state create inutilmente.

In nessun testo islamico si associa il sesso con il male inerente o il peccato: tutti gli insegnamenti del
Sacro Corano, del Profeta Muflammad (S) e dell’Ah/ u/-Bayt (as) vanno nella direzione esattamente
opposta.

Cio che affermano il Sacro Corano e l'autentica Sunnah (ribadisco, autentica) a proposito del sesso,

sara trattato nelle seguenti sezioni:
e L’Islam raccomanda caldamente il matrimonio come una buona azione e non come il minore dei mali;
e L’Islam si oppone con forza al celibato e alla vita monastica,

e L’Islam crede che il matrimonio non sia per nulla un ostacolo sul cammino spirituale: al contrario, aiuta

chi lo percorre.



1. Il Matrimonio & Caldamente Raccomandato

E’ importante rendersi conto che I'idea di matrimonio nei testi islamici non & circoscritta ad una relazione
platonica tra marito e moglie, né € confinata al sesso a scopo di procreazione. Il termine legale per il

matrimonio & 'nikah", che letteralmente significa rapporto sessuale.
Il matrimonio & un’azione caldamente raccomandata. Allah (SwT) dice:

“Sposate quelli tra voi che non sono sposati e i vostri schiavi, maschi e femmine che siano
onesti. E se sono bisognosi, Allah li arricchira della Sua Grazia. Allah é largo nel dare e
sapiente”. (Sacro Corano, Sura An-N:rr, 24:32).

La prima parola del versetto & ‘ankihu” (Sposate!), una forma imperativa della parola nikah.

Secondo i principi della giurisprudenza islamica, ogni comunicazione in forma imperativa da parte di
Allah (SwT) puo avere due livelli di significato: un ordine obbligatorio 0 una raccomandazione molto
forte. Quindi, & evidente che per I'lslam il celibato non & considerato una virtu. Il Profeta (S), basandosi
sul citato versetto, disse: “Chiunque non si sposa per paura della poverta, invero ha una pessima
opinione di Allah”2.

In un altro versetto Allah (SwT) dice:

“..sposate allora due o tre o quattro tra le donne che vi piacciono; ma se temete di essere
ingiusti, allora sia una sola.....”. (Sacro Corano, Sura an-Nis's, 4:3)

Il sesso € apertamente raccomandato nel Sacro Corano:

“..Evitate dunque {di giacere con} le vostre donne durante il ciclo mestruale e aspettate che si
purifichino prima di giacere con loro. Quando poi si purificano, accostatele nel modo in cui Allah
vi ha comandato” (Sura al-Baqara, 2:222).

L’espressione “vi ha comandato” non si riferisce ad alcun ordine legislativo; non significa cioe che non
appena la moglie si purifica dalle mestruazioni, 'uomo debba immediatamente fare del sesso con lei.
Questo & un ordine creativo e si riferisce all’istinto sessuale che Allah (SwT) ha infuso nella nostra
natura. E se l'istinto sessuale conta come un ordine creativo di Allah (SwT), come pud essere in alcun

modo associato al peccato e al male?!

[l matrimonio e il sesso sono tra i segni del potere e della benedizione di Allah (SwT). Il Sacro Corano

dice:

“Fa parte dei Suoi segni laver creato da voi, per voi, delle spose, affinché riposiate presso di
loro, e ha stabilito tra voi amore e tenerezza. Ecco davvero dei segni per coloro che riflettono”.
(Sura ar-R<m, 30:21)



Da questi pochi Versetti, si puo facilmente capire che secondo I'lslam:
(@) Il matrimonio € un segno del potere e della benedizione di Allah (SwT);

(b) Il matrimonio € un atto di virtu caldamente raccomandato e non dovrebbe essere evitato a causa

della poverta;

(c) L’istinto sessuale & un ordine creativo che Allah (SwT) ha infuso alla natura umana. Dopo aver
definito il sesso come un Suo ordine creativo, non € piu possibile associarlo alla colpa, al peccato o al

male.

* %k %k

Il Profeta (S) e gli Imam dell’Ah/ u/-Bayt (as) hanno anche incoraggiato i propri seguaci a sposarsi e a
soddisfare i propri istinti sessuali in modi legali, come si pu0 vedere da quanto segue.

Il Profeta (S) disse: “Nessuna casa é stata costruita nell'lslam, pit cara agli occhi di Allah, di quella

attraverso il matrimonio.”3
Il Profeta (S) disse: “O voi, giovani uomini! Raccomando a voi il matrimonio.”4

L'Imam °Ali (as) disse: “Sposatevi, perché il matrimonio é la tradizione del Profeta. Egli disse ‘chiunque

voglia seguire la mia tradizione, deve sapere che il matrimonio viene dalla mia tradizione.”5

L’Imam Ridha (as) disse: “Tre cose appartengono alle tradizioni dei messaggeri di Dio: usare il profumo,

rimuovere i peli {superflui} e visitare spesso la propria moglie.”6

Ishaq bin °Ammar cita I'lmam Ja°far as-Sadiq (as): “Amare le donne fa parte delle tradizioni dei

profeti.”7

Il Profeta (S) disse: “La preghiera é diventata per me la cosa piu preziosa, e il mio piacere risiede nelle

donne.”8
Si noti con quanta facilita il Profeta (S) passa dalla preghiera al piacere che danno le donne!

Il Profeta (S) disse: “Nessun musulmano ha ricevuto maggior beneficio dalla religione dell’lslam che una

moglie Musulmana che é causa del piacere del marito ogni volta che lui guarda verso di lei...”9

L’ Imam Muammad al-Bagir (as) cita il Profeta (S): “Allah dice che ‘Ogni volta che cerco di riassumere
la bonta di questo mondo e dell’Aldila per un musulmano, gli consegno un cuore umile {di fronte a Me},
una lingua che {Mi} loda, un corpo capace di sopportare I'afflizione {del mondo} e una moglie credente
che e causa del suo piacere ogni volta lui guarda verso di lei e che protegge se stessa e la proprieta del
marito quando e assente.”10



Si noti con quanta facilita Allah (SwT) ha unito la lode a Lui con il piacere che un uomo ottiene da una

moglie fedele!

Jamil bin Darraj cita I'lmam Ja°far as-Sadiq (as): “L umanita non ha mai goduto {di nulla} in questo
mondo e nell’Aldila piu del desiderio per le donne. Allah dice: “Abbiamo abbellito, agli {occhi degli}
uomini, le cose che essi desiderano: le donne ...”{3: 14}. La gente del Paradiso non gode di nulla che

di esso piu desiderabile del sesso, né cibo né bevande”11.

2) Il Celibato e la Vita Monastica sono llleciti

Il punto di vista islamico a proposito delle cose buone del mondo non é negativo, anzi, I'lslam insegna
che dovremmo apprezzarle in quanto benedizioni di Allah (SwT); di conseguenza, esso si oppone

completamente alla vita monastica e al celibato.

°Uthman bin Maz'un era un buon amico del Profeta (S). Un giorno sua moglie ando dal Profeta (S) e si
lamento: “Oh Messaggero di Allah! °Uthman digiuna durante il giorno e sta sveglio a pregare durante la

notte”.

In altre parole, intendeva dire che suo marito si stava astenendo dai rapporti sessuali di giorno e di
notte. Il Profeta (S) si arrabbio tanto che non si fermd nemmeno a mettersi le pantofole. Usci con le
pantofole in mano e si diresse a casa di °Uthman. °Uthman stava pregando, quando arrivo il Profeta (S).

Quando °Uthman termind le sue preghiere e si voltd verso il Profeta (S), costui disse: “Oh °Uthman!
Allah non mi ha inviato alla vita monastica, anzi. Lui mi ha mandato con una semplice e diretta
{shari°ah}. lo digiuno, prego e mantengo anche rapporti intimi con mia moglie. Quindi a chiunque
piaccia la mia tradizione, dovrebbe seguirla, e il matrimonio e una delle mie tradizioni.” 12 E, giacché

°Uthman era gia sposato, la parola ‘matrimonio’ nell’=adsith non puo che riferirsi ai rapporti sessuali.

In un altro episodio, tre donne andarono dal Profeta (S) a lamentarsi del fatto che i loro mariti si stavano
astenendo dalla carne, dal profumo e dai rapporti intimi con le proprie mogli. Il Profeta (S) si diresse
rapidamente alla moschea, sali sul pulpito e disse: “Cos’é successo ad alcuni dei miei compagni, che
non mangiano carne, non usano profumo e non vanno dalle loro donne?! Al contrario, io mangio carne,

uso profumo e vado dalle mie mogli. Percio, non e dei miei chiunque non accetti la mia tradizione.” 13

lbn Abu °Umayr riporta che Sikkin an-Nakha'i si era votato alle preghiere e all’astinenza dalle donne e
dal cibo delizioso. In seguito scrisse una lettera all'lmam Ja°far as-Sadiq (as) affinché lo illuminasse
sulla natura delle sue azioni. L'lmam scrisse: “..per quanto riguarda cio che hai detto a proposito di
astenersi dalle donne, di sicuro sai quante donne ha avuto il Profeta! E per quanto riguarda il cibo, il
Profeta (S) mangiava carne e miele. ”E L’Imam (as), in questo caso, stava chiaramente condannando

I'atteggiamento bigotto del suo amico.

Imam °Ali (as) racconta che alcuni amici del Profeta (S) avevano fatto voto di astenersi dai rapporti



sessuali con le proprie mogli, dal cibo di giorno e dal sonno di notte. Oum Salamah, la moglie del
Profeta (S), gli riferi di queste persone. Il Profeta (S) ando dai suoi amici e disse: “Vi astenete dalle
donne, mentre io vado con le donne?! Mangio di giorno e dormo di notte! Chiunque disapprovi la mia

tradizione, non é dei miei.” Dopo questo discorso, Allah (SwT) riveld il seguente versetto:

“Oh voi che credete, non vietate le cose buone che Allah vi ha reso lecite. Non eccedete. In verita Allah
non ama coloro che eccedono. Mangiate le cose buone e lecite che Allah vi ha concesso e temete Allah,

Colui nel Quale credete”. (Santo Corano, Sura al-Ma’ida, 5:87-88)

Leggendo il versetto attentamente si nota che, per prima cosa, considera il sesso, il cibo e il sonno come
inclusi tra “le cose buone che Allah vi ha reso lecite”; in secondo luogo, del celibato e dell’astinenza
si dice che “Allah non ama coloro che eccedono”. In seguito alla rivelazione del versetto, quegli amici
andarono dal Profeta (S) e dissero: “O Messaggero di Dio! Abbiamo fatto voto di astenerci da quelle
cose’. In altre parole, come possiamo mai rompere il nostro voto di astinenza? Allora Allah (SwT) riveld

il seguente versetto:
"Allah non vi punira per i vostri voti vani...." (Santo Corano, Sura al-Ma’ida, 5:89)

Di nuovo, si noti che il celibato o I'astinenza dalle cose buone e legali sono considerate dall’lslam ‘voti

vani’15

Il celibato non € sconsigliato solo per gli uomini, anche le donne sono scoraggiate dal restare nubili.
L’Imam Ja°far as-Sadiq (as) disse: “/l Profeta ha reso illecito alle donne di diventare ascetiche e di

negarsi ad avere marito.” 16

°Abd us-Samad bin Bashir riporta che una donna ando dall'lmam Ja°far as-Sadiq (as) e disse: “Che
Dio ti benedica; sono una donna ascetica”. L'lmam le disse: “Cosa significa I'ascetismo per te?” La
donna rispose: “Significa che non mi sposero mai.” L'lmam: “Perché?” La donna: “Praticando
l'ascetismo, spero di conquistare il favore {di Allah(SwT)}”. LImam: “Vattene! Se l'ascetismo fosse una
maniera di conquistare il favore di Allah, Fatima ne avrebbe avuto piu diritto di te perché nessuno puo
conquistare piu favore {agli occhi di Allah} di lei.” 17

Un episodio simile si narra anche a proposito del'lmam Ridha (as).
Il Profeta (S) disse: “/ piu bassi {di status} tra i vostri morti sono i non sposati”.18

L’Imam Ja°far as-Sadiq (as) disse che un uomo ando da suo padre, ed egli gli chiese: “Hai moglie?”.
Lui rispose: “No”. Suo padre disse: “Non vorrei avere il mondo con tutte le sue ricchezze se dormissi di

notte senza una moglie”. 19

3) Il Matrimonio Aiuta la Spiritualita

Secondo I'lslam, contrariamente al cristianesimo, il matrimonio e il sesso non sono antitetici al’amore ed



al culto di Allah (SwT). Invece che un ostacolo, il matrimonio & considerato un vantaggio sul cammino

della perfezione spirituale.

Il Profeta (S) disse: “Chi si sposa ha gia messo in salvo la meta della sua religione, pertanto deve
temere Allah per l'altra meta’. 20

Una persona che puo soddisfare i propri istinti sessuali lecitamente, soffre meno distrazioni nel viaggio
spirituale. L’amore per le donne e la fede sono interrelati. In un Fadth, °Umar bin Zayd riporta che
'lmam Ja°far as-Sadiq (as) disse: “Non penso che la fede di una persona possa crescere
effettivamente se non e cresciuto il suo amore per le donne”.21 Lo stesso Imam disse: “Ogni volta che

I'amore di una persona per le donne cresce, la sua fede cresce in qualita”.22

Disse anche: “Chiunque aumenti il suo amore per noi {I'’Ahl ul-Bayt (as)}, deve aumentare anche il suo

amore per le donne”.23

Il matrimonio rende piu alto perfino il valore delle preghiere. Il Profeta (S) disse: “Due rak°cit pregate da
una persona sposata sono meglio che la veglia notturna e il digiuno di una persona non sposata”.24

Il Profeta (S) disse: “Chi voglia incontrare Allah in stato di purezza, dovrebbe incontrarLo con una

moglie.”25

Una donna si reco a casa del Profeta (S) e ben presto il suo forte profumo riempi la casa. Quando il
Profeta (S) le chiese ragione della sua visita, la donna disse che aveva provato di tutto per attrarre suo

marito, ma in vano; non lasciava la sua meditazione per stare con lei.

Il Profeta (S) le disse di informare suo marito a proposito della ricompensa del rapporto sessuale, che
descrisse con le seguenti parole: “Quando un uomo si avvicina a sua moglie, é protetto da due angeli e
{in quel momento agli occhi di Allah} e come un guerriero che combatte per la causa di Allah. Quando
ha un rapporto con lei, i suoi peccati cadono come le foglie dall'albero {nella stagione autunnale}.
Quando esegue l'abluzione maggiore (Ghusl| al-Janabah), si purifica da tutti i peccati”.26

* %k %k

Le citazioni del Sacro Corano e le affermazioni del Profeta (S) e degli Imam del’Ah/ ul-Bayt (as)
dimostrano che il punto di vista islamico a proposito del sesso e del matrimonio € in completa armonia

con la natura umana. Si pud facilmente concludere che per la morale sessuale islamica:

(a) Il matrimonio e il sesso sono caldamente raccomandati e non sono associati in alcun modo al male,

alla colpa o al peccato;
(b) La vita monastica e il celibato sono inaccettabili;

(c) I matrimonio & considerato un fattore vantaggioso nel cammino alla perfezione spirituale: impedisce



che i Musulmani commettano peccati e, inoltre, innalza il valore dei loro atti di culto.

Tali insegnamenti neutralizzano il bisogno di una rivoluzione sessuale in una societa islamica. Visto che

non esiste la repressione sessuale, la questione di una rivoluzione sessuale non si pone.

B) In Difesa del Punto di Vista Islamico

Molti scrittori non Musulmani, specialmente di ideologia liberale e femminista, hanno attaccato il punto di
vista islamico sulla sessualita femminile. Le loro critiche sono basate maggiormente su una serie di idee
malintese a proposito della morale sessuale islamica. | problemi fondamentali di questi scrittori sono
due: o studiano I'lslam basandosi su qualche teoria 0 modello occidentale, o non hanno la possibilita di
studiare le fonti originali islamiche. Fanno affidamento soprattutto sugli scritti sull’lslam degli orientalisti o

dei viaggiatori europei dei secoli passati.

In alcuni casi, libri come “Le mille e una notte” e “Il giardino profumato” sono usati per spiegare il punto

di vista islamico sulla sessualita delle donne!

Tali libri, al massimo, riflettono il punto di vista arabo a proposito della sessualita femminile, non quello

islamico. Pertanto, tali scritti non meritano nemmeno di essere confutati.

In ogni caso, ai fini della nostra discussione, € stata selezionata I'opera di una scrittrice femminista

araba, Fatima Mernissi.

La ragione per commentare la sua opera € che si tratta di una scrittrice araba che ha avuto facile
accesso alla letteratura e agli AFEdith islamici, in particolare a thyau °Ulumi d-Din27 del famoso

studioso sunnita Imam al-Ghazl=28.

Inoltre, il libro della Mernissi € stato tradotto in varie lingue europee ed asiatiche e sta diventando

popolare in qualita di testimonianza diretta!

1) Il Punto di Vista di Fatima Mernissi

Il libro di Fatima Mernissi, “Beyond the Veil” (Oltre il Velo), sottotitolato “Male-Female Dynamics in
Modern Muslim Society” (Dinamiche uomo-donna nella moderna societa islamica), & uno studio delle
relazioni uomo-donna nella societa marocchina attuale. E’ importante tener presente che
I'atteggiamento dei Musulmani in Marocco non rappresenta necessariamente I'lslam. In ogni modo, la
Mernissi discute la morale sessuale islamica in un capitolo intitolato “The Muslim Concept of Active
Female Sexuality” (Il concetto Islamico della Sessualita Femminile Attiva). La maggior parte della

discussione si incentra sul paragone tra le opinioni di Freud e al-Ghazlslls sulla sessualita femminile.

La Mernissi riassume le proprie conclusioni affermando che l'ironia & che le teorie islamiche ed europee

arrivano alla stessa conclusione: le donne sono distruttive per 'ordine sociale, secondo al-Ghazkl



perché sono attive, secondo Freud perché non lo sono.

La Mernissi continua descrivendo 'atteggiamento negativo dell’Occidente cristiano e quello positivo
dell’lslam nei confronti della sessualita in generale scrivendo: “Ordinamenti sociali distinti hanno
integrato le tensioni tra la religione e la sessualita in distinte maniere. Nell'esperienza cristiana
occidentale la sessualita stessa viene attaccata, degradata in quanto animale e condannata come anti-
civilta. L’individuo é diviso in due sé antitetici: lo spirito e la carne, 'Ego e I'Es. Il trionfo della civilta
implica il trionfo dell’anima sulla carne, dell’Ego sull’Es, del controllo su cio che non é controllato, dello
spirito sul sesso. L’Islam ha imboccato un cammino sostanzialmente differente. Cio che viene attaccato
e svilito non e la sessualita, bensi la donna, in qualita di incarnazione della distruzione, di simbolo del
disordine. La donna é fitna, la personificazione dell'incontrollabile, la rappresentante vivente dei pericoli
della sessualita e del suo rampante potenziale disgregativo... La sessualita di per sé non é un pericolo.
Al contrario, possiede tre funzioni positive e vitali...”.29

Dopo aver descritto il lato positivo della morale sessuale islamica, la Mernissi attacca il concetto della
sessualita femminile nell’lslam da quanto lei evince dagli scritti di al-Ghazills: “Secondo al-Ghaz:ls), il
dono piu prezioso dato da Allah agli esseri umani e la ragione. Il suo uso migliore é la ricerca della
conoscenza (... YMa, per poter dedicare le proprie energie alla conoscenza, I'uomo deve ridurre le
tensioni interne ed esterne al proprio corpo, evitare di essere distratto da elementi estranei, ed evitare di
abbandonarsi ai piaceri terreni. Le donne sono una distrazione pericolosa che deve essere usata con il
fine specifico di fornire prole alla nazione Musulmana e smorzare le tensioni dell’istinto sessuale. Ma le
donne non dovrebbero in nessun modo essere oggetto di investimento emotivo o il centro
dell’attenzione, che dovrebbe essere dedlicato unicamente ad Allah sotto forma di ricerca della

conoscenza, meditazione e preghiera”30.

La conclusione che 'ardente femminista araba descrive come il punto di vista islamico puo6 essere

riassunta nel modo seguente:
(a) Le donne sono considerate sessualmente attive dal punto di vista islamico;
(c) Quindi, le donne sono un pericolo per 'ordinamento sociale.

(e) Non dovrebbe esistere alcun coinvolgimento emotivo nelle donne: vale a dire, un uomo non

dovrebbe sentire alcun amore per sua moglie.
(g) Perché non dovrebbe esistere amore tra marito e moglie?

La Mernissi risponderebbe che 'amore dovrebbe essere esclusivamente rivolto ad Allah (SwT).
Esamineremo in seguito ciascuna di tali premesse e conclusioni gradualmente, e vedremo se

provengono o no da fonti islamiche affidabili.



(a) Le Donne sono considerate Sessualmente Attive dall'lslam

L ’affermazione che, secondo I'lslam, le donne sono considerate sessualmente attive, puo significare due

cose diverse: 0 che sono sessualmente piu attive degli uomini o che lo sono tanto quanto gli uomini.

Nel primo caso, significherebbe che le donne possiedono un impulso sessuale piu forte; nel secondo,

che le donne sono normali tanto quanto gli uomini nella loro sessualita.

Dal contesto dello scritto della Mernissi, credo di poter affermare che ella stia usando I'affermazione nel

primo senso, vale a dire, che le donne sono piu attive sessualmente degli uomini.

Nel corso del mio studio del Sacro Corano e degli autentici Aklsidlsith sul’argomento, non mi sono
imbattuto in alcuna affermazione che dica che le donne sono sessualmente piu attive degli uomini.
Posso dire con tutta sicurezza che, per quanto riguarda I'lslam, non ¢’é nessuna differenza tra la
sessualita di un uomo e di una donna. Ci sono, tuttavia, alcuni AlsidEth che possono essere utilizzati
dalla Mernissi per provare che le donne sono sessualmente piu attive degli uomini, sempre che si
attenga ad una parte degli AsI5ld=th e ignori I'altra! E’ ovvio che un simile uso parziale degli A=isldth

costituisce una pratica accademica inaccettabile.

Per esempio, in uno degli A=Eidsith in questione, Asbagh bin Nubatah riporta che I'lmam °Ali (as) disse:
“Allah I'Onnipotente ha creato il desiderio sessuale in dieci parti; poi ha dato nove parti alle donne e una

agli uomini”.31

Se I'sadl:ith finisse qui, la Mernissi avrebbe ragione, ma continua nel modo seguente: “E se Allah
I’"Onnipotente non avesse dato alle donne parti uguali di timidezza, ogni uomo avrebbe nove donne
relazionate con lui”.32 In altre parole, Allah (SwT) ha dato alle donne una parte maggiore di desiderio

sessuale, ma Egli 'ha anche neutralizzata dando loro una parte uguale di timidezza.

Visti nel complesso, questo ed altri Aslsldisith simili non suffragano I'affermazione che, secondo I'lslam, le
donne sono sessualmente piu attive degli uomini. Per quanto riguarda la questione del perché Allah
(SwT) ha dato piu desiderio sessuale alle donne e I'ha poi neutralizzato con la timidezza, insha’Allah me

ne occupero nel capitolo sulla tecnica sessuale.

Ma come ha raggiunto la Mernissi le sue conclusioni, dunque? Allo scopo di contrapporre il punto di
vista di Freud e di al-GhazFls a proposito della sessualita attiva e passiva delle donne, Fatima Mernissi
ha studiato il punto di vista di entrambi gli scrittori a proposito del processo di riproduzione umana. Per
prima cosa cita Freud: “La cellula sessuale maschile é attivamente mobile e va in cerca di quella
femminile, mentre questultima, 'ovulo, rimane immobile e aspetta passivamente...”33. Secondo la

Mernissi, cid prova che, dal punto di vista di Freud, la donna & sessualmente passiva.

In seguito lo contrappone ad al-Ghazflls citando quanto segue: “// figlio non é creato solo dallo sperma

maschile, ma dall'unione di uno spermatozoo dal maschio con un ovulo dalla femmina... e in ogni caso



l'ovulo della femmina é un fattore determinante nel processo di coagulazione”34. Secondo la Mernissi,

cio prova che dal punto di vista di al-Ghazls la donna € sessualmente attiva.

Dubito che al-Ghazllls sarebbe d’accordo con la conclusione che la Mernissi fa derivare da quest’ultima
frase. Inoltre, anche se al-Ghazlls avesse voluto dire una cosa simile, I'affermazione non puo essere

corroborata dalle fonti originali dell’lslam, il Sacro Corano e la Sunnah.

Esiste un [£adsth che rifiuta chiaramente una simile connotazione del processo riproduttivo. In
un’occasione fu chiesto al Profeta (S): “Oh Muzammad! Perché in alcuni casi il figlio assomiglia ai suoi
zii paterni e non mostra somiglianza alcuna con gli zii materni, e in altri assomiglia ai suoi zii materni e
non mostra somiglianza alcuna con gli zii paterni?” |l Profeta (S) disse: “/l figlio assomigliera alla

persona la cui goccia d'acqua {spermatozoo o ovulo} prevarra su quella del partner”35.

In altre parole, se 'ovulo della moglie prevale sullo spermatozoo del marito, il figlio somigliera alla madre
o agli zii materni; se lo spermatozoo del marito prevale sull’ovulo della moglie, il figlio somigliera al padre
o agli zii paterni. L'radlsith chiarisce che la parte maschile e quella femminile giocano un ruolo
equivalente nella riproduzione; qualche volta, lo spermatozoo maschile prevale sull’ovulo femminile e

altre volte accade il contrario.

Successivamente, la Mernissi riporta la seguente affermazione di al-Ghazls a proposito del processo
di eiaculazione dei due sessi: “...L eiaculazione della donna e un processo molto piu lento, durante il
quale il suo desiderio sessuale cresce, ritirarsi da lei prima che raggiunga il piacere e per lei

dannoso”36.

Attraverso tale affermazione, la Mernissi pretende provare che I'lslam considera la donna sessualmente
piu attiva del’'uomo. Quando ho letto I'affermazione per la prima volta, ho pensato che cid non pud
sempre essere vero: a volte eiacula per primo 'uomo e a volte la donna. Mi sembrava sorprendente che
al-Ghazrls avesse detto una cosa simile, pertanto ho controllato la fonte araba e ho notato che, nel
tradurre la citazione di cui sopra, la Mernissi ha convenientemente tralasciato la parola rubbama, che

significa “qualche volta”37.

In realta, I'affermazione corretta di Ghaz:ls é: “..L eiaculazione della donna é, a volte, un processo

molto piu lento...” Con tale correzione, 'argomentazione della Mernissi non & piu sostenibile.

(b) Le Donne sono un pericolo per I'Ordine Sociale

La conseguenza della citata premessa della Mernissi € la seguente: visto che I'lslam considera le donne

sessualmente piu attive, ne consegue che le considera un pericolo per I'ordinamento sociale.

Dopo aver citato al-GhazFls: “La virtu della donna é il dovere dell’uomo. E 'uomo é tenuto ad
aumentare o a diminuire i rapporti sessuali con la donna secondo le necessita di lei, in modo da

assicurarne la virtd”, la Mernissi commenta: “La teoria di al-Ghazsls relaziona direttamente la sicurezza



dell’'ordinamento sociale con la virtu della donna, e quindi con la soddisfazione dei suoi bisogni sessuali.
L’ordinamento sociale é salvo solo quando la donna si limita a suo marito e non crea fitna, o caos,

allettando altri uomini a rapporti illeciti.” 38

Prima di tutto, esaminando I'affermazione di al-Ghaz:ls, non vedo nulla che possa far pensare che

secondo la sua opinione le donne sono un pericolo per 'ordinamento sociale.

Si descrive semplicemente uno dei diritti fondamentali della relazione coniugale: il marito non dovrebbe
essere egoista ed egocentrico, bensi prendere in considerazione anche i sentimenti della moglie. Niente
in assoluto indica che, in generale, le donne musulmane insoddisfatte finiscano necessariamente per
commettere adulterio.

In secondo luogo, se le donne insoddisfatte diventano un pericolo per I'ordinamento sociale solo perché
esiste la possibilita che commettano adulterio, tale possibilita non & affatto confinata alle donne: anche

gli uomini insoddisfatti potrebbero commettere adulterio!

Se I'lslam considerasse le donne un pericolo per 'ordinamento sociale su queste basi, allora dovrebbe
considerare anche gli uomini alla stessa stregua! Portando I'argomentazione alle estreme conseguenze,
si dovrebbe affermare che I'lslam considera gli uomini e le donne come un pericolo per 'ordinamento
sociale. L’assurdita di una tale linea di ragionamento € evidente. Se tutti gli uomini e le donne

K

rappresentano un pericolo per I'ordinamento sociale, dell“ordinamento sociale” di chi stiamo parlando?!

(c) Non dovrebbe esistere alcun Coinvolgimento Emotivo verso le Donne

La seconda parte della teoria sostenuta dalla Mernissi € che gli uomini, in teoria, non dovrebbero essere

affettivamente legati alle loro mogli; 'amore tra marito e moglie non € incoraggiato né tollerato.

A parte I'affermazione della Mernissi gia citata all’'inizio della presente discussione, I'autrice fa riferimento
alla questione anche in altri passaggi. Per esempio, dopo aver citato un’intervista ad una donna
marocchina a proposito del suo primo marito in un matrimonio combinato (che non ha niente a che fare
con I'lslam), la Mernissi scrive: “L ‘amore tra marito e moglie minaccia qualcosa di vitale nell’ordine
Musulmano? (...) Il coinvolgimento eterosessuale, il vero amore tra marito e moglie, e un pericolo che

deve essere superato”39.

In un altro passaggio, scrive: “E mi sembra che la rottura della segregazione sessuale permette
I'emergere di quello che I'ordine musulmano considera come il nemico mortale della civilta: 'amore tra

gli uomini e le donne in generale, e tra marito e moglie in particolare”40.
La Mernissi non avrebbe potuto allontanarsi di piu dalla verita che con tali pretese!

Invece di risalire alle fonti originali dell’lslam, ha derivato le sue conclusioni dal modo in cui un certo
gruppo etnico di Musulmani si comporta nella propria vita personale. Passiamo ad esaminare se quello

che dice corrisponde o no alle fonti originali dell’lslam.



Il Sacro Corano dice:

“Fa parte dei Suoi segni laver creato da voi, per voi, delle spose, affinché riposiate presso di
loro, e ha stabilito tra voi amore e tenerezza. Ecco davvero dei segni per coloro che riflettono”
(Sura ar-Ri<m, 30: 21).

Come pud la Mernissi affermare che I'lslam considera 'amore tra marito e moglie un nemico mortale

della civilta, quando il Dio dell'lslam lo enumera tra i segni della Sua creazione e gloria?
L'lmam Ja°far as-Sadiq (as) dice: “L ‘amore {[<ubb} per le donne fa parte delle tradizioni dei profeti”41.

Lo stesso Imam riporta che il Profeta (S) disse: ‘L affermazione di un marito a sua moglie ‘ti amo’

{inniukzlibbuki} non lascera mai il cuore di lei”42.

Esistono inoltre tre interessanti Asisidth nei quali 'lmam Ja°far as-Sadiq (as) descrive 'amore per le
donne come un segno e una causa di aumento della fede. Dice: “Non penso che la fede di una persona

possa realmente crescere se non é cresciuto il suo amore per le donne”43.

In un altro Fladith dice: “Ogni volta che 'amore di una persona verso le donne aumenta, la sua fede

cresce in qualita”44.

In un terzo Fadsth mette in relazione I'amore per le donne con 'amore per 'Ahl ul-Bayt (as), che & un
importante insegnamento del Sacro Corano. Dice: “In chiunque cresca 'amore per noi, deve crescere

anche l'amore per le donne”45.

Non credo ci sia ulteriore bisogno di dimostrare che I'accusa mossa all’lslam da parte della Mernissi non
ha basi.

(d) LAmore dovrebbe essere Rivolto Esclusivamente Verso Allah (SwT)

Se le fosse chiesto perché I'lslam considera 'amore per le donne come un nemico mortale della civilta e
un pericolo per 'ordinamento sociale, la Mernissi risponderebbe che il coinvolgimento emotivo o il centro
dell’attenzione “dovrebbe essere rivolto esclusivamente ad Allah (SwT) attraverso la ricerca della
conoscenza, la meditazione e la preghiera”: cosi, infatti, la Mernissi descrive il punto di vista di al-
Ghazrl=46.

In altre parole, la Mernissi sta dicendo che I'lslam, come il Cristianesimo, considera 'amore per Allah
(SwT) e 'amore per la donna come due fenomeni antitetici. Bisogna dire, per essere giusti verso la
Mernissi, che si tratta di un’idea sbagliata da cui non & immune nemmeno uno studioso come al-
Ghazlls.

Anche se ho gia citato dettagliatamente il punto di vista islamico, secondo il quale 'amore per le donne

non ¢ in conflitto con il cammino spirituale, mi propongo di discutere la questione alla luce di quello che



dice al-Ghaz[ls, con le sue tendenze Sufi.

2) Il Punto di Vista di al-Ghazel

Nella sua discussione sul matrimonio in /hyau °Ulumi d-Din, Abu Hamid al-Ghazsls ha una sezione
chiamata “Incoraggiamento al Matrimonio” (at-targhibfi n-nikah), in cui cita alcune affermazioni del
Profeta (S) a proposito della virtu del matrimonio. Nello stesso libro, di seguito, vi € inoltre una sezione
chiamata “Dissuasione al Matrimonio” (at-targhib °ani n-nikah), in cui cita, a parte le affermazioni di
alcuni Sufi, tre Aslgdsith: due del Profeta (S) e uno dell’lmam °Ali (as).

Stranamente, il terzo Fad<th non ha niente a che vedere con la questione, trattandosi piuttosto di
pianificazione familiare: parla di avere meno mogli e bambini! Inoltre, tutti e tre gli AFEdEth sono
classificati dagli studiosi di AFadsith come ‘deboli’ (da“if)47.

Al-GhazEllsl prosegue con una discussione sui “Benefici e Danni del Matrimonio”. Prima di analizzare
tali ‘Danni del Matrimonio’, vorrei commentare i due AElsidisith del Profeta (S) che al-Ghazells cita dalle

sue fonti sunnite, e che anche la Mernissi utilizza nel suo libro.
Il primo Fadith € il seguente:

Il Profeta (S) disse: “Quando la donna viene verso di te, € Satana che ti si sta avvicinando. Quando uno
di voi vede una donna e si sente attratto da lei, dovrebbe correre da sua moglie. Con lei, sara lo stesso

che con l'altra”48.

Dopo aver citato I'sladsith, Mernissi aggiunge il commento dell’lmam Muslim che dice: “La donna

assomiglia a Satana per il potere irresistibile che ha sull'uomo”.

Nel discutere la questione della falsificazione o interpolazione nel Hladith, i nostri °Ulama’ {quelli shi°iti}
dicono che una fonte di falsificazione fu costituita dai Sufi e dai cosiddetti mullah pii, che importarono
I'idea del celibato e della vita monastica, estranea all’lslam, nella letteratura degli cladlsith. E, visto che
visione della donna come male &€ una componente importante della concezione monastica cristiana, idee
simili si infiltrarono nella letteratura degli AsEidth, come totale falsificazione o in forme di interpolazione.
Quando ho letto il sopraccitato Fladsith, ho sospettato che fosse un’interpolazione, specialmente la frase
iniziale. 1l mio sospetto venne confermato quando mi misi a cercare un adith simile nelle fonti shi°ite.

Le fonti shi®ite riportano un adi=ith simile, il seguente:

Il Profeta (S) disse: “Quando uno di voi vede una bella donna, dovrebbe andare da sua moglie. Perché
cio che é con lei {la moglie} e lo stesso che con l'altra”49.

Lo stesso [adith é riferito anche con una leggera differenza. Il Profeta (S) disse: “Oh Uomini! In verita
l'atto di vedere {una bella donna} viene da Satana, pertanto chiunque trovi in se stesso tale inclinazione

dovrebbe andare da sua moglie”50.



L'wadth riportato dalle fonti sunnite equipara la donna a Satana, mentre nelle fonti shi®ite non esiste
assolutamente una simile implicazione. Al contrario, nella seconda versione del fad(sith localizzato nelle

fonti shi°ite, & lo sguardo dell'uomo che si relaziona alla tentazione di Satana!

Se dobbiamo scegliere tra le fonti della Sunnah del Profeta (S), non ci resta altro che accettare la
versione degli Imam dell’Ah/ ul-Bayt (as), la famiglia del Profeta (S). Dopotutto, nessuno poteva

conoscere il Profeta (S) meglio di loro.

Secondo il nostro punto di vista, 'lmam al-Ghazels, 'lmam Muslim e la Mernissi si sbagliano quando
tentano di equiparare la donna a Satana. L’zadlsith che citano € stato interpolato, con tutta probabilita,
dai Sufi, per incoraggiare la concezione monastica che hanno importato dalla Cristianita.

Il secondo [Fladsith & il seguente: Il Profeta (S) disse: “Non andate dalle donne i cui mariti sono assenti.

Perché Satana entrera nei vostri corpi come il sangue scorre attraverso la vostra carne’s1.

Prima di tutto, non sono riuscito a trovare un simile ladiith nelle fonti shi®ite. Cio, insieme al suo
contenuto, mette in dubbio I'autenticita del Fadsith. In secondo luogo, la fonte del cosiddetto Fladith &
Sahih at-Tirmidhi. E mi sorprende come al-Ghazill¢ e la Mernissi possano usare tale [flad<th quando la
loro fonte stessa, I'lmam at-Tirmidhi, commenta che “Si tratta di uno strano <adsth!” {hasla ad:thun
gharib}.

Infine, anche se si decide di accettare I'sadlslth, cid non prova quello che pretende la Mernissi, cioé che
“la donna sposata il cui marito & assente costituisce una minaccia particolare per gli uomini”: I'=adith
equipara gli uomini, e non le donne, a Satana. In realta, in tale ©adth la donna risalta come vittima
degli uomini che sono stati sopraffatti da Satana!

ke

Ma torniamo all’opera di al-GhazElis, nel punto in cui descrive i danni del matrimonio. Al-Ghazlsl ne

definisce tre, che saranno discussi separatamente:

Il Primo Danno

“Il primo e il peggior danno {del matrimonio} é l'incapacita di guadagnarsi da vivere legalmente. Si tratta
di qualcosa che non e facile per tutti, specialmente di questi tempi, tenendo in conto che il
sostentamento e necessario. Il matrimonio, quindi, rappresenta una causa per procacciare il cibo
attraverso mezzi illegali, e in cio sta la perdizione dell'uomo e anche quella della sua famiglia, mentre

una persona sola é libera da questi problemi...”52

Al-Ghazlsllsl prosegue citando i Sufi, le cui affermazioni non hanno alcun valore per noi salvo che non si
basino sul Sacro Corano e sulla Sunnah. | Sufi elogiano il celibato, influenzati dalla concezione
monastica che € stata condannata dal Profeta (S) e dal Sacro Corano stesso.



La conclusione logica di quanto affermano al-Ghazi:lll e altri Sufi € che “se sei ricco, sposarsi va bene;

ma se sei povero, non dovresti sposarti, altrimenti finirai per procurarti il sostento con mezzi illegali!”
Tale affermazione & in completo contrasto con il punto di vista del Sacro Corano, che dice:

“Unite in matrimonio quelli tra voi che non sono sposati e i vostri schiavi, maschi e femmine che
siano onesti. E se sono bisognosi, Allah Ii arricchira della Sua Grazia. Allah é largo nel dare e
sapiente” (Sura an-Nrr, 24:32).

“Non uccidete i vostri bambini in caso di carestia: il cibo lo provvederemo a voi e a loro” (Sura
al-An°am, 6: 151).

Il Profeta (S) inoltre disse: “Chiunque si astenga dal matrimonio a causa della paura della poverta, ha

realmente un’idea sbagliata di Allah”53.

Non so come si possa avanzare nell’elevazione spirituale, quando si ha un concetto negativo della

promessa di Allah (SwT)!

Il Secondo Danno

“L’incapacita {degli uomini} di rispettare i diritti delle mogli, di mostrarsi indulgenti verso le loro {cattive}

maniere e di sopportare con pazienza il fastidio che danno”54.

Che cosa sta dicendo I'lmam al-Ghazls? Intende dire che le donne in generale sono troppo esigenti,
maleducate e fastidiose? Realmente puo fondare il proprio punto di vista sul Sacro Corano e sulla
Sunnah del Profeta Mulslammad (S)?

Non credo, ed é per questo che al-Ghazlslls) ha addotto solo le affermazioni di alcuni Sufi per suffragare

il suo punto di vista. Ed & ovvio che non e sostenuto dalle fonti originali islamiche.

Il Terzo Danno

“La moglie e i figli lo distrarranno da Allah e lo attrarranno verso la ricerca {dei benefici} di questo
mondo e verso la pianificazione di una buona vita per i figli attraverso dell’accumulazione di ricchezza...
E qualsiasi cosa che distragga un uomo da Allah, sia essa la moglie, la ricchezza o i figli, é disastrosa

per lui’s5.

Se cio che dice al-Ghazilsl & vero, allora non solo il matrimonio, ma anche i figli, gli amici, i parenti ed
ogni cosa materiale al mondo deve essere etichettata come “dannosa” per un Musulmano, perché tutte

potenzialmente possono distrarre una persona da Allah (SwT) e dall’Aldila.
Qui al-Ghazllel sembra piuttosto San Paolo!

E se tale premessa fosse vera, un Musulmano non dovrebbe aver niente a che fare con questo mondo,



dovrebbe semplicemente confinarsi in una grotta in qualche giungla isolata o in qualche deserto e

pregare Allah (SwT)!
L’assurdita di tale idea dal punto di vista islamico & ovvia.

Cio che dicono al-Ghazelisl ed altri Sufi non € molto diverso dalle idee monastiche della Chiesa
cristiana. E, incidentalmente, patirono lo stesso destino dei monaci cristiani. Abbiamo gia riportato i
commenti di Ayatullah Rizvi a proposito dei monaci: “Poi la natura si e vendicata; i monaci e gli abati
coltivavano l'idea di essere rappresentanti di Cristo, e alle suore veniva dato il titolo di ‘spose di Cristo’.

Cosi hanno finito per trasformare i monasteri in centri di liberta sessuale”56.

Allo stesso modo, quando la natura si & vendicata dei Sufi, con le parole di Martire Ayatullah Mutahhari,
essi hanno cominciato a “trarre piacere sessuale dalla compagnia di leggiadre persone, e tale operato si

considera un viaggio verso Allah!”57
| Sufi hanno un concetto di a/-fanafi 1-Lah, che significa “annullamento del sé in Allah (SwT)”.

In parole povere, indica I'esperienza spirituale di diventare tutt'uno con Allah (SwT). Mi sorprende che
al-Ghazrlis possa considerare il matrimonio come una distrazione da Allah (SwT), quando fana e
'annullamento di due esseri, in questo mondo, puo essere vissuto solo nel contesto sessuale, qguando

marito e moglie raggiungono I'apice del piacere sessuale e si fondono in uno per qualche istante!

3) L’Amore per Allah (SwT) e 'Amore per il Mondo

L’Imam al-Ghazlls e altri Sufi hanno commesso un errore serio nell’interpretazione del concetto di

“prepararsi per 'Aldila”.
Si tratta di cid che vorrei chiarire in questa sede.

Il concetto di “prepararsi per 'Aldila” dipende dai termini in cui si considera la relazione tra questo
mondo e I'Aldila. Esistono tre possibilita:

1. Immergersi nelle benedizioni di questo mondo e dimenticare I'Aldila;
3. Usare questo mondo in funzione dell’Aldila;
5. Rinunciare a questo mondo in nome dell’Aldila.

| Sufi hanno adottato la terza alternativa, laddove i materialisti hanno adottato la prima alternativa. Tra i

due estremi si trova il vero punto di vista islamico.

Esistono numerosi versetti del Sacro Corano che cantano le lodi alle benedizioni di questo mondo, e

numerosi altri che esortano con forza i Musulmani ad aspirare all’Aldila.



Se visti isolati gli uni dagli altri, tali versetti possono essere usati dai due gruppi per provare i loro punti di
vista estremi. Visti invece alla luce di altri versetti, che parlano della relazione tra questo mondo e
I'Aldila, si viene guidati verso il vero punto di vista coranico. Ed & ovvio che i versetti del Sacro Corano
non possono essere separati gli uni dagli altri, specialmente quando trattano dello stesso argomento.
Come ho gia detto, non € questo il luogo per discutere approfonditamente la questione; in ogni modo,
fornird alcuni esempi tratti dal Sacro Corano e dalla Sunnah per chiarire il punto di vista islamico a
proposito di questo mondo e dell’Aldila.

[l Sacro Corano dice:

“Cerca, con tutto cio che Allah ti ha concesso, la Dimora Ultima. Non trascurare i tuoi doveri in
questo mondo..” (Sura al-Qasas, 28:77)

ed ancora:

“Quando poi l'orazione é conclusa, spargetevi sulla terra in cerca della grazia di Allah, e molto
ricordate Allah, affinché possiate avere successo’. (Sura al-Juma‘a, 62: 10)

L’Imam lasan (as) disse: “Sii per il mondo come se dovessi vivere per sempre, e sii per il tuo Aldila

come se dovessi morire domani”s8.

L’Imam insegna che I'lslam non pretende alcuna rinuncia al mondo, anzi incoraggia ad amarlo e a
goderne i benefici, ma non al punto di dimenticare 'Aldila, dove il destino dipende da quanto si & stati
obbedienti ad Allah (SwT) nella vita mondana. L'lmam Misisa al-Kisisim (as) disse: “La persona che

rinuncia al mondo per la religione o chi rinuncia alla sua religione per il mondo non é con noi”59.

Per I'lslam, I'essere devoti non significa rinunciare a questo mondo e vivere in isolamento in un deserto

0 in un monastero!

Essere devoti significa vivere una vita normale nella societa, senza dimenticare la destinazione finale, lo

scopo della nostra creazione: una vita eterna nell’Aldila.

* %k ¥

Anche la relazione tra 'amore per Allah (SwT) e 'amore per il proprio coniuge, per i propri figli, e per il

mondo in generale é dello stesso tipo.

Esistono due livelli di amore per I'lslam: 'amore per Allah (SwT) e 'amore per tutto il resto. L’lslam non
proibisce ad una persona di amare il coniuge, i figli, i genitori, e le benedizioni terrene che Allah (SwT)
ha concesso. Tuttavia, I'lslam prescrive che tale amore debba essere in armonia con 'amore per Allah
(SwT), che debba basarsi sul’amore per Allah (SwT). L'implicazione pratica di tutto cio & che, se si
verifica un conflitto tra 'amore per Allah (SwT) e 'amore per tutto il resto, 'amore per Allah (SwT) deve

avere la precedenza. Per I'lslam, Allah (SwT) é I'asse dell’esistenza, Lui e nient’altro & la Verita



Assoluta.

Mi permetto di spiegare il fenomeno in modo metaforico: la Luna gira intorno alla Terra, ma, allo stesso
tempo, gira anche intorno al Sole. Inoltre, la relazione magnetica tra la Luna e la Terra, € solo una parte

della forza magnetica complessiva che fa che i pianeti girino intorno al Sole nel nostro sistema solare.

In modo simile, nell'lslam 'amore tra due esseri umani € come la relazione tra la Luna e la Terra, mentre
'amore che un Musulmano sente per Allah (SwT) & come la relazione tra il Sole e i pianeti. Ovviamente,
il primo tipo di amore esiste nel regno del secondo. In altre parole, esistono due cicli d’amore: 'amore

per Allah (SwT) e I'amore per il marito, la moglie o i figli.
Il primo & un circolo pit ampio all’interno del quale esiste il secondo.

Bisogna ricordare che esiste una sottile differenza tra quanto qui si afferma e quanto affermano la
Mernissi e, fino ad un certo punto, al-Ghazllls. La Mernissi dice che nell’lslam 'amore tra marito e
moglie & proibito perché 'amore dovrebbe essere rivolto esclusivamente ad Allah (SwT).

Al contrario, affermiamo che I'lslam non proibisce 'amore tra marito e moglie, né qualunque altro amore,
fintanto che esso sia in armonia con I'amore per Allah (SwWT), ovvero che tale amore non deve
sopraffare la persona fino al punto di rinunciare all’amore per Allah (SwT). Il Sacro Corano lo menziona

chiaramente:

“Di’: «Se i vostri padri, i vostri figli, i vostri fratelli, le vostre mogli, la vostra tribu, i beni che vi
procurate, il commercio di cui temete la rovina e le cose che amate vi sono piu cari di Allah e del
Suo Messaggero e della lotta per la causa di Allah, aspettate allora che Allah renda noto il Suo
decreto! Allah non guida il popolo degli empi»” (Sura at-Tawba, 9:24).

Concentriamoci sull’espressione “alfabbu — piu cari”. Se Allah (SwT) avesse detto: “se i vostri... sono a
voi cari”, la Mernissi ed altri con la stessa ideologia avrebbero potuto aver ragione nel dire che I'lslam
esige amore esclusivo verso Allah (SwT) e che tutti gli altri amori sono proibiti. Ma qui il Sacro Corano
sta parlando in modo comparativo, e dice che se si amano altre cose o persone piu di Allah (SwT), si
commette un errore, perché tale amore potrebbe portare sul cammino della disobbedienza ai

comandamenti di Allah (SwT) e causare la perdizione nell’Aldila.

Da quanto detto emerge chiaramente che il concetto islamico di amore non & confinato all’amore per
Allah (SwT) in contrapposizione all’amore per le donne; € piuttosto un concetto universale che include
'amore per tutte le cose e le persone. Quindi, & assolutamente fuorviante collocare la questione in un

contesto sessista e dire che la morale sessuale islamica € una morale misogina.

Per concludere, possiamo dire che il punto di vista della Mernissi e al-Ghazkls), secondo i quali per
I'lslam le donne sono sessualmente piu attive degli uomini, e I'lslam non tollera 'amore tra marito e

moglie, non pud essere provato utilizzando le fonti originali islamiche, il Sacro Corano e I'autentica



Sunnah.

C) Criterio per la Definizione di cosa sia Morale ed Immorale

Come gia affermato in precedenza, I'lslam non incoraggia la soppressione degli istinti sessuali, anzi, ne
promuove la soddisfazione. Ciononostante, allo stesso tempo abbiamo enfatizzato che cio deve
avvenire in maniera responsabile e legittima. In altre parole, abbiamo suggerito che, secondo I'lslam, gl

istinti sessuali possono essere soddisfatti in due modi: legittimo e illegittimo, o morale e immorale.
Ma qual ¢ il criterio di morale e immorale per I'lslam?

L’Islam possiede una serie di credenze fondamentali, come ogni religione e ideologia, e tutti i suoi

insegnamenti devono essere in armonia con i fondamenti.

La base dell’lslam ¢ la fede nel Dio Unico, non solo come Creatore ma anche come Legislatore. Il Sacro
Corano non e solo un Libro di guida spirituale, & anche una fonte di leggi che regolamentano la vita

quotidiana. La parola “Islam”, dopotutto, significa “sottomissione al volere Divino”.
Il Sacro Corano dice chiaramente che:

“Quando Allah e il Suo Inviato hanno decretato qualcosa, non é bene che il credente o la

credente scelgano a modo loro. Chi disobbedisce ad Allah e al Suo Inviato palesemente si travia
(Sura al-Azi<b, 33:36).

Di conseguenza, secondo I'lslam, cio che € giusto e sbagliato, morale e immorale, legittimo e illegittimo

e deciso da Allah (SwT) e dal Suo Messaggero (S).

E, secondo noi sheiti, gli Imam dell’Ah/ u/-Bayt (as) sono i migliori commentatori del Sacro Corano, i
difensori dell’autentica Sunnah e gli esempi viventi degli insegnamenti dell’lslam. In breve, i criteri di
definizione di “legittimo” e “illegittimo” sono il Sacro Corano e I'autentica Sunnah del Profeta (S) e
dell’Anl ul-Bayt (as). La Shi°a, inoltre, enfatizza che qualunque cosa Allah (SwT) abbia decretato essere

legittima o illegittima si basa su una ragione, materiale, spirituale o entrambe le cose.

Detto ci0, ricordiamo che Allah (SwT) € Onnisciente, mentre noi ci troviamo ancora sulla superficie del
profondo oceano della conoscenza; pertanto, non ci &€ sempre possibile capire la ragione ultima di

ciascuno dei comandamenti di Allah (SwT).

Il concetto fondamentale della morale sessuale —il sesso non € cattivo e non deve essere soppresso -
costituisce un esempio piu che ovvio di un insegnamento islamico in completa armonia con la natura e

la ragione umane.

Non appena si afferma che I'lslam crede nella regolamentazione del comportamento sessuale, bisogna

affrontare le questioni relative a:



(1) la regolamentazione del sesso attraverso la morale e
(3) la liberta personale nel comportamento sessuale.

Queste sono le due questioni che saranno brevemente affrontate a conclusione del capitolo.

1) La Regolamentazione del Sesso Attraverso la Morale

La prima domanda é: “Il sesso puo essere regolamentato dalla morale?” Ci viene detto che “non puo
realmente esistere una morale sessuale in quanto tale. La morale non ha a che fare con l'atto sessuale,
ma sempre con qualcos altro, con cui puo essere congiunto. Possiamo ragionevolmente proibire la
violenza sessuale, per esempio, ma cio succede in relazione alla violenza; considerato in e per se
stesso, e separato dalle circostanze fortuite, I'atto sessuale non é né giusto né sbagliato, bensi

meramente ‘naturale”60.

La conclusione di tale idea & semplice: visto che non puo esistere alcuna reale morale sessuale, hon

dovrebbe esistere alcun tipo di restrizione alla gratificazione sessuale.
Niente dovrebbe essere considerato immorale o illegittimo!

Tale idea € di per sé assurda. La sessualita & un atto che coinvolge principalmente due persone, e ogni
volta che due persone sono coinvolte, anche sul piano secolare, leggi e norme diventano necessarie per

regolamentare il loro comportamento.

Allo scopo di fornire una base razionale a tale idea, a volte si afferma che molti problemi nervosi e
mentali si manifestano a causa del sentimento di privazione sessuale. Il provvedimento preventivo per
evitare tali problemi nervosi e mentali & rappresentato dalla gratificazione senza restrizioni dell’istinto
sessuale. In parole povere, quanto piu si limita il sesso, tanto piu le persone se ne sentiranno attratte e

soffriranno del sentimento di privazione.

La cultura libertina occidentale ha, in effetti, promosso il comportamento sessuale senza restrizioni in
Occidente durante gli ultimi trent’anni61. E, secondo gli argomenti sopraccitati, ci si aspetterebbe di
vedere un declino nel numero di problemi nervosi, frustrazioni sessuali, stupri, incesti, abusi di minori, e

molestie sessuali.
Ma & veramente successo? No, certo che no!

Un’occhiata alle statistiche dimostra che tutti i cosiddetti effetti della privazione sessuale si sono

moltiplicati, a dispetto del frend di sessualita senza restrizioni degli anni 60, 70 e 80!

Cio che é realmente accaduto é stato che il mondo Occidentale, dopo essersi ribellato contro la
repressione del sesso attuata dal sistema cristiano, ha frainteso il sesso senza restrizioni come sesso

aiutato a svilupparsi.



L’Islam non accetta I'idea di reprimere gli istinti sessuali; al contrario, incoraggia ed aiuta a sviluppare tali
sentimenti in modo che si soddisfino responsabilmente. Le restrizioni che I'lslam impone in materia

sessuale sono basate sull’idea di indirizzare il sesso verso la sua corretta espressione.

Non ¢ diverso dal modo in cui soddisfiamo il desiderio di cibo: bisogna mangiare, ma senza ingozzarsi.
In maniera simile, bisogna soddisfare i propri desideri sessuali, ma non a spese dei diritti degli altri e del

proprio stesso corpo.

Dopo essersi ribellata contro la morale sessuale repressiva della Chiesa, la cultura libertaria & arrivata
all’estremo opposto del sesso senza alcuna restrizione. Il grande errore € stato pensare che qualsiasi
restrizione fosse innaturale e sbagliata. Persino Bertrand Russell, che sostiene con forza il punto di vista
libertario, ha dovuto accettare che, in materia di morale sessuale, alcune restrizioni sono necessarie.

Egli infatti scrive: “Non sto suggerendo che non dovrebbe esistere alcuna morale o alcuna auto-
limitazione riguardo al sesso, esattamente come riguardo al cibo. Riguardo al cibo osserviamo limitazioni
di tre tipi, dettate dalla legge, dall’educazione e dalla salute. Consideriamo sbagliato rubare il cibo,
servirci piu della nostra parte in un pasto comune, e mangiare in modo che probabilmente ci fara
ammalare. Limiti simili sono essenziali quando si tratta di sesso, ma in questo caso sono molto piu

complessi e richiedono molto piu autocontrollo”62.

Russell, in ogni modo, aveva delle difficolta per definire una nuova base per la morale sessuale. I
dilemma che il mondo Occidentale sta affrontando al giorno d’oggi si riflette in modo molto eloquente in

cio che Russell ha scritto:

“Se permettessimo alla nuova morale {del sesso senza restrizioni} di fare il suo corso, é probabile che si
spingerebbe piu in la di quanto gia non abbia fatto, e che porrebbe problemi che in questo momento non
vediamo ancora. Se, d altra parte, cercassimo di imporre nel mondo moderno restrizioni che erano
possibili in un’epoca {cristiana} precedente, arriveremmo ad una impossibile severita di
regolamentazione, contro la quale la natura umana ben presto si ribellerebbe. A questo scopo abbiamo
bisogno di una morale genuinamente nuova. Con questo mi riferisco che obblighi e doveri dovranno
ancora essere riconosciuti, anche se potranno essere molto diversi da quelli riconosciuti in passato. Non
penso che il nuovo sistema debba, piu del vecchio, implicare il lasciarsi andare senza freni agli impulsi
ma credo che le occasioni per limitare I'impulso e i motivi per farlo dovranno essere diversi da quelli del

passato’63.

Se Russell avesse avuto 'opportunita di studiare I'lslam in profondita, sono sicuro che vi avrebbe trovato
“una morale genuinamente nuova” che regolamentasse il sesso senza condurre ad “una impossibile

severita di regolamentazione”.

2) L’lslam e la Liberta Personale

La seconda domanda che viene posta da laici e liberali riguarda la liberta personale: “Non sono forse



libero di fare cid che mi pare, a condizione di non violare i diritti degli altri?”

Credo che sia utile porre I'accento sulla differenza principale tra I'lslam e l'idea laica e liberale di liberta
personale.

Nel sistema secolare, i diritti si dividono in due categorie: quelli dellindividuo e quelli della societa. Una
persona é libera di fare cio che vuole, fintanto che non infrange i diritti altrui. Per diventare un membro

accettato della societa, bisogna accettare tale limitazione della liberta personale.

L’Islam, diversamente, suddivide i diritti in tre categorie: diritti dell'individuo, diritti della societa e diritti di
Allah (SwT). Una persona € libera di fare cid che vuole, fintanto che non viola i diritti degli altri o di Allah

(SwT). Per diventare Musulmano bisogna accettare tale limitazione della liberta personale.

Una differenza ancora piu importante sta nel concetto di diritto dell'individuo. Nell’'uso secolare, i diritti

dellindividuo sono visti in contrasto con quelli degli altri membri della societa.

L’Islam fa un passo piu in la e afferma che anche il corpo di un individuo é titolare di alcuni diritti, in
contrasto con la persona stessa. In altre parole, I'lslam considera che una persona & responsabile anche

dell’'uso del proprio corpo.

Non & permesso abusare del proprio corpo o danneggiarlo. Nel Sacro Corano c’é scritto:
“Di tutto sara chiesto conto: delludito, della vista e del cuore” (Sura al-Isrz, 17:36).
Descrivendo il Giorno del Giudizio, il Sacro Corano dice:

“Nel Giorno in cui le loro lingue, le loro mani e i loro piedi testimonieranno contro di loro per

quello che avranno fatto” (Sura an-N:r, 24:24)

“In quel Giorno sigilleremo le loro bocche, parleranno invece le loro mani e le loro gambe
daranno testimonianza di quello che avranno fatto” (Sura Ya Sin, 36:65).

L’lmam Zayn ul-°bidn, nel suo Risalat ul-<uquq64, descrive i diritti che la lingua, le orecchie, gli occhi,
i piedi, le mani, lo stomaco e gli organi sessuali di una persona hanno sulla persona stessa. Se una
persona usa male o abusa del suo corpo, si rende colpevole di infrangere i diritti del proprio corpo, e

anche i diritti di Allah (SwT), che ci ha dato il corpo in un atto di fiducia. Il Sacro Corano dice:

“{i credenti sono coloro} che si mantengono casti, eccetto con le loro spose (...) mentre coloro
che desiderano altro {in termini di soddisfazione sessuale} sono i trasgressori” (Sura al-
Mu'mini<in, 23: 5-7)

Secondo I'lslam, i diritti di un individuo non sono limitati solo dai diritti della societa, ma anche da quelli
del proprio corpo e di Allah (SwT). La giustificazione € molto semplice: I'lslam non permette che una

persona si faccia del male o si distrugga, e il peccato o 'immoralita sono mezzi di perdizione. Tale limite



& basato sull’amore e sulla preoccupazione che Allah (SwT) Misericordioso sente per noi.

“Allah non vuole imporvi nulla di gravoso, vuole bensi purificarvi e completare su di voi la Sua
grazia”

(Sacro Corano, Sura al-Mx'ida, 5:6)

Il concetto islamico di liberta personale pud sembrare restrittivo se paragonato a quello del sistema
secolare, ma il suo motivo profondo e la sua giustificazione sono accettati, in modo indiretto, persino
dalla societa secolare. La conseguenza logica dell’idea laica di liberta personale & che una persona &
libera di fare cio che le piaccia con se stessa; 'unico limite & rappresentato dal non infrangere i diritti
altrui.

Ma I'Occidente non ha potuto digerire tale idea completamente, come si pud vedere dalle leggi che
pongono dei limiti ad alcuni atti, per esempio, il suicidio o I'uso di droghe narcotiche, o anche 'uso

obbligatorio delle cinture di sicurezza in macchina.

Usando droghe narcotiche il tossicodipendente non infrange i diritti degli altri, salvo che, chiaramente, il
significato di “infrangere i diritti degli altri” venga esteso ad includere valori spirituali che non fanno parte
del mondo laico. Ciononostante, la societa occidentale considera illegale 'uso di droghe ed adotta
misure per impedirlo. Cio si giustifica dicendo che € dovere della societa impedire ai propri cittadini di
farsi del male. Da tali esempi si pud vedere che il sistema secolare si ritira dalle conseguenze logiche
della propria concezione di liberta individuale. L’unica differenza restante tra i punti di vista laico e
islamico e che il primo accorda alla societa il diritto di restrizione, mentre il secondo lo accorda solo ad
Allah (SwT).

Per concludere, possiamo affermare che il punto di vista islamico proibisce non solo gli atti che
infrangono i diritti altrui, ma anche quelli che infrangono i diritti del corpo dell'individuo. Tale punto di

vista si basa sull’amore e sulla preoccupazione che Allah (SwT) ha per gli esseri umani.

1. Marriage and Morals, pag. 175-176
2. Wasalilu 'sh-Shi°ah, vol. 14, pag. 24.
3. Wasall, vol. 14, pag. 3.

4. Wasall, vol. 14, pag. 25.

5. Wasall, vol. 14, pag. 3-4, 6.

6. Wasalil, Vol. 14, pag. 4.

7. Wasail, Vol. 14, pag. 9.

8. Wasall, Vol. 14, pag. 10.

9. Wasail, Vol. 14, pag. 23.

10. Wasalil, Vol. 14, pag. 23.

11. Wasall, Vol. 14, pag. 10.

12. Wasall, Vol. 14, pag. 10.

13. Wasall, Vol. 14, pag.4.

14. Wasalil, Vol. 14, pag. 4.



15. Wasalil, Vol. 14, pag. 8-9

16. Wasalil, Vol. 14, pag. 117.

17. Wasalil, Vol. 14, pag. 117-118.

18. Wasalil, Vol. 14, pag. 7.

19. Wasalil, Vol. 14, pag. 7.

20. Wasalil, Vol. 14, pag. 5.

21. Wasall, Vol. 14, p. 9.

22. Wasalil, Vol. 14, p.11.

23. Wasa'll, Vol. 14, p.11.

24. Wasa'l, Vol. 14, p.7.

25. Wasalil, Vol. 14, p. 25

26. Wasa'il 'sh-Shi°ah, Vol. 14, p. 74.

27. “Ravvivamento delle Scienze Religiose”, tradotto parzialmente in italiano e incluso nel libro: “Scritti Scelti di al-
Ghazil=”, a cura di L. Veccia Vaglieri e R. Rubinacci, UTET, Torino, 1970. (N.d.T.)

28. Abu [famid Muiammad al-Ghaztlls, nato a Tigs (attuale Iran), nell’anno 450dell’Egira (1.085 dell’era cristiana), mori
nella sua citta natale nel me se di Jaumada ath-Thani del’anno 505 dell’Egira (nel’anno 1.111 dell’era cristiana). Per
maggiori informazioni sulla sua biografia e sulle sue opere, si consiglia di confrontare ad esempio l'introduzione (pag. 3-35)
del testo “Scritti Scelti di al-Ghaz®l®”, citato nella nota precedente. (N.d.T.)

29. “Beyond the Veil”, pag. 44.

30. “Beyond the Veil”, pag. 45.

31. Wasalil, vol. 14, p.40.

32. Wasa'l, vol. 14, p.40.

33. Nuove lezioni introduttive, p.144, citato in: “Beyond the Veil”, pag. 36.

34. “Beyond the Veil”, pag. 37.

35. At-Tabrasi, al-Ihtijaj, vol. 1, p. 48. Per un Fad©ith simile da fonti sunnite, si veda: Ibn Qayyim, Tibyan, p. 334-5. Si veda
anche un interessante studio sul controllo delle nascite tra i Musulmani: Sex and Society in Islam, di B.F. Musallam.
36. “Beyond the Veil”, pag. 38.

37. Al-Ghazele, lhya, vol. 2, p. 148.

38. Beyond the Veil, p. 39, lhya, vol. 2, p. 148.

39. “Beyond the Veil”, pag. 113.

40. “Beyond the Veil”, pag. 107.

41. Wasalilu 'sh-Shi°ah, vol. 14, p.9.

42. Wasalilu 'sh-Shi°ah, p. 10.

43. Wasalilu 'sh-Shicah, p. 9.

44. Wasa'ilu 'sh-Shi°ah, p. 11.

45. Wasa'ilu 'sh-Shi°ah, p. 11.

46. “Beyond the Veil”, pag. 45.

47. Si vedano le note dell’editore in lhya, vol. 2, p. 101 e anche in al-Kashani, Tahzibu 'l-lhya, vol. 3, p. 57.

48. Inhya, vol. 2, p. 110, “Beyond the Veil”, pag. 42.

49. Wasalil, vol. 14, p. 72-73.

50. Wasalil, vol. 14, p. 73.

51. Inhya, vol. 2, p. 110; “Beyond the Veil”, pag. 42.

52. Inya, vol. 2, p. 117.

53. Wasalil, vol. 14, p. 24.

54. Inya' vol. 2, p. 118.

55. Inya, vol. 2, p. 119.

56. The family Life of Islam, pag. 8, gia citato nel capitolo primo: La Morale Sessuale Occidentale, paragrafo c) La
Rivoluzione Sessuale. (N.d.T.)



57. Akhlag-e jensi dar Eslam wa jahan-e gharb, p. 67. Tradotto in italiano col titolo: “Etica Sessuale nell’lslam e nel Mondo
Occidentale”.

58. Wasalil, vol. 12, p. 49.

59. Wasalil, vol. 12, p. 49.

60. Cfr.: Scruton, Sexual Desire, p. 2.

61. Ricordiamo che l'autore ha scritto il libro nei primi anni ’90. (N.d.T.)

62. Russell, Marriage and Morals, p. 293-294.

63. Russell, Marriage and Morals, p. 91-92.

64. Disponibile anche la traduzione in italiano, intitolata “La Lettera dei Diritti”; anche in internet:
http://al-islam.org/it/Lettera_Diritti/ [9] (N.d.T.)

La Morale Sessuale Islamica (IlI) Struttura

Il presente capitolo si occupa del lato pratico della morale sessuale. Per prima cosa verra esaminato |l
matrimonio all’eta della puberta, seguito da una panoramica sui possibili modi, legittimi e illegittimi, di
gestire I'istinto sessuale se si decide di non sposarsi subito dopo la puberta, e infine si discuteranno

approfonditamente la procedura di matrimonio e le tecniche sessuali.

E necessario menzionare che l'ultima parte del capitolo & molto esplicita, perché i comandamenti e i
divieti religiosi devono essere spiegati in termini molto chiari. Come dice il detto: “Non c’é spazio per la

vergogna (haya’) quando si tratta di {imparare o chiedere a proposito di} religione”.

A) L’Inizio della Vita Sessuale

1) Bulugh e Rushd

Il desiderio sessuale si risveglia negli esseri umani all’eta della puberta. Nella definizione legale islamica

la puberta (Bulugh) & determinata da uno dei seguenti fattori:
e L’eta: quindici anni lunari per i ragazzi e nove anni lunari per le ragazze;

e Cambiamenti interni (solo per i ragazzi): la prima polluzione notturna. Il liquido seminale si accumula
nei testicoli a partire dalla puberta, ed & possibile che si formi piu liquido di quello che pud essere
assorbito dal sistema; quando questo succede, il liquido seminale & espulso durante il sonno. I

fenomeno si conosce come polluzione notturna, sogno bagnato o /hAtlam in arabo.
e Cambiamenti fisici: crescita di peli ispidi sulla parte inferiore del’addome.

Nelllslam si permette il matrimonio non appena il ragazzo e la ragazza raggiungono l'eta della puberta,
visto che listinto sessuale nasce con la puberta, e che I'lslam afferma che tale istinto debba essere

soddisfatto solo attraverso il matrimonio.


http://al-islam.org/it/Lettera_Diritti/

Nel caso delle ragazze, non solo si permette loro che si sposino non appena diventino mature, ma si

raccomanda tale matrimonio.

E’ sulla base di questa raccomandazione che si pensa comunemente che I'lslam scoraggi le ragazze dal
posticipare il matrimonio a causa dell’istruzione; ma al contrario, I'lslam afferma che le ragazze

dovrebbero sposarsi e continuare la loro istruzione in seguito, se lo desiderano.

La maturita fisica in se stessa, in ogni caso, non & sufficiente affinché una persona possa gestire le

responsabilita del matrimonio; // Rushd (la maturita mentale) € ugualmente importante.

D’altra parte, il nostro stile di vita attuale € diventato cosi complicato da provocare I'apparizione di uno
scarto considerevole tra la puberta e la maturita, tanto in questioni finanziarie come sociali. Un recente
articolo a proposito dei giovani americani afferma: “/ giovani americani alla soglia del ventunesimo
secolo sono molto meno maturi di quanto i loro predecessori lo erano all’inizio del ventesimo. La
differenza é evidente in tutte le aree dello sviluppo giovanile: il sesso, I'amore, il matrimonio, l'istruzione
e il lavoro. Fisicamente, i giovani d’oggi maturano prima rispetto alle generazioni, ma emotivamente

stanno impiegando molto pit tempo per sviluppare legami emotivi?” 1.

Di conseguenza, non é facile per i ragazzi e per le ragazze della nostra era atomica sposarsi non

appena raggiungono la maturita fisica.

2) Cosa Dovrebbero fare i Giovani?

Cosa possono fare i Musulmani per la loro prossima generazione? Nonostante i problemi menzionati,
credo che esistano modi attraverso i quali i giovani Musulmani nell’ultima fase dell’adolescenza possano

sposarsi senza preoccuparsi dell’aspetto finanziario. Di seguito suggerisco quattro possibilita:

Primo: con I'Aiuto della Famiglia

Suggerisco caldamente che i genitori che sono benestanti e possono mantenere i loro giovani figli
sposati fino a che non siano economicamente indipendenti li incoraggino a sposarsi e che li mantengano

finché questi ultimi non possano farlo da soli.
A proposito del contratto di liberta stipulato tra uno schiavo e il suo padrone, il Sacro Corano dice:

“.. Ai vostri schiavi che ve lo chiedano concedete | affrancamento contrattuale, se sapete che in
essi cé del bene, e date loro parte dei beni che Allah ha dato a voi” (Sura an-N'r, 24:33)

Se I'lslam enfatizza tanto il mantenere finanziariamente uno schiavo liberato affinché possa essere

indipendente, non & necessario spiegare la virtu che risiede nell’aiutare i propri figli a fare lo stesso!



Secondo: con I'Aiuto della Comunita

Ad un livello piu ampio, le organizzazioni islamiche dovrebbero creare dei fondi (per esempio, prestiti a
lungo termine senza interessi) per sostenere i giovani Musulmani che desiderano sposarsi, ma che non
dispongono di risorse economiche. Una volta, una persona colpevole di comportamento sessuale
indecente fu portata al cospetto dell'lmam °Ali (as). Dopo averlo punito, 'lmam organizzo il suo
matrimonio a spese del governo. L’Imam ha stabilito un esempio di come la societa possa aiutare i

giovani a cominciare una vita familiare.

Considerando la situazione nel mondo Occidentale, le organizzazioni islamiche dovrebbero sentirsi
moralmente obbligate a fornire tale sostegno per i propri giovani. Non si tratta di carita, ma piuttosto di

sopravvivere come comunita musulmana in un ambiente moralmente ostile.

Terzo: Sposarsi senza il Peso Economico

Il ragazzo e la ragazza possono stipulare I'°’Agad (contratto di matrimonio islamico), ma posticipare la
cerimonia di matrimonio a dopo che abbiano terminato la propria istruzione. In altre parole, sarebbero
sposati, ma continuerebbero a vivere con i propri genitori. Possono incontrarsi senza alcun impedimento
Shar®i; e se decidono di avere rapporti sessuali, dovrebbero usare metodi contraccettivi permessi per

rimandare la questione di allevare i figli.

In questo modo, sarebbero in grado di soddisfare il proprio desiderio sessuale e allo stesso tempo

essere liberi da responsabilita finanziarie.

Quarto: Sposarsi ed adottare uno Stile di Vita Semplice

Il ragazzo e la ragazza possono stipulare '°’Agad ed anche celebrare la cerimonia nuziale, ma rimandare
I'avere figli e adottare uno stile di vita molto semplice. In questo modo, sarebbero in grado di soddisfare
il proprio desiderio sessuale e di essere contemporaneamente liberi da pesanti responsabilita

finanziarie.

Detto ci0, non si puo insistere abbastanza a proposito dell'importanza del ruolo dei genitori nella

supervisione di tali accordi.

Non sono per niente d’accordo che un ragazzo e una ragazza prendano simili decisioni per conto
proprio, senza l'intervento dei genitori o senza registrare tali accordi presso il centro comunitario. Tale

procedura protegge la reputazione della ragazza nel caso le cose non funzionino a dovere.

Inoltre, quanto ho suggerito significa anche che sia i genitori che i giovani devono cambiare
radicalmente la propria mentalita a proposito dell’aspetto materialista della vita. Devono adottare uno
stile di vita molto semplice. Se i giovani d’oggi intendono contare su una base finanziaria “standard”
prima di sposarsi, non potranno farlo nella tarda adolescenza, dovranno aspettare di avere trent’anni!

L articolo sopraccitato dice che i giovani “si stanno sposando piu tardi rispetto ai propri genitori, in parte



per ragioni economiche, e molti laureati rimandano il matrimonio fino a dopo i trentanni”2.

Un vantaggio importante di quanto suggerito &€ che un giovane universitario puo essere libero da ansie
sessuali e in grado di concentrarsi pienamente sui propri studi. Se un giovane Musulmano cresciuto in
una societa occidentale senza educazione religiosa non riceve sostegno economico e morale dai propri
genitori, corre il rischio di essere coinvolto dalla cultura permissiva che tollera il sesso tra adolescenti
fuori dal matrimonio. E se cio succede, Allah (SwT) non voglia, il giovane smettera di considerare una

relazione sessuale in termini di valore o impegno.

“La maggior parte di noi é passata per storie di una notte grazie al nostro sistema universitario” scrive
Nancy Smith, 25 anni, in un recente saggio per il Washington Post a proposito della battaglia della sua
generazione con l'eta adulta. “// sesso fuori da una relazione non é tanto una questione di giusto o

sbagliato quanto: davvero vale la pena il disturbo?”3.

E un simile comportamento sessuale ha serie conseguenze: aborti, bambini indesiderati, aumento del
tasso di divorzi e famiglie con un solo genitore, senza contare la sofferenza emotiva patita dalle persone

in generale e dai bambini in particolare in simili casi.

B) Come Gestire i Bisogni Sessuali Prima del Matrimonio?

Se una persona non appena diventata sessualmente e mentalmente matura non pud sposarsi, come
dovrebbe gestire l'istinto sessuale? Nella presente sezione si passeranno in rassegna alcuni modi per

soddisfarlo e si indichera se sono o no permessi dall’lslam.

1) Modi Immorali

(a) Sesso Prematrimoniale

Il sesso prematrimoniale nell’lslam & assolutamente illecito, sia con una fidanzata che con una
prostituta. |l sesso prematrimoniale & fornicazione (zina) e costituisce, inoltre, un comportamento

sessuale irresponsabile.

Non esiste responsabilita in tali relazioni. La persona piu vulnerabile in tali relazioni & la donna. Le
statistiche forniscono prove schiaccianti che 'uomo spesso inganna donne innocenti con il sesso
prematrimoniale. Nei giorni nostri la meta degli uomini e delle donne sui trent’anni in America hanno
convissuto prima del matrimonio, molti di loro nella convinzione che & meglio conoscersi a fondo, prima
del grande passo. Ma ci sono studi che dimostrano che tra le coppie che convivono prima di sposarsi il

tasso di divorzi & piu alto4.

Glen Elder, un sociologo dell’Universita del North Carolina, afferma a proposito della convivenza: “é una
relazione che attrae coloro, specialmente uomini, che cercano un’uscita facile, ed é incerto se e in che

cosa contribuisca al matrimonio”.



Una ventiquattrenne scrive quanto segue in una lettera ad Ann Landers: “.. La frase {in una lettera
precedente} che mi ha colpito é stata quella dell’adolescente che diceva di conoscere molte ragazze
della sua eta che avevano diversi partner ‘per divertimento’. Mi é sembrato strano perché io facevo del
sesso a 16 anni e non era per niente divertente. Andare a letto con dei ragazzi non era eccitante o
emozionante, era degradante. Mi faceva sentire piu sola e vuota che mai. In piu, mese dopo mese mi
preoccupavo di essere incinta. Puo essere un vero inferno... Se potessi parlare con le ragazzine che
leggono la sua colonna, direi loro che il sesso da adolescenti non risolve nessun problema, ne crea altri.
Non fa sentire amata una ragazza, la fa sentire deprezzata. Direi loro che non rende una ragazza piu

donna’, anzi, tutto il contrario”s.
Allah (SwT) dice:

“Non ti avvicinare alla fornicazione. E' davvero cosa turpe e un tristo sentiero” (Sacro Corano,
Sura al-Isr=), 17:32).

La fornicazione e I'adulterio sono stati severamente condannati dalle affermazioni del Profeta (S) e degli
Imam (as). Per I'lslam, il sesso prematrimoniale & considerato un atto immorale contro i diritti di Allah

(SwT) e dei propri organi sessuali6.

Il sesso prematrimoniale & un peccato punibile dalla corte islamica. Se viene provato da una corte
islamica che un uomo e una donna non sposati sono colpevoli di fornicazione, la punizione sara quanto

segue:

“Flagellate la fornicatrice ed il fornicatore, ciascuno con cento colpi di frusta e non vi impietosite
[nell applicazione della Religione di Allah, se credete in Lui e nell'Ultimo Giorno, e che un gruppo
di credenti sia presente alla punizione” (Sacro Corano, Sura an-N:r, 24:2)

Se I'uomo o la donna non sposati commettono fornicazione pit di una volta, saranno puniti tre volte con

cento frustate, e se si prova che sono colpevoli per la quarta volta, saranno condannati a morte7.

(Per quanto riguarda I'adulterio, la punizione & ancora piu severa perché le persone sposate non hanno
nessuna scusa in assoluto per commetterlo. La Shari°ah dice che le persone sposate colpevoli di

adulterio devono essere lapidate a morte).

Di conseguenza, il sesso prematrimoniale & fuori questione in quanto mezzo di soddisfazione dell’istinto

sessuale.

(b) La Masturbazione

Secondo la terminologia islamica, masturbazione (istimna) significa auto-stimolazione dell’organo
sessuale fino a raggiungere I'emissione di sperma o I'orgasmo. La masturbazione come auto-

stimolazione ¢ proibita dal figh shi°ita. Descrivendo i credenti, il Sacro Corano dice:



“{i credenti sono coloro} che si mantengono casti, eccetto con le loro spose (...) mentre coloro
che desiderano altro {in termini di soddisfazione sessuale} sono i trasgressori” (Sura al-
Mu'mini<in, 23: 5-7)

L’ultima frase chiarisce oltre ogni dubbio che qualsiasi gratificazione sessuale fuori dal matrimonio &
considerata una trasgressione alla legge di Allah (SwT). E il versetto implica, inoltre, che il sesso € un

atto in cui sono coinvolte due persone.

In un’occasione, quando I'lmam Ja°far as-Sadiq (as) fu interpellato a proposito della masturbazione,

recito questo stesso versetto e menziono la masturbazione come esempios.

In un’altra occasione, I'lmam fu interpellato a proposito della masturbazione, e disse: “é un atto

indecente...”9.

La masturbazione € un peccato per il quale si pud essere puniti dalla corte islamica. Chiaramente, la
natura della punizione & a discrezione del giudice. In un’occasione un uomo venne sorpreso a
masturbarsi e condotto al cospetto dell'lmam °Ali (as). L'lmam lo puni colpendolo sulle mani fino a che

diventarono rosse; poi, organizzo il suo matrimonio a spese del governo10.

Di questi tempi alcuni scienziati ci dicono che non ¢’é niente di male nella masturbazione, anzi, che € un
atto naturale. Per provare che e naturale, forniscono I'esempio di alcuni animali selvaggi, come le
scimmie. In realta, sono arrivati all’altro estremo della morale sessuale. Hanno degradato gli esseri
umani al livello di animali selvaggi, e lo giustificano attraverso esempi tratti dallo stesso mondo animale.

Sono, per dirla con le parole del Sacro Corano:
“...come bestiame, anzi ancor peggio. Questi sono gli incuranti” (Sura al-A°raf, 7: 179).

L’ironia & che quando i Musulmani parlano di seguire I'lslam, che & apparso solo 1400 anni fa, sono
etichettati dai laici come “reazionari”, “quelli che vogliono far girare I'orologio al contrario”, “anti-
progresso”, e adesso queste stesse persone tornano indietro di milioni di anni (secondo il loro stesso
conteggio) e si rifanno agli animali selvaggi o alle societa primitive per determinare che cosa € naturale

0 no!

Molti tipi distinti di comportamento sessuale possono essere individuati nelle societa primitive, ma cio
non le rende automaticamente naturali o giuste. Anzi, in molti casi, la masturbazione era considerata un
atto anormale ed aberrante! Per esempio, Lewis Cutlow, a proposito degli indios del’Amazzonia, scrive

che:

“..gli Xinguanos sono profondamente disturbati dai civilizados che sono sessualmente frustrati; non
riescono a capire come un uomo possa entrare in eccitazione alla vista di una donna nuda. Nei suoi 25
anni di vita quotidiana con gli indios, mi ha detto Orlando, non aveva mai visto un indio con un’erezione,

né mai visto né sentito alcun esempio di deviazione sessuale tra gli indios. Non sapevano che cosa



fosse la masturbazione finché non videro un civilizado operatore del telegrafo farlo. Da allora in poi
l'operatore del telegrafo rappresento un problema per Orlando e per i suoi colleghi nel Parco. Gli indios
lo disprezzavano perché, ai loro occhi, aveva commesso un atto riprovevole. Non ci fu nient'altro da fare

che allontanarlo dal Parco”11.

A volte gli scienziati giustificano la masturbazione dicendo che molta gente la pratica! Ma, se una
maggioranza fa qualcosa, cid non prova che automaticamente sia giusta. Altrimenti, anche le droghe
dovrebbero essere dichiarate “normali” perché la maggioranza degli americani, in un momento o in un

altro, ha usato droghe.

Le inchieste condotte da sessuologi come Kinsey, Master e Johnson, e la “Relazione Hite” non fanno
altro che rivelare che cosa fanno gli americani nell'intimita della camera da letto; non necessariamente

prova che cio che fanno € naturale o giusto!

Molti psicologi moderni affermano che la masturbazione € equiparabile al normale rapporto sessuale,
anzi migliore, perché si € padroni di se stessi e non richiede che ci si preoccupi dei sentimenti del

partner!

E’ un esempio di quanto la societa materialista sia caduta in basso nel suo atteggiamento egocentrico
ed egoista, che persino nel sesso preferisce la ricerca dell’auto-gratificazione con I'esclusione del

coniuge.

“Sembra che si dimentichino che, in un rapporto sessuale, tutti i sensi contribuiscono alla stimolazione e
all’'orgasmo: I'uomo e la donna si vedono, si toccano, si dicono parole d’amore e sentono suoni
stimolanti; persino i sensi dell’olfatto e del gusto vengono utilizzati. E la penetrazione dell’'organo
maschile in quello femminile conduce all’eccitazione finale e all'orgasmo. Al contrario, nella
masturbazione, I'unica fonte di stimolazione e I'immaginazione, nella quale non giocano alcun ruolo gli
altri sensi. Tutto il peso ricade sulla mente, e, come risultato, mentre il rapporto sessuale normale causa

felicita e gioia, la masturbazione crea depressione emotiva e psicologica”12.

Non si tratta solo di un’opinione dello studioso Musulmano. Persino “la Relazione Hite” sulla sessualita
maschile afferma: “Allo stesso modo, molti uomini hanno dichiarato di godere della masturbazione

fisicamente, ma di trovarla deprimente emotivamente”13.

In una delle risposte, un uomo scrive: “Fisicamente e gradevole, ma ti puo far sentire emotivamente
vuoto o solo per la mancanza di un rapporto vero. Puoi farlo quando ne hai voglia, figurarti le immagini
che desideri, ma non esiste alcun calore o vicinanza, nessuno con cui condividere il piacere, nessun

sentimento di compagnia...” 14

Leslie D. Weatherhead, in “La padronanza del Sesso”, dopo aver affermato che gli effetti fisici della
masturbazione sono trascurabili, scrive: “Psicologicamente, i risultati sono piu seri. La masturbazione in

un adulto e quasi sempre dovuta ad un disadattamento..” 15.



La Cura per la Masturbazione

E’ facile evitare la fornicazione perché coinvolge un’altra persona, ma il pericolo di cadere nell’abitudine
della masturbazione & sempre presente, ed & quindi necessario sapere come combattere tale
comportamento sessuale pervertito. Cid che segue & una serie di linee guida per liberarsi dall’abitudine
della masturbazione, tratte da “The Mastery of Sex” di Weatherhead e da “Your Questions Answered” di

°Ayatullah Rizvi.

1. Potenziare la forza di volonta. Cio € possibile solo se si desidera onestamente e sinceramente
liberarsi dall’abitudine. Pregate Allah (SwT) di aiutarvi a superare tale abitudine, concentratevi sugli

insegnamenti religiosi, e costruite lo spirito di tagwa, pieta.

2. Cercate la compagnia di altre persone: se vi viene voglia di masturbarvi di giorno, alzatevi dal letto o
dalla sedia, recatevi in presenza di altre persone e parlate con loro. Se succede all’ora di andare a
dormire, sedetevi nel letto, leggete un libro o scrivete una lettera. Fate qualcosa per distrarre la mente in

altre occupazioni.
3. Praticate qualche hobby o sport che fornisca uno sfogo di energia per il corpo.

(c) L'Omosessualita

Un modo di soddisfare l'istinto sessuale che sta diventando accettabile nel mondo Occidentale sono le
relazioni sessuali tra membri dello stesso sesso: 'omosessualita (che, per definizione, include il

lesbismo).

Affermando che sta diventando accettabile nelle societa liberali non intendo affatto dire che
'omosessualita sia un fenomeno del ventesimo secolo. Ma esiste una gran differenza tra il passato e il
presente: nel passato, 'omosessualita era considerata un comportamento sessuale pervertito, mentre
attualmente viene etichettata come “naturale” e frutto di una “tendenza innata™

Tutte le religioni rivelate (il Giudaismo, il Cristianesimo e I'lslam) formano un fronte unico contro tale
comportamento sessuale, che & stato chiaramente condannato sia nella Bibbia che nel Sacro Corano. In

quest’ultimo, il popolo di Lut (Lot) (as) viene descritto nei seguenti termini:

“E quando Lot disse al suo popolo: «Vorreste commettere un‘infamita che mai nessuna creatura
ha mai commesso? Vi accostate con desiderio agli uomini piuttosto che alle donne. Si, siete un
popolo di trasgressoriy. E in tutta risposta il suo popolo disse: «Cacciateli dalla vostra citta!
Sono persone che vogliono esser pure!». E Noi salvammo lui e la sua famiglia, eccetto sua
moglie, che fu tra quelli che rimasero indietro. Facemmo piovere su di loro una pioggia... Guarda
cosa é avvenuto ai perversi” (Sura al-A°raf, 7: 80-84)

Il Sacro Corano descrive inoltre il modo in cui il profeta Lut (as) cerco di ragionare con la sua gente,

quando si avvicinarono ai suoi tre ospiti (che in realta erano angeli sotto spoglie umane). Quando la



gente, che vide questi tre giovani uomini di bell’aspetto, corse verso di loro, Lut (as) gia sapeva cosa
avevano in mente, perché avevano gia commesso queste azioni infami in precedenza. Allora egli,

indicando le sue giovani figlie, disse loro:

“..«0 popol mio, ecco le mie figlie, sono piu pure per voi. Temete Allah e non svergognatemi
davanti ai miei ospiti. Non c'é fra voi un uomo di coscienza?». Dissero: «Sai bene che non

abbiamo alcun desiderio per le tue figlie, sai bene quello che vogliamo!»” (Sura H:d, 11:78-79).
Spiegando i dettagli della punizione, Allah (SwT) dice:

“Quando poi giunse il Nostro Decreto, rivoltammo la citta sottosopra e facemmo piovere su di
essa pietre dargilla indurita” (Sura H<d, 11:82)

Si pud vedere che, per quanto riguarda il Corano, 'omosessualita € un’“indecenza”, e che Allah (SwT)

distrusse una nazione intera a causa di tale comportamento sessuale indecente.

Nel sistema legale islamico, 'omosessualita & un delitto che va contro le leggi di Allah (SwT), e quindi
punibile. In caso di omosessualita tra due maschi, il partner attivo deve ricevere cento frustate se non &
sposato e ucciso se & sposato, mentre il partner passivo deve essere ucciso senza distinzione per il suo

stato civile.

Nel caso di due femmine (lesbismo), le peccatrici devono ricevere cento frustate se sono nubili ed

essere lapidate a morte se sono sposate 16.
Perché I'lslam € cosi severo in questioni di fornicazione, omosessualita e lesbismo?

Se il sistema islamico non avesse permesso la gratificazione dell’istinto sessuale con mezzi legittimi
(senza che nessuna colpa vi sia associata), sarebbe giusto affermare che I'lslam & molto severo; ma,
visto che effettivamente permette la soddisfazione degli istinti sessuali con mezzi legittimi, non &

preparato a tollerare alcun comportamento pervertito.

Gli omosessuali sono considerati il gruppo ad alto rischio per la Sindrome da Immunodeficienza
Acquisita (AIDS). Cio dimostra che la natura non ha accettato 'omosessualita come un comportamento
sessuale normale per gli esseri umani. Si dice agli omosessuali che per praticare il sesso sicuro devono
usare il preservativo. Se 'omosessualita senza preservativo non & sesso sicuro, come puo allora essere
naturale? L’affermazione “€ naturale, ma non sicuro” non rappresenta forse una contraddizione in

termini?

La bancarotta morale del’Occidente € chiaramente evidente nell’attuale tendenza di alcune Chiese
cristiane, che sono disposte ad alterare alcuni valori morali biblici per accomodare i capricci di quelli che
vogliono giustificare la propria condotta immorale! Un chierico anglicano d’alto rango in America afferma
che € ora che la sua Chiesa approvi una qualche forma di servizio o di rito che benedica 'unione di

coppie seriamente impegnate dello stesso sesso17.



Dopo un dibattito di tre ore nel 1987, il Sinodo Generale della Chiesa d’Inghilterra “decise che

l'omosessualita e sbagliata, ma rifiutd di condannarla come peccato”18.

Sembra che, invece di fornire una guida morale ed etica, la Chiesa sia dominata da particolari gruppi di
pressione. Tali gruppi pretendono persino che le scuole pubbliche cambino la definizione di famiglia per

rendere accettabile il proprio stile di vita.

2) Modi Temporanei Legittimi

Se un Musulmano non pud sposarsi appena raggiunta la puberta, gli imangono due sole opzioni lecite:

I'astinenza temporanea o il matrimonio temporaneo.

a) L'Astinenza Temporanea

L’Islam permette il matrimonio non appena una persona raggiunge la maturita fisica, e inoltre
raccomanda caldamente che, per lo meno durante i primi anni di matrimonio, venga adottato uno stile di
vita semplice, cosicché la mancanza o scarsita di risorse economiche non sia un ostacolo ad una vita

felice.

Ma se una persona decide, per qualsivoglia ragione, di hon sposarsi presto dopo essere diventata
fisicamente matura, I'unica strada & adottare 'astinenza temporanea. Dopo aver caldamente

raccomandato il matrimonio per coloro che non sono sposati, il Sacro Corano dice:

“E coloro che non hanno [i mezzi di sposarsi cerchino la castita, finché Allah non li arricchisca

con la Sua Grazia” (Sura an-N:r, 24:33)

Bisogna comunque considerare che non e facile astenersi da tutti i modi proibiti di soddisfare I'istinto
sessuale. Quindi, € utile fornire alcune linee guida. Una volta un uomo ando dal Profeta (S) e gli disse:
“Non ho la possibilita {finanziaria} di sposarmi; pertanto, sono venuto a lamentarmi del mio celibato”. |l
Profeta (S) gli consiglid di controllare il proprio istinto sessuale dicendo: “Lascia i peli sul tuo corpo e

digiuna continuamente”19.

Nel dire “lascia i peli sul tuo corpo”, il Profeta (S) sta chiedendo di non rimuovere i peli che crescono sul

pube, sul petto, ecc., rasandoli o con lozione o cera; si raccomanda solo di accorciarli.

Tale Fadkith indica che rimuovere i peli superflui aumenta I'istinto sessuale. (Probabilmente, & la ragione
per la quale la Shariah raccomanda agli uomini di radersi i peli superflui ogni quaranta giorni, ed alle

donne di rimuovere i peli superflui con lozione 0 con crema ogni venti giorni).

A posteriori, cio significa che non depilarsi fa diminuire l'istinto sessuale e aiuta la persona
nell’astinenza. L’Imam °Ali (as) disse: “Ogni volta che i peli di una persona aumentano, il suo desiderio

sessuale diminuisce”?20.



Non mi sono ancora imbattuto in alcuna discussione scientifica a proposito della relazione tra la
depilazione e l'istinto sessuale, ma mi e stato detto che gli esperti in medicina dell’epoca credevano che
rimuovere i peli dal pube aumentasse la possibilita di pressione diretta sull’area e, di conseguenza,

aumentasse anche ['irrigazione sanguigna degli organi sessuali.

L’altro metodo di diminuire listinto sessuale ¢ il digiuno. E’ ovvio che uno dei benefici del digiuno ¢ il
rafforzamento della forza di volonta. E, senza dubbio, 'astinenza nel contesto sessuale dipende
principalmente dalla forza di volonta della persona. Di conseguenza, il digiuno rafforzera la forza di

volonta della persona e le rendera piu facile contenere i propri impulsi sessuali.

(b) Il Matrimonio Temporaneo (Muta°a)

Se una persona non si sposa al raggiungimento della puberta e le € difficile controllare il proprio

desiderio sessuale, I'unico modo di soddisfarlo & il Muta‘a.

Per la legge islamica, secondo il figh shi®ita, il matrimonio & di due tipi: daim, permanente, e munqaty’

temporaneo.

Il matrimonio mungati' & conosciuto anche come Muta“a. Non & il momento di discutere a proposito della
legalita o illegalita del matrimonio temporaneo (Muta‘a). Basti dire che persino secondo fonti sunnite il
Muta‘a era permesso dall’lslam fino ai primi tempi del califfato di °Umar ibn al-Khattab. Fu nell’ultimo
periodo del suo regno che °Umar dichiaro il Muta‘a aram. Non c’e bisogno di dire che una decisione di
°Umar non ha alcun valore di fronte al Sacro Corano ed alla Sunnah!

Per quanto riguarda la rilevanza del sistema del Muta‘a in tempi moderni, citerdo solamente cid che
Sachiko Murata, una studiosa giapponese, ha scritto nella sua tesi sulla questione: “Mi si permetta
notare semplicemente che I'Occidente moderno non prospetta nessuna soluzione a tutti i problemi legali
Sorti dalle relazioni sessuali relativamente libere nella societa contemporanea. Se una soluzione reale a
tali problemi é possibile, forse si potrebbe trarre una certa ispirazione da un sistema legale come il
Muta‘a, che, con una visione realistica della natura umana, contempla i diritti e le responsabilita di tutte

le parti in causa”21.

La differenza principale tra i due tipi di matrimonio € che, in quello permanente, I'lslam ha definito
chiaramente i doveri e gli obblighi tra i coniugi. Per esempio, & dovere del marito provvedere alle
necessita fondamentali della vita per sua moglie, e la moglie non deve rifiutare i rapporti sessuali senza

ragioni religiose o mediche.

Nel matrimonio temporaneo, invece, I'lslam lascia ai futuri coniugi il diritto di elaborare i propri doveri e
piani di aspettative. Per esempio, il marito non € obbligato a mantenere la moglie, salvo che cio sia
stipulato nel contratto di matrimonio. Allo stesso modo, la moglie pud includere nel contratto di
matrimonio la condizione che non vi siano rapporti sessuali22. Tali condizioni non sono valide in un

matrimonio permanente, mentre sono permesse in un matrimonio temporaneo.



Non insisterd mai abbastanza a proposito della natura temporanea del Muta“a. |l messaggio dell’lslam &
chiaro: sposatevi su base permanente; se cid non & possibile, adottate I'astinenza temporanea; se ciod

non vi & possibile, solo in questo caso usate il matrimonio Muta‘a.

La natura temporanea del Muta‘a pud essere dedotta anche dalle seguenti affermazioni degli Imam. In
un’occasione °Ali bin Yagtin, un prominente shi°ita che occupava un posto importante nel governo
Abbaside, ando dall'lmam °Ali ar-Ridha (as) a chiedergli del Muta‘a. L’lmam disse: “Che cosa c’entra
con te, che Allah ha reso libero da tale bisogno”23. Disse anche: “E permesso e assolutamente
concesso per colui a cui Allah non ha dato i mezzi del matrimonio permanente in modo che possa

essere casto attraverso il Muta‘a.”24.

C) Il Matrimonio

Nella presente sezione, si discuteranno alcune leggi e regole generali a proposito del matrimonio e della

cerimonia nuziale, gli aspetti pratici del sesso nel matrimonio e alcune delle domande piu frequenti.

1) Con Chi ci si pu6 Sposare?

L’Islam prevede alcune restrizioni a proposito della scelta del coniuge, basate sulle relazioni
consanguinee e sulla fede religiosa della persona.

(a) Restrizioni Basate sulle Relazioni Consanguinee (a) Restrizioni Basate sulle Relazioni

Consanguinee

Esistono alcune relazioni consanguinee che sono considerate lariim, o illecite, per quanto riguarda il
matrimonio. (Come regola generale, € proibito contrarre matrimonio con chiunque sia un matsiram.
Malsram significa un parente consanguineo alla cui presenza non sia necessario indossare I'sljab). La

lista di tali parenti & presente nel Sacro Corano.

Per 'uomo ¢ illecito sposare: madre, la figlia, la zia paterna, la zia materna, la nipote, la matrigna, la
sorellastra, la suocera, la figliastra, la nuora, la cognata (come seconda moglie, perché non si possono

sposare due sorelle contemporaneamente), e tutte le donne gia sposate25.

Per la donna € illecito sposare: il padre, il figlio, lo zio paterno, lo zio materno, il nipote, il marito della

madre adottiva, il fratellastro, il suocero, il figliastro, il genero.

Vale la pena di sottolineare che i cugini non sono inclusi nella lista, il che significa, in primo luogo, che i
cugini non sono reciprocamente malsram, sicché deve essere usato I'sijab in presenza 'uno dell’altra; in

secondo luogo, ai cugini € permesso sposarsi.

(b) Restrizioni Basate sulla Religione

Il matrimonio tra due persone che non seguono la stessa religione crea problemi nella vita quotidiana



della coppia, perché non vi & nessun aspetto della nostra vita che non sia considerato nella Shari°ah
islamica. Di conseguenza, le restrizioni al matrimonio basate sulle differenze religiose sono abbastanza

naturali.

Un Musulmano shi‘ita

® puo sposare:

- una Musulmana shi®ita;

- una Musulmana non shi®ita, ciononostante, se esiste il pericolo di essere fuorviati, cio & [Farsim;
- una donna ebrea o cristiana solo con Muta“a.
® noN puod sposare:

- una donna che si ritenga di alcuna altra fede.
Una Musulmana shiita

® puo sposare:

- un Musulmano shi°ita;

- un Musulmano non shi°ita, anche se & meglio non farlo e, se esiste il pericolo di essere fuorviate, cio

sarsm.
e non puo sposare:

— un uomo non Musulmano.

2) Alcune Domande Frequenti

e / genitori hanno dei diritti sul matrimonio dei loro figli?
Il padre e il nonno paterno hanno piena autorita sui figli che non hanno ancora raggiunto la puberta.
Quando un figlio raggiunge la puberta, esistono tre situazioni diverse:

- un figlio che & baligh ma non mentalmente maturo: in questo caso, il padre e il nonno conservano la
loro autorita su di lui o lei. Tale figlio non pud prendere la decisione di sposarsi senza I'approvazione del

padre o del nonno.

- un figlio maschio che & baligh e anche mentalmente maturo: in questo caso, ha pieno diritto di

decidere a proposito del proprio matrimonio.



- una ragazza che é baligh e mentalmente matura: esistono quattro opinioni distinte sulla questione26.
Ma la maggioranza dei Mujtahidun contemporanei dice che al suo primo matrimonio, una ragazza
baligha e mentalmente matura non pud sposarsi senza il permesso del padre o del nonno. Se la
ragazza é gia stata sposata {e rimane vedova o divorzia}, ha pieno diritto di decidere per conto proprio a

proposito del secondo matrimonio27.

Tale legge esiste per funzionare come protezione aggiuntiva per 'onore di una ragazza adolescente. In
ogni caso, se il padre o il nonno rifiutano il loro consenso alla proposta di un uomo adeguato, un giudice
religioso puo invalidare la loro decisione. Allo stesso modo, se il padre o il nonno sono per qualche

ragione inaccessibili, non c’e bisogno del loro permesso.

e Considerando I':ijab islamico, é permesso ad un ragazzo guardare una ragazza prima di
sposarla?

E’ permesso ad un uomo vedere senza ljab la donna che intende sposare. In ogni caso, tale permesso
vale per 'uomo o per la donna per vedere il futuro coniuge una volta28. Non ¢ affatto una licenza
perpetua di uscire insieme! Raccomando caldamente che tale incontro si svolga con la supervisione di

un genitore o di un tutore.
e Un ragazzo e una ragazza che sono fidanzati possono incontrarsi o uscire insieme?

Nell'lslam non esiste alcuna cerimonia di fidanzamento. Secondo la Shari°ah, il fidanzamento & un
accordo tra due persone di contrarre matrimonio, ma revocabile, nient’altro; non rende le due persone
reciprocamente malsram. Devono ancora osservare le regole dell’sijjab. Ma se due persone che sono
fidanzate desiderano incontrarsi, 'unico modo di legalizzare tale comportamento dal punto di vista
islamico & contrarre matrimonio Muta‘°a. Possono anche prevedere una condizione nel Muta‘a che
escluda le relazioni sessuali. In questo modo, possono incontrarsi senza impedimenti della Shari°ah.
Tale metodo pu0 essere adottato anche da coloro che desiderano compiere la cerimonia di

fidanzamento in cui 'uomo mette un anello al dito della donna.

In ogni modo, come € gia stato detto, una ragazza che non si sia gia sposata in precedenza ha bisogno
dellapprovazione del padre o del nonno anche in caso di tale matrimonio Muta“a.

3) L'°Aqad, il Contratto di Matrimonio

Nella Shari°ah islamica, il matrimonio &€ un °Agad, un contratto.

In qualita di contratto, dipende dall’jab (proposta da parte della donna) e dal gubul/ (accettazione da
parte del’'uomo). Il contratto pud essere stipulato verbalmente dalle parti o dai loro rappresentanti. La
lingua di tale contratto deve essere I'arabo. Anche se una sola frase per la proposta (come ankahtuka
nafsi = mi sono offerta a te in matrimonio) e una parola per I'accettazione (come gabiltu = ho accettato)

sono sufficienti, la norma prevede che si solennizzi il matrimonio usando tutte le forme di termini legali



allo scopo: per esempio, ankhatu, zawwajtu, insieme alla menzione del mahr; sidaq, ecc.

Inoltre, si raccomanda di cominciare con un sermone (khutba) in lode ad Allah (SwT), chiedendoGli di
benedire il Profeta Muislammad (S) e 'Ah/ ul-Bayt (as), ed anche di recitare un versetto coranico e un
paio di Alsldisith a proposito della virtu del matrimonio.

Una delle condizioni necessarie nel matrimonio islamico & il mahr. Mahr normalmente si traduce come

dote, e significa il regalo di matrimonio che lo sposo acconsente di dare alla sposa.

Esso € un diritto della sposa e spetta a lei specificare o fissare il mahr, mentre allo sposo spetta

accettarlo o negoziarlo con la sua futura sposa.

[l mahr puo consistere in beni o benefici materiali (insegnamento, per esempio); pud essere pagato
immediatamente o essere stipulato in forma di promessa da onorare su richiesta, da decidere prima

della cerimonia nuziale.

4) Il Tempo del Matrimonio

(a) Quando Sposarsi?

Esistono giorni speciali nel calendario islamico in cui il matrimonio sia incoraggiato o scoraggiato?
Fondamentalmente, il matrimonio € permesso in qualsiasi momento. Ciononostante, ci sono alcuni giorni
in cui il matrimonio non & raccomandato: alcuni per ragioni basate su Arlgd(sth, altri per ragioni culturali

o storiche.
In linea generale, possiamo dividere tali giorni in tre categorie:

A. Esistono alcuni AsEidEth che affermano che & makruh (sconsigliato) celebrare una cerimonia di
matrimonio nei giorni in cui la luna si trova nella costellazione dello Scorpione (fenomeno conosciuto
come al-qamar fil agrab o gamar dar aqrab), durante gli ultimi due o tre giorni del mese lunare, e di

mercoledi;

B. Esistono alcuni Arlsldith che dicono che certi giorni di ogni mese sono giorni di cattivo augurio

(nahas): tali giorni sono il 3, il 5, il 13, il 16, il 21, il 24 e il 25 del mese lunare.

In ogni modo, gli Aslsidsith di entrambe le categorie menzionate non resisterebbero all’esame degli
studiosi di Alddsith. | nostri Mujtahidun non applicano, di norma, la loro sapienza completa a questioni
non relative a comandamenti obbligatori o a proibizioni. | loro criteri di accettabilita divengono piu
flessibili in relazione a questioni concernenti atti sunnat e makruh. Cid non succede per negligenza o per
mancanza d’interesse, bensi in accordo ad una regola ampliamente accettata nell'usului-figh (i Principi
della Giurisprudenza), conosciuta come qaidatut-tasamuh, vale a dire la regola dell'indulgenza (nel
provare I'accettabilita degli AElldith)29.



Tutto cid & chiaramente menzionato dall’Ayatullah al-Khu'i nel suo manuale di fatwa. Afferma: “La
maggior parte degli atti mustahab menzionati nei capitoli di questo libro si basano sul ga'idatu't-tasamuh
in fonti degli atti sunnat Pertanto, qualsiasi cosa che non sia stata provata come sunnat, dal nostro
punto di vista, dovrebbe essere fatta con intenzione di raja’il matlubiyyah. Lo stesso applica agli atti

makruh: da questi bisognerebbe astenersi con intenzioni di raja'il matlubiyyah”30.

Per quanto riguarda le due categorie di giorni per il matrimonio, basti citare Ayatullah Gulpaygani, uno
dei principali Mujtahidun del nostro tempo, che afferma: “e permesso compiere tali atti mustahab e

makruh con l'intenzione di raja’il matlubiyyah, perché non esistono prove certe in proposito”31.

C. Esistono alcuni giorni nel calendario islamico che vengono associati con i primi avvenimenti della
storia islamica: per esempio, il 10 Mulglarram & giorno di lutto per il massacro di Karbala, o il giorno della
morte del Profeta (S) a Safar, ecc. Visto che tali giorni sono commemorati dai Musulmani in qualita di
lutto, risulta socialmente, e, in qualche modo, religiosamente non raccomandabile celebrare un

matrimonio in tali giorni.

(b) La Notte di Nozze

Devo spiegare perché ho scritto “notte” e non “giorno”.
L’sadtith dice: “Porta la sposa alla sua nuova casa durante la notte”32.

Con fondamento in tale affermazione, si raccomanda che la cerimonia nuziale si celebri di sera.
Dopotutto, Allah (SwT)

“..ha fatto per voi la notte affinché riposiate..” (Sacro Corano, Sura Y<nus, 10: 67).

Dopo che la sposa € entrata nella stanza, si raccomanda che lo sposo le tolga le scarpe, le lavi i piedi

(in un catino) e in seguito cosparga 'acqua per la stanza.

Poi lo sposo dovrebbe compiere wudhi’ (abluzione minore), pregare due preghiere rak°st sunnat e

recitare il seguente du°e*

Allshumma ‘r-zugn's ulfahisl wa wuddahis wa ridhsihsl bis; wa-rdhinis bihls, wa-jma® baynanis bi'alsisani-

Jtim©%in wa aysara-til<fin; fa’innaka tusibbul-<all wa tukrihul €ar<m.

“Oh Allah! Donami la sua dolce compagnia, il suo affetto e la sua accettazione di me; e compiacimi con
lei, e congiungici nella miglior forma di unione e in assoluta armonia; poiché Tu ami cio che € legittimo e

disapprovi cid che é illegittimo”.
In seguito, dovrebbe chiedere alla sposa di compiere wudhi’ e di pregare due preghiere rak st sunnat.

Quando sono pronti per coricarsi, lo sposo dovrebbe porre la propria mano sulla fronte della sposa e
recitare il seguente du°s’ rivolto verso la giblah:



Allshumma bi'amnatika akhastuhsl wa bi kalimistika istahlaltu farjaha. Fa’in gadhayta 51 minhis
waladan, faj’alhu mublsrakan taqgiyyan min Shisi°ati ali Muslammad (<allal-lshu °alayhi wa alihi wa

sallam) wa s taj°al lish-Shaytisini fshi shirkan wa I naisibaln.

“Oh Allah, I'no presa con la Tua fiducia e I'ho resa legittima per me stesso tramite le Tue parole, se
quindi mi concedi da lei un figlio, rendilo benedetto, timorato, € uno dei seguaci della famiglia di
Mulflammad (S) e fare in modo che Satana non possa intervenire su di lui e aver successo nella sua

opera”33.
E’ necessario avere rapporti sessuali la prima notte di nozze o si possono rimandare?

Per quanto riguarda la Shari°ah, non € né obbligatorio né proibito fare del sesso la prima notte; € una

decisione privata della coppia appena sposata e non ha niente a che fare con nessun altro.

In ogni caso, devo dire che lo sposo dovrebbe tenere in considerazione i sentimenti della sposa:

dopotutto, lui e 'ambiente sono nuovi per lei.

5) Giorni e Ore per il Sesso

(a) Esistono circostanze in cui é proibito il sesso nel matrimonio?

Si. Tenendo in considerazione il disagio delle donne durante il ciclo mensile, I'lslam vieta di avere

rapporti sessuali durante la mestruazione.
Il Sacro Corano dice:

“Ti chiederanno dei mestrui. Di: "Sono un’impurita. Non accostatevi alle vostre spose durante i
mestrui e non avvicinatele prima che il sangue finisca e non si siano purificate. Quando poi si

saranno purificate, avvicinatele come Allah vi ha comandato” (Sura al-Baqara, 2:222).

Secondo la Shari°ah, la durata del ciclo mensile varia da tre a dieci giorni. Se la perdita di sangue dura
meno di tre giorni, non si considera mestruazione; se dura piu di dieci giorni, si considera mestruazione
per i primi dieci e in seqguito istihazah, perdita irregolare di sangue, durante la quale il sesso &

permesso34.

La proibizione del sesso durante il ciclo € limitata strettamente al rapporto sessuale; altri contatti intimi
(con eccezione della vagina e dell’ano) sono permessi. In ogni modo, & meglio non stimolare la donna

nella zona compresa tra 'ombelico e le ginocchia.

Se un uomo che sta avendo un rapporto sessuale con sua moglie si rende conto che ¢ iniziato il ciclo,

deve ritirarsi immediatamente da lei.

E’ chiaro dal versetto sopraccitato (fino a che il sangue finisca) che, una volta cessata la perdita di



sangue, il rapporto diventa legittimo anche se la donna non ha compiuto I'abluzione rituale principale
(Ghusl). Ma, in base alla frase seguente (poi, quando si saranno purificate...), la maggior parte dei
Mujtahidun sostiene che € meglio astenersi dal rapporto fino a che la donna compia il Ghus/ o, per lo

meno, lavi le proprie parti private3s.

Il rapporto sessuale ¢ illecito anche durante la perdita di sangue posteriore ad un parto (10 giorni),
dall’alba al tramonto durante il mese di Ramadhan, e quando una persona € in ihram durante il

pellegrinaggio alla Mecca. In ogni altro momento, il rapporto sessuale & permesso.

(b) E’ sconsigliato (makruh) avere rapporti sessuali in particolari giorni o ore?

Esistono alcuni Alslcdith che affermano che il rapporto sessuale in determinati giorni ed ore € makruh,

ma non [arsm.

Tali giorni e ore sono i seguenti:

e durante eventi naturali terribili, per esempio, eclissi, uragani, terremoti;
e dal tramonto al maghrib;

e dalle prime luci dell’alba allo spuntare del sole;

e |e ultime tre notti del mese lunare;

e |a vigilia del giorno 15 di ogni mese lunare;

e |a vigilia del 10 Zul-[ljjah;

e dopo essere diventati junub.

Alcuni casi non hanno bisogno di spiegazioni: non credo che nessuno sia del’'umore di avere rapporti
sessuali durante un uragano o un terremoto. Il secondo e il terzo esempio riguardano le ore della
preghiera: ovviamente, un Musulmano dovrebbe passarle in meditazione e preghiera. Bisogna tenere in
mente, per prima cosa, che & makruh, non Farsm, avere rapporti sessuali in tali momenti. In secondo
luogo, gli Al=dith riguardanti la questione sono stati accettati sulla base del gaidatu t-tasamuh, di cui
abbiamo gia parlato.

In terzo luogo, le ragioni date per tale karahat hanno principalmente a che fare con la possibile deformita

di un figlio concepito in quel momento. Cio considerato, mi inclino a restringere il karahat solo al caso di

coppie che pensano di avere figli, senza estenderlo a quelle che praticano il controllo delle nascite.

Pertanto, consiglierei ai lettori di essere rispettosi nei confronti del coniuge e di non sottoporlo a tensioni
non necessarie. Se il coniuge € molto sensibile a proposito di tali giorni makruh, cercate di adattare i

vostri desideri. La chiave & la comprensione reciproca.



(c) Esistono giorni e ore in cui il rapporto sessuale & raccomandato?

Si. Ci sono alcuni Asisdith che affermano che &€ meglio avere rapporti sessuali nei seguenti momenti:
e Domenica sera;

e Lunedi sera;

e Mercoledi sera;

e Giovedi a mezzogiorno;

e Giovedi sera;

e Venerdi sera;

e In qualsiasi momento la moglie desideri il rapporto.

Il Giovedi e il Venerdi sono parte del fine settimana nel calendario islamico!

(d) Esistono momenti in cui é wajib avere rapporti sessuali?

Si! E’ wajib (doveroso) per 'uomo avere rapporti sessuali con la moglie almeno una volta ogni quattro
mesi; si considera uno dei diritti coniugali della moglie. Tale obbligo resta vigente salvo che non sussista

una scusa valida o che la moglie rinunci al suo diritto.

6) Tecniche Sessuali

Prima di iniziare a discutere le tecniche sessuali, € necessario dire che non esiste alcuna regola o legge
né nei preliminari né nel rapporto. Le uniche leggi e regole sono quelle accordate dagli amanti,
attraverso la mutua comprensione e spesso senza parole. Qualsiasi cosa sia piacevole sia per il marito
che per la moglie & buona e giusta, e qualsiasi cosa sia spiacevole & sbagliata. L’unica limitazione a tale
regola generale sono le regole della Shari°’ah che possono contraddire i desideri del marito o della

moglie.

(a) | Preliminari

L’'uomo dimentica spesso che la donna € stata creata con il suo stesso desiderio. Asbagh bin Nubatah
cita I'lmam °Ali (as): “Allah I'Onnipotente ha creato il desiderio sessuale in dieci parti; poi ha dato nove

parti alle donne e una agli uomini”. Ma poi Allah diede loro anche ‘parti uguali di timidezza”36.
Molte volte tale timidezza fa si che 'uomo ignori i desideri di sua moglie.

Basandosi su tale realta, I'lslam enfatizza i preliminari. L’Imam Ali (as) dice: “Quando intendi avere un

rapporto sessuale con tua moglie, non affrettarti perché {anche} la donna ha dei bisogni {che devono



essere soddisfatti}”37.

Il sesso senza preliminari & stato equiparato alla crudelta. Il Profeta (S) dice: “Tre persone sono crudeli:

(...) una persona che ha un rapporto sessuale con sua moglie prima dei preliminari’38.

Un altro ®adlsith equipara il sesso senza preliminari al comportamento animale: “Quando chiunque di voi
ha un rapporto sessuale con sua moglie, non dovrebbe entrare in lei come un uccello, al contrario,

dovrebbe essere lento e trattenuto”39.

Il Profeta (S) disse: “Nessuno di voi dovrebbe avere rapporti sessuali con la propria moglie come
animali; al contrario, dovrebbe esserci un messaggero tra di voi”. Quando gli venne chiesto del

messaggero, disse: “Significa baciarsi e parlare”40.

L'Imam Ja°far as-Sadiq (as) € stato citato come segue: “...dovrebbero esistere preliminari reciproci tra

loro due perché e meglio per il sesso”41.

Il Profeta (S) disse: “..ogni gioco per un credente é vacuo eccetto in tre casi: montare a cavallo, il tiro

con l'arco e i preliminari reciproci con la propria moglie, questi sono haqq”42.

Per quanto riguarda il ruolo della donna nei preliminari sessuali, gli Imam (as) hanno elogiato la donna
che si libera della timidezza quando & con suo marito. Abbiamo gia citato un Fadsth dell’lmam °Ali (as)
che dice che alle donne sono stati dati nove decimi del desiderio sessuale, ma Allah (SwT) ha dato loro

anche nove decimi della timidezza.

Nel Secondo Capitolo ho promesso di spiegare la ragione alla base dell’'zadith. Potrebbe sembrare che

esista una contraddizione nell’atto di Allah (SwT), ma non €& cosi.

Sia il desiderio sessuale sia la timidezza sono stati dati con uno scopo molto preciso. Il desiderio
sessuale deve essere scatenato, si, quando una donna € con suo marito, ma deve essere protetto dalla

timidezza quando si trova in presenza di altre persone.

La spiegazione data dall'lmam Mulammad al-Bagqir (as) € molto eloquente: “La donna migliore tra voi &
colei che si spoglia dell’armatura di timidezza quando si sveste per suo marito, e si mette 'armatura di
timidezza quando si riveste”43. Dopotutto, la modestia e la castita in pubblico sono il segno distintivo di

una donna Musulmana.

Tali affermazioni dimostrano chiaramente che marito e moglie dovrebbero sentirsi completamente liberi

durante la stimolazione reciproca conosciuta con il nome di preliminari.

Non c’é niente di male, secondo I'lslam, in una donna che sia attiva e reattiva nel sesso. E’ un’idea
diametralmente opposta alla morale sessuale del’Occidente cristiano precedente alla rivoluzione
sessuale. Russell dice: “le donne occidentali di una o due generazioni fa ricordano I'avvertimento delle

proprie madri: il sesso era un obbligo spiacevole che dovevano ai propri mariti, e dovevano ‘giacere



immobili e pensare all’Inghilterra™44.
Che altro poteva produrre una simile morale se non una rivolta sessuale?

Per quanto riguarda la Shari°ah islamica, tutti i Mujtahidun sono unanimi nell’affermare che i preliminari
in sé sono mustahab (raccomandati). Allo stesso modo, si raccomanda di non affrettarsi al rapporto

sessuale4s.
Le parole d’ordine sono piacere e soddisfazione reciproci.

(b) Tecniche di Preliminari

Per quanto riguarda i metodi di stimolazione reciproca nei preliminari, la Shari’ah permette al marito ed
alla moglie di vedere, baciare, toccare, odorare e stimolare qualsiasi parte del corpo 'uno dell’altro.
Pertanto, il sesso orale, per dirla come si conosce da questa parte del mondo, € permesso. Una volta fu
chiesto alllmam Musa al-Klsim (as): “Una persona pud baciare la vagina della propria moglie ?”

L’Imam rispose: “Non c’é problema’”46.

L’unica restrizione € che non € permesso usare oggetti estranei. Si tratta di una restrizione piuttosto

comprensibile: niente pud veramente sostituire cid che Allah (SwT) ha creato nei nostri corpi!

La restrizione di cui parlo rispetto all’'uso di oggetti estranei si basa sul seguente adsith. °Ubaydullah
bin Zurarah dice che aveva un anziano vicino che possedeva una giovane schiava. A causa dell’eta

avanzata, non riusciva a soddisfare completamente la giovane schiava durante il rapporto sessuale.

Pertanto, lei gli chiedeva di introdurle le dita nella vagina per darle piacere. L’anziano soddisfaceva i suoi
desideri, anche se I'idea non gli piaceva. Percid chiese a °Ubaydullah di interrogare I'lmam °Ali ar-Ridha
(as) a proposito della questione. Quando °Ubaydullah interrogo I'lmam, questi disse: “Non ¢’é nessun
problema finché usa qualsiasi parte del suo corpo su di lei, ma non deve usare nessunaltra cosa che il

suo corpo su di lei’47.

Abbiamo gia discusso di come la masturbazione (vale a dire, 'auto-stimolazione dei propri organi

sessuali fino a raggiungere I'eiaculazione o 'orgasmo) non sia permessa.

Ciononostante, nel caso di persone sposate, non c’€ nessun problema se la moglie stimola il pene del
marito fino a provocare I'eiaculazione, o se il marito stimola la vagina della moglie fino a provocare

'orgasmo48.

Tale pratica € permessa perché non rientra nella pratica di “auto-stimolazione”: si tratta di stimolazione

da parte di un partner legittimo. Il Sacro Corano dice chiaramente che:

“{i credenti sono coloro} che si mantengono casti, eccetto con le loro spose (...) mentre coloro

24

che desiderano altro {in termini di soddisfazione sessuale} sono i trasgressori” (Sura al-



Mu'minisin, 23: 5-7)

La stimolazione degli organi sessuali da parte di un partner legittimo sicuramente rientra nel campo della

protezione dei propri organi sessuali “eccetto che dai loro coniugi”.

(c) Il Rapporto Sessuale

Esiste qualche particolare posizione per il rapporto sessuale che sia considerata illecita nell’lslam? No!

Per quanto riguarda le posizioni basilari del coito, non esistono restrizioni. Per “posizioni basilari del
coito” intendo: uomo sopra, faccia a faccia; donna sopra, faccia a faccia; di lato, faccia a faccia;
posizione in cui il marito penetra la vagina da dietro. In realta, la Shari°ah lascia il marito e la moglie

liberi di esplorare e sperimentare a piacimento.

Agli albori dell’lslam, si verificd un evento che chiari la questione una volta per tutte. Gli abitanti di
Medina, influenzati dagli ebrei, usavano la posizione “uomo sopra- faccia a faccia” nel rapporto
sessuale, mentre agli abitanti della Mecca piaceva sperimentare varie posizioni. In seguito alla
migrazione dei Musulmani a Medina, un uomo della Mecca si sposo con una donna di Medina e voleva
avere rapporti sessuali con lei a modo suo. La donna si rifiutd adducendo che poteva avere rapporti con
lei solo in una posizione. Il caso venne riferito al Profeta (S); sicché Allah (SwT) rivel0 il versetto che

dice:

“Le vostre spose per voi sono come un campo. Venite pure al vostro campo come volete..”

(Sacro Corano, Sura al-Baqara, 2:223)
Vale a dire, in qualsiasi posizione49.

In ogni modo, € makruh adottare una posizione in piedi, 0 essere rivolti verso la giblah o avercela alle
spalle durante il rapporto. E’ consigliabile evitare le posizioni acrobatiche proposte da alcuni sessuologi
in Occidente e in Oriente, che potrebbero addirittura causare danni fisici. Bisogna ricordare che le regole
fondamentali sono la flessibilita e il piacere reciproco. Se ad uno dei partner non piace una particolare

posizione, I'altro dovrebbe adattarsi ai suoi sentimenti.

(d) Il Rapporto Anale

Le opinioni dei nostri Mujtahidun a proposito della liceita del rapporto anale variano. Prima di
menzionare il punto di vista privilegiato e corretto, vorrei spiegare il perché della diversita di opinioni dei
Mujtahidun.

Tale differenza nelle fatwa esiste a causa dei differenti Alsidith a proposito della questione. Esiste un
sadith, per esempio, dell’lmam Ja°far as-Sadiq (as), che cita il Profeta (S) dicendo: “L ‘ano delle donne

e [farsm per la mia comunita”50.



Tale #adsith proibisce categoricamente il rapporto anale. Ma, secondo Ayatullah al-Hilli e ash-Shahid

ath-Thani, la catena di narratori di tale Flad<th non & completamente impeccabile51.

D’altra parte, per esempio, esiste un adsth di °Abdullah bin Abi Ya’fur, la cui catena di narratori &
autentica, in cui 'lmam Ja°far as-Sadiq (as) fu interrogato da un uomo che aveva avuto rapporti anali

con la moglie. L'lmam disse: “Non c’é nessun problema se lei e d’accordo”52.

Nell’affrontare tali Aslsldith contraddittori, la maggior parte dei Mujtahidun ha cercato di conciliarli
considerando I'fladith apparentemente piu autentico (che approva il rapporto anale) come qualificativo
degli AfEidith che bandiscono totalmente tale tipo di rapporto sessuale. In conclusione, essi affermano
che la proibizione di tali A=l€dith non € a livello di Slarsim, bensi di makruh53.

La loro conclusione é sostenuta da una terza categoria di Alsldith sulla questione, in cui gli Imam hanno
chiaramente e fortemente scoraggiato i propri seguaci dal praticare il sesso anale. Per esempio, si pensi
alla domanda rivolta da Safwan al-Jammal all’'lmam °Ali ar-Ridha (as), nella cui risposta I'lmam

espresse chiaramente la sua personale disapprovazione di tale atto54.
Di conseguenza, la maggioranza dei Mujtahidun shi®iti sono arrivati a due conclusioni:

(1) che il sesso anale non é Far<im, ma fortemente disapprovato (karahatan shadidah), se la moglie &

d’accordo;

(2) e se non & d’accordo, tutti i Mujtahidun concordano che € una precauzione wajib astenersi dal

praticarlo55.

Con tutto il dovuto rispetto per i grandi Mujtahidun che concordano con tale opinione, vorrei presentare
quella che preferisco. E’ vero che abbiamo AsEdith contraddittori dei nostri Imam (as) a proposito del
sesso anale, ma gli A=Edith che approvano il sesso anale non sono adatti a fondare un’opinione.
Perche? In caso di Alsdith contraddittori, il Mujtahid deve compararli al punto di vista sunnita prevalente
all’epoca in cui gli Aslsdith furono emessi dagli Imam. E, in seguito, quelli che concordano con il punto di
vista sunnita devono essere considerati come affermazioni emesse sotto tagiyyah e, quindi, inadatte per

I'uso nella jjtihadsé.

L’uso di questo metodo per risolvere la contraddizione tra Akisdith rafforza gli Alzdith di proibizione e ci
conduce al punto di vista privilegiato secondo il quale il rapporto anale non € permesso57.

Probabilmente, fu una considerazione simile che fece cambiare idea sulla questione al defunto Ayatullah
al-Khu'i. Durante I'ultimo decennio della sua vita, I’Ayatullah al-Khu'i si allontand dal punto di vista
maggioritario e detto la regola secondo la quale &€ una precauzione wajib astenersi dal rapporto anale,

che la moglie sia d’accordo o no5s8.

Il mio parere & fortemente contrario al rapporto anale, e vorrei concludere questa sezione con

I'affermazione dell’ Imam Ja°far as-Sadiq (as) e dell'lmam °Ali ar-Ridha (as) a proposito del rapporto



anale: “La donna e un mezzo del vostro piacere, pertanto non fatele del male”59.

(e) La Decenza e l'Intimita

Una volta non c’era bisogno di ricordare alla gente alcuni valori morali ed etici basilari, ma di questi

tempi viviamo in un’era in cui i valori morali si cambiano come pneumatici consumati!

Una di tali questioni € la decenza dell’abbigliamento in casa e l'intimita nel momento del rapporto
sessuale o del contatto intimo tra marito e moglie. Esistono alcune persone in Occidente (chiaramente

una minoranza) che pensano che € accettabile, anzi, salutare, stare nudi in presenza dei loro figli!

Su base collettiva, organizzano campi nudisti. Perché? Per evitare che i bambini si formino idee

negative a proposito della propria sessualita.

Tali genitori considerano anche che non c’é niente di male ad avere rapporti sessuali in presenza dei
propri figli. Questo comportamento € un esempio della reazione estrema generata dalla rigida morale
cristiana. Per impedire che i loro figli associno il sesso con il male, alcuni di questi genitori arrivano al

punto di aprirsi completamente con i propri bambini!

Tale comportamento non &€ condannato solo da coloro che seguono ancora un sistema morale religioso,
ma anche da coloro che hanno familiarita con la psicologia infantile. Un manuale sessuale letto da
milioni di occidentali dice: “Mai coinvolgere i bambini nelle attivita sessuali degli adulti: i liberali militanti
ed esibizionisti che cercano di acclimatare i bambini alla naturalita del sesso permettendo che siano
testimoni ad ogni livello della propria vita sessuale, probabilmente fanno ugual danni di quanti ne siano

mai stati fatti dalla generazione repressiva de «il sesso e sporco»”.

Esistono parecchi Aisdith in cui il Profeta (S) e gli Imam (as) hanno enfatizzato che, quando si pratica il
rapporto sessuale, ci si deve assicurare di non essere visti o uditi da nessun bambino (o da nessun’altra

persona, in generale).

Abu Basir riporta che I'lmam Ja°far as-Sadiq (as) disse: “Fai attenzione a non avere rapporti sessuali
con tua moglie mentre puo vedervi un bambino. Il Profeta disapprovava fortemente tale

{atteggiamento}”60.

Se un bambino vede e sente i genitori che stanno avendo un rapporto sessuale, pud subire
un’esperienza psicologica scioccante. Il manuale sopraccitato dice: “La maggior parte dei bambini
piccoli sono biologicamente programmati per interpretare la vista o il suono del coito adulto come prova
di un’aggressione violenta (ne sono consapevoli prima di quanto si pensi, sicché i lattanti non devono
dormire nella stessa stanza), e la coscienza dei rapporti sessuali tra la madre e il padre e, in ogni modo,

una questione troppo esplosiva per essere oggetto di esperimenti stile Reich’.

L’Islam definisce chiare linee guida a proposito dell'intimita degli adulti. A proposito dei bambini che non
hanno raggiunto la puberta (bulugh), il Sacro Corano dice:



“O voi che credete, vi chiedano il permesso {di entrare} i vostri servi e quelli che ancora sono
impuberi, in tre momenti {del giorno}: prima dell'orazione dellalba, quando vi spogliate dei vostri
abiti a mezzogiorno e dopo l'orazione della notte. Questi sono tre momenti di riservatezza per
voi. A parte cio, non ci sara alcun male né per voi né per loro se andrete e verrete gli uni presso

gli altri. Cosi Allah vi spiega i segni, e Allah é sapiente, saggio” (Sura an-N:r, 24:58).
In seguito, riferendosi ai figli che hanno raggiunto la puberta, il Corano dice:

“E quando i vostri figli raggiungono la puberta, chiedano il permesso {di entrare}, come fanno
quelli che prima di loro {la raggiunsero}. Cosi Allah vi spiega Suoi segni, Allah é sapiente,
saggio” (Sura an-N:r, 24:59).

| due versetti forniscono le seguenti regole a proposito dell’intimita all’interno ed all’esterno del circolo

familiare:

1. Esistono tre momenti del giorno (la sera, la mattina presto e il pomeriggio) che sono considerati tempi
di intimita.

2. Ai bambini piu piccoli dovrebbe essere insegnato che, nei momenti di intimita, non possono entrare
nella stanza da letto dei genitori senza chiedere prima permesso. Ovviamente, per piccoli non s’intende
infanti, bensi bambini che possano capire che cosa € giusto o sbagliato, direi dai cinque anni in poi. |

genitori dovranno insegnare tale abitudine ai bambini piccoli gradualmente.

3. In altri momenti, i bambini sono liberi di entrare e uscire dalla stanza da letto dei genitori senza
chiedere permesso. A posteriori, cid significa che i genitori dovrebbero essere vestiti decentemente in

tali altri momenti.

4. Per quanto riguarda i figli piu grandi e adulti, il Sacro Corano dice chiaramente che possono entrare
nella stanza da letto dei genitori o di altri adulti solo dopo aver chiesto permesso, in qualsiasi momento.

1. Newsweek, Edizione Speciale Primavera 1990, p. 55.

2. Newsweek, p. 55.

3. Newsweek, p. 55.

4. Cfr.:Newsweek, p. 57.

5. The Vancouver Sun, 5 dicembre 1989.

6. Cfr.: La Lettera dei Diritti, gia in precedenza citato. In particolare il diritto n. 9, “I diritti delle Parti Intime”.
http://al-islam.org/it/Lettera_Diritti/ [9] (N.d.T.)

7. Si veda il capitolo sul “hudud” in Sharaya' e Sharh Lum'a; si veda anche Khu'i, Takmilah, p. 37-8.
8. Cfr.: Wasa'll, vol. 18, p. 575.

9. Wasalil, vol. 14, p. 267; vol. 18, pp. 574-5.

10. Wasall, vol. 14, p. 267; vol. 18, pp. 574-5.

11. The Twilight of the Primitive, p. 16-7, citato in: Sex and Destiny, p. 88.
12. Rizvi, S.S.A., Your Questions Answered, vol. 3, p. 40-1.
13. La Relazione Hite sulla sessualita maschile, p. 489.

14. La Relazione Hite sulla sessualita maschile, p. 489.


http://al-islam.org/it/Lettera_Diritti/

15. The Mastery of Sex, p. 103.

16. Si veda il capitolo sul “hudud” in Sharaya e Sharh Lum'a; si veda anche al-Khu'i, Takmilah, p. 42-44.

17. Siveda I'affermazione del Reverendo Duncan Abraham, Decano della Cattedrale di St. James, Toronto, The Toronto
Sun, 24 novembre 1993.

18. The Globe & Mail, Toronto, 12 novembre 1987.

19. Wasalil, vol. 14, p. 178.

20. Wasalil, vol. 14, p. 178.

21. Sachiko Murata, Temporary Marriage in Islamic Laws; Qum: Ansariyan, 1991, p. 4. Per una discussione dettagliata
dell’aspetto sociale del Mut®a, si veda Mutahhari, The Rights of Women in Islam (Tehran: WOFIS, 1981), e, a proposito
dell’aspetto legale, si veda Kashifu 'l-Ghita', The Origin of Shiite Islam and Its Principles (Qum: Ansariyan). Per uno studio
approfondito del versetti coranici e degli AsEdEth a proposito del Mut®a, si veda at-Tabataba'i al-Mizan, vol. 8 (traduzione
inglese, pp. 130-161.)

22. Cfr.: Al-Khui, Minhaj, vol. 2, p. 267.

23. Wasalil, vol. 14, p. 449.

24. Wasall, vol. 14, p. 449-450.

25. Si veda Sacro Corano, Sura an-NEr, 4:22-24.

26. Cfr: Muhaqgiq al-Hilli, Sharaya!, p. 500: Shahid ath-Thani, Sharh Lum'ah, vol. 2. p. 71.

27. Cfr: Al-Yazdi. al-'Urwah, p. 654; al-Khui, Minhaj, vol. 2. p 255: al-Khumayni. Tahrir, vol. 2. p. 254; per dettagli, si veda
ash-Shahid ath-Thani, Masalik, vol. 1, p 449-452.

28. Cfr: Muhaqgiq al-Hilli, Sharaya', p. 493; Shahid ath-Thani, Sharh Lum'ah, vol. 2, p. 67; al-Yazdi, al-'Urwah, p. 625; al-
Khu'i, Minhaj, vol. 2, p. 253; al-Khumayni, Tahrir, vol. 2, p. 254: 'Ayatullah al-Hilli, Tazkirah, vol. 2, p. 572; Shaykh at-Tusi,
an-Nihayah, p. 484.

29. Per maggiori informazioni a proposito del ga'idatu't-tasamuh, il lettore specialista puo far riferimento a: as-Sadr, Durus
fi °llmi 1-Usul, vol. 2 p 204 e vol. 3, parte 1, p 258, e a: an-Naragi's 'Awa'idu l-Ayyam, pp. 269-271.

30. Cfr: Minhaj, vol. 1, p. 14. Rajaii I-matlubiyyah significa compiere un atto non perché & sunnat ma con l'intenzione che ci
si potrebbe aspettare da noi il suo compimento.

31. Si vedano le annotazioni dell’autore a proposito di al-'Urwatu l-Wuthga, p. 623.

32. Wasalil, vol. 14, p. 62.

33. Al-Urwah. p. 624.

34. Per ulteriori dettagli, si veda il libro di Sayyid Muhammad Rizvi: Ritual Ablutions for Women.

35. Wasalil, vol. 1, p. 576.

36. Wasalil, vol. 14, p. 40.

37. Wasalil,vol. 14, p. 40.

38. Wasall, vol. 14, p. 40.

39. Wasa'il, vol. 14, p. 82.

40. Tahzibu'l-lhya, vol. 3, p. 110.

41. Wasalil, vol. 14, p. 82.

42. Wasalil, vol. 14, p. 83.

43. Wasalil, vol. 14, p. 14-15.

44. Citato in: Sex and Destiny, p. 94.

45. Cfr: Al-'Urwah, p. 625.

46. Wasalil, vol. 14, p. 77; si vedano punti di vista simili di Mujtahidun contemporanei in: al-'Urwah, p. 625.

47. Wasalil, vol. 14, p. 77.

48. La questione & stata menzionata chiaramente anche dal defunto Ayatullah al-Khu'i,in risposta ad alcune domande
mandategli da un °alim di Londra.

49. Cfr: At-Tabatabali, al-Mizan, vol. 3 (traduzione inglese) p. 319.

50. Wasalil, vol. 14, p. 104.

51. Siveda Tazkiratu'l-Fugaha,di Hilli, vol. 2, p. 576-7; Masalik, di Shahid vol. 2, p. 303.



52. Wasalil 'sh-Shi°ah, vol. 14, p. 103.

53. Si veda ash-Shahid ath-Thani, Sharh Lum'ah, vol. 2, p. 68, e Masalik, vol. 1, p. 438-9.

54. Wasa'ilu 'sh-Shicah, vol. 14, p. 102-103.

55. Si vedano le fatawa di tutti i Mujtahidun contemporanei nelle loro annotazioni a al-'Urwatu'l-Wuthga, p. 628.

56. Riguardo a tale metodologia, il lettore specialista puo riferirsi a Shaykh Murtaza al-Ansari, Rasalil, p. 464-468.

57. Per ulteriori dettagli, il lettore specialista puo rifarsi al defunto Ayatullah Syed Rahat Husayn al-Golalpuri, al-Intisar fi
hurmati'l-adbar, Lucknow, al-Wa'iz Safdar Press, 1354 AH. Per conoscere il punto di vista di alcuni sunniti prominenti agli
albori dell’Islam, che approvavano il rapporto anale, il lettore pud consultare at-Tabataba'i, al-Mizan vol. 3 (traduzione
inglese) pp. 320-321.

58. Si veda al-Khu'i, Minhaju 's-Salihiyn, vol. 1 (Beirut: ventiduesima edizione) p. 64.

59. Wasal'il, vol. 14, p. 101-102.

60. Wasalil, vol. 14, p. 94-95.

| Contraccettivi e ’'Aborto

A) Introduzione

La questione del controllo delle nascite ha creato un vasto dibattito nel mondo Occidentale. Tale

questione & connessa con la visione di base del sesso.

Da un lato, se si associa il sesso al peccato originale e lo si equipara al male, e si permette il rapporto
sessuale solo a scopo di procreazione, di conseguenza, ovviamente, il controllo delle nascite sara

totalmente proibito. Permettere il controllo delle nascite implicherebbe consentire il sesso per il piacere.

D’altra parte, se si considera il sesso come un atto naturale il cui scopo & duplice (la procreazione e/o la
soddisfazione del desiderio sessuale), si permette il controllo delle nascite. Il dibattito sull’'uso del
controllo delle nascite, in ogni modo, & strettamente connesso alla questione dell’aborto.

In generale, esistono tre opinioni a proposito del controllo delle nascite e dell’aborto. Da un estremo, la
Chiesa cattolica romana1i proibisce tanto il controllo delle nascite come I'aborto. Ayatullah Rizvi
commenta quanto segue a proposito del punto di vista cattolico: “/l Vaticano sembra dimenticare la
semplice differenza tra la ragione che soggiace alla legge e la legge stessa. Ha proibito totalmente I'uso
dei contraccettivi, con I'argomentazione che cio va contro la filosofia del matrimonio. Ma il Vaticano e
veramente convinto di poter condurre tale “argomentazione” alle sue conseguenze logiche? E’ pronto a
proibire il rapporto con una moglie incinta, o il matrimonio di uomini e donne sterili? Avrebbero dovuto
proibire questi ed altri esempi... perché anche in questi casi non puo realizzarsi una gravidanza. | prelati
della Chiesa cattolica romana, tutti uomini celibi, non si rendono forse conto che la soddisfazione

legittima dell’istinto sessuale in se stessa rappresenta una valida ragione soggiacente al matrimonio”2.

Dall’altro estremo, i libertari e le femministe considerano il controllo delle nascite e I'aborto come diritti



basilari delle donne. Tra questi due estremi, I'lslam permette il controllo delle nascite, ma proibisce

’aborto.

Secondo il figh shi°ita, la pianificazione familiare, come decisione privata per regolare le dimensioni della
famiglia, per ragioni di salute o economiche, & permessa.

Non esistono versetti del Sacro Corano o Asisdith contrari al controllo delle nascite, e non e wajib avere
figli nel matrimonio. Quindi, fondamentalmente, il controllo delle nascite rientrerebbe nella categoria di

Ja’iz, atti leciti.

Inoltre, esistono alcuni Alzdith (specialmente a proposito della questione dell’*azl/, o coitus interruptus)
che provano indubitabilmente che il controllo delle nascite € ammesso. L'lmam °Ali (as) in un’occasione

disse: “Uno dei due {mezzi} di ricchezza e avere poche persone a carico”3.

L” Imam Ja°far as-Sadiq (as) disse che: “{L’Imam} °Ali ibn ul-Husayn (as) non vedeva alcun problema
nel coito interrotto, e soleva recitare il versetto che dice. “E quando il Signore trasse, dai lombi dei
figli di Adamo, il loro seme...” {Sura al-A‘raf,7: 172} Sicché, da qualsiasi seme Allah ha deciso, é

sicuro che nascera anche se e {versato} su una dura roccia’4.

L’Imam sta dicendo che la creazione & esclusivamente nelle mani di Allah (SwT). Sia che pratichiamo il

controllo delle nascite o no, se Allah (SwT) vuole, un figlio sara concepito.

In effetti, tali Asisidith rappresentano una prova inconfutabile che il controllo delle nascite &€ permesso

dall’lslam.

* %k %k

Ciononostante, a volte il controllo delle nascite viene usato come arma politica dai regimi imperialisti e
razzisti; in tali casi, il Mujtahid supremo ha il diritto di proibire temporaneamente 'uso del controllo delle
nascite sulla base di ragioni secondarie (hukm thanawi). Per esempio, se il governo comunista russos
intende imporre o promuovere il controllo delle nascite nelle province musulmane, non per ragioni di
salute, ma per paura che l'alto tasso di nascite tra i Musulmani possa far si che non siano pil una
minoranza, allora il Mujtahid pud emettere una fatwa che dica che la pratica del controllo delle nascite
nella Russia sovietica (senza ragioni di salute) sarebbe =arism. O se il governo israeliano, per esempio,
promuove il controllo delle nascite tra i Musulmani nella Palestina occupata, il mufti pud proibirlo. In
modo simile, se il governo indiano o il governo maronita del Libano intendono promuovere il controllo
delle nascite fra i propri cittadini Musulmani, il Mujtahid supremo pud proibirne I'uso. Tali fatawa saranno
strettamente temporanee; una volta che la questione smetta di essere usata in senso politico, tornera ad

essere applicata la legge fondamentale.



B) Quando Comincia la Gravidanza?

L’Islam permette la prevenzione della gravidanza, ma non ne permette l'interruzione.

In ogni caso, il problema consiste nella definizione dell’'inizio della gravidanza dal punto di vista della
Shari°ah.

Prima di esaminare i diversi metodi di controllo delle nascite, dobbiamo definire I'inizio della gravidanza;

solo dopo averlo fatto potremo pronunciarci sul’ammissibilita o meno di ogni metodo.

La ricerca da me condotta non ha prodotto risultati: non esiste, nei libri classici di figh, una discussione
sulla definizione di gravidanza secondo la Shari’ah. Non e stata discussa nemmeno dai Mujtahidun

attuali.

Ho intenzione, depositando la mia fiducia in Allah (SwT), di studiare brevemente la questione alla luce
delle spiegazioni scientifiche, e di arrivare ad una definizione Shar®i di gravidanza.

Qualche parola sui criteri delle definizioni Shar®i si rende necessaria per poter capire la discussione

puramente legale a proposito della definizione di gravidanza.

1) Criteri di Definizioni Shari°

Esistono tre possibili criteri di definizione per le cose e i concetti nel figh: Shar®i, °Urfi e °limi.

(1) Se qualcosa e chiaramente definita dalla Shari°ah, la definizione si conosce come Shar?i; per
esempio, la definizione della parola Salat come la preghiera rituale, costituita da azioni e recitazioni

specifiche;

(2) °Urf significa convenzionale, derivato dalla tradizione comune. Per definizione °Urfi si intende una

definizione accettabile per la gente comune, senza precisione scientifica o Shar<;

(3) Per definizione °/imi si intende una definizione presentata dalla scienza. Per esempio, la definizione
di acqua pura come H20, un composto liquido che consiste in due parti d’idrogeno per una di ossigeno,

o la definizione dell’inizio del giorno come alba astronomicas.

Se la Shari°ah definisce qualcosa, dobbiamo attenerci alla definizione Shar?. Ma se omette la

definizione di alcune cose, ci si deve attenere alla definizione °/imi o °Urfi?

Chiunque conosca la Shari°ah sara d’accordo con me nell’affermare che, in mancanza di una
definizione Shari, bisogna attenersi alla definizione °Urfi. Bisogna attenersi alla percezione comune
delle cose, non alla scientifica. Per esempio, quando la Shari°ah dice che 'acqua per I'abluzione rituale
deve essere pura (mutlaq), intende scientificamente pura? Certo che no! L’acqua corrente in questa

parte del mondo non é scientificamente pura, ma contiene alcune sostanze chimiche purificanti, per



esempio, il cloro. La Shari°ah afferma che tale acqua sara classificata come pura, salvo che la gente
comune possa avvertire (senza l'aiuto di un laboratorio scientifico) qualche differenza di colore, gusto o

odore.

Ciononostante, esiste un caso in cui prevale la definizione °/imi: quando per la gente comune €
impossibile definire la questione. Sicche, in casi in cui la Shari°ah tace e I’°Urf non ha opinioni, non
rimane altra scelta che attenersi alla definizione °/imi (scientifica). La definizione dell’'inizio della
gravidanza € uno dei casi in cui prevale la definizione °/imi, perché la Shari°ah tace, e la gente comune

non ha la competenza per poter definire esattamente in che momento comincia la gravidanza.

Pertanto, in questo caso, esamineremo come la scienza definisce I'inizio della gravidanza, ed in seguito

cercheremo di localizzare prove secondarie nella Shari°ah, per poter raggiungere una conclusione.

2) La Gravidanza Shar°i

Il processo di concepimento e di gravidanza, secondo la scienza moderna, si realizza nel modo
seguente. Dopo che il seme viene eiaculato nella vagina, lo sperma si trasferisce nell’utero, lo attraversa
ed entra nella tuba di Falloppio. L'ovulo della donna si trova nella tuba di Falloppio. Gli spermatozoi si
muovono nella tuba di Falloppio alla ricerca dell’'ovulo. Quando gli spermatozoi raggiungono I'ovulo,
normalmente solo uno di loro riesce a penetrarvi. Tale unione dello spermatozoo maschile e dell’ovulo
femminile si conosce come fecondazione. Dopo la fecondazione, 'ovulo comincia a mouversi verso
I'utero; dopo essere arrivato nell’utero, si impianta nella parete uterina. Tale processo si conosce come

impianto dell’ovulo fecondato nell’utero.

Allo scopo di definire la gravidanza Shari, bisogna rispondere alla seguente domanda: dal punto di vista

della Shari°ah, la gravidanza comincia:

e Quando il seme entra nell’'utero?

e Oppure quando uno spermatozoo feconda I'ovulo nella tuba di Falloppio?
e Oppure con l'impianto dell’ovulo fecondato nell’'utero?

lo argomento che la gravidanza Shar®i é formata da una combinazione di tre fattori: lo spermatozoo,

ovulo e 'utero. Se due di questi si combinano senza il terzo, non & una gravidanza Shar®i.

Come dimostrerd in seguito, la gravidanza Shar° comincia nel momento in cui 'ovulo fecondato

s’'impianta nella parete uterina.

* %k %k

Nel cercare una definizione Shar?i, la questione piu pertinente che ho trovato é stata la discussione a
proposito dell'indennizzo per un aborto. Nel figh shi°ita, I'indennizzo per un aborto varia a seconda dei



differenti stadi della gravidanza. Cio che € rilevante ai fini della nostra discussione, € 'indennizzo per i

primi quattro mesi di gravidanza.

Il feto nell’utero della madre, durante tale periodo, attraversa gradualmente cinque fasi, con nomi

distintivi:

e nutfah, quando € uno spermatozoo;

e ‘alagah, quando é simile ad un coagulo di sangue;

e muzqah, quando & un grumo di carne;

e °adhm, quando si formano le ossa;

® yaksu lahman, quando le ossa si rivestono di carne?.

Il primo stadio € cruciale per la nostra ricerca di una definizione dell’inizio della gravidanza. La maggior
parte degli A=Edith dicono semplicemente che I'indennizzo minore & per I'aborto di “uno spermatozoo
nutfah’s.

A prima vista, secondo tali Alslsidith, sembrerebbe che la gravidanza cominci non appena lo spermatozoo
entri nell'utero. Cio significherebbe che impedire al seme di entrare nell’utero sarebbe permesso, ma,
una volta che sia entrato nell’'utero, sarebbe proibito abortirlo. Ma non ¢ cosi. Cio sarebbe stato corretto

se la parola nutfah fosse intesa solo nel senso letterale di “spermatozoo”.

Nel figh e negli A:l=dith, la parola nutfah indica sia lo spermatozoo che 'ovulo fecondato.
Fortunatamente, tale significato esteso & stato chiarito dagli Aclsldith; per esempio, dal seguente [fladlsith
dell’ Imam Zayn ul-°Abidin (as): “Sa’d bin al-Musayyab chiese all'lmam °Ali Zayn ul-°Abidin a proposito
di una persona che colpisce una donna incinta con la gamba e, di conseguenza, lei perde cio che
portava nell'utero. L’lmam disse, ‘Se si tratta di uno spermatozoo {nutfah}, deve pagarle 20 denari.”
Sa’id chiese, ‘Qual é la definizione di nutfah?’ L’lmam disse, ‘E una sostanza che, introdotta nell utero, si

installa nello stesso per quaranta giorni”9.

L’Imam ha usato due parole per descrivere il nutfah:
(1) wuziat fir-rahm, si trova nell’utero, e

(2) fastaqarrat fihi, vi si installa.

Sembra che I'lmam stia enfatizzando che I'aborto piu precoce non accade quando lo spermatozoo entra

nell’'utero e lo attraversa, bensi quando vi si installa.

M

Ovviamente, I'“installazione dello spermatozoo nell’utero” e “limpianto di un ovulo fecondato nell’utero”

sono esattamente la stessa cosa.



Non c’e bisogno di ricordare che la distinzione tra I'entrata dello spermatozoo nell’utero, la fecondazione
dellovulo nella tuba di Falloppio e infine I'impianto, non era chiaramente nota né agli studiosi del figh né

agli scienziati fino al secolo scorso.

Ma la parola “istigrar = installazione” dimostra che i nostri °Ulama’ non ignoravano completamente il fatto
che lo spermatozoo attraversa varie fasi prima di “installarsi” nell’'utero. Se I'avessero ignorato
completamente, non avrebbero usato la parola istigrar, avrebbero bensi semplicemente parlato

dell“entrata dello spermatozoo nell’'utero”.

Tale differenza risulta chiara negli scritti degli °Ulama’ posteriori al settimo secolo islamico. Prima del

settimo secolo, troviamo espressioni come ‘iigau n-nutfah” ('entrata dello spermatozoo nell’'utero) 10.

Ma, dopo il settimo secolo, gli °Ulama’ cominciarono ad usare regolarmente 'espressione ‘Istigraru h-

nutfa” ('installazione dello spermatozoo nell’'utero)11.

Anche i Mujtahidun attuali descrivono 'aborto pill precoce nei seguenti termini: “abortire uno
spermatozoo dopo che si sia installato nell’utero (bad istigrari n-nutfah fi r-rahm)”12.

Inoltre, il Sacro Corano usa sempre la parola £am/ per descrivere la gravidanzai3.

©laml significa trasportare, ed € ovvio che la donna trasporta il bambino nell’'utero, non nella tuba di
Falloppio. E I'sam/ comincia con I'impianto, non primai4.

Per concludere, si puo affermare che l'inizio della gravidanza dal punto di vista della Shari°ah ¢ lo stadio

in cui 'ovulo fecondato si impianta (istigrar) sulla parete dell’utero.

E, quindi, qualunque metodo che impedisca I'impianto & permesso, mentre qualunque altro che provochi

I'aborto di un ovulo impiantato & Farsm.

Un anno dopo essermi formato tale opinione, nel 1986, scrissi all’Ayatullah al-Khu'i, chiedendogli la sua
opinione in proposito: “Dal punto di vista medico, dopo che lo spermatozoo e entrato nella vagina,
attraversa l'utero e penetra nella tuba di Falloppio. Nella tuba lo spermatozoo si unisce all'ovulo. In
seguito, l'ovulo fecondato penetra nell'utero e si impianta nella parete. (Sembra che I'espressione
'istigraru 'n-nutfa fi 'r-rahm’ negli scritti dei giuristi islamici si riferisca a tale impianto dell'ovulo fecondato
sulla parete dell utero.) Tenendo in mente quanto detto sopra, e permesso usare una medicina o un

mezzo meccanico che impedisca l'impianto dell'ovulo fecondato sulla parete uterina?”

L’Ayatullah al-Khu'i rispose che “cio che é proibito € provocare I'aborto dello spermatozoo dopo
l'impianto, mentre {prevenire la gravidanza} prima che cio avvenga é lecito. In ogni modo, la definizione

delle premesse principali e secondarie sulla questione dipende dall'individuo”15.

Per il lettore non familiarizzato con lo stile dei fugaha, la risposta dell’Ayatullah ha bisogno di qualche

spiegazione. Nella prima parte della risposta, I’Ayatullah manifesta il suo accordo con 'affermazione che



cio che ¢ illecito, a proposito di controllo delle nascite, & I'atto di abortire lo spermatozoo dopo I'impianto
nell'utero. Nella seconda parte della risposta, declina la responsabilita di specificare quando si verifica
“limpianto dello spermatozoo”: subito dopo che lo spermatozoo penetra nell’'utero o dopo il suo ritorno

dalla tuba di Falloppio?16

Basandomi sulla spiegazione scientifica fornita e sull’uso della parola istigrar nellsladslth relativo al
nutfah, e sugli scritti dei nostri °Ulama’ a proposito dello stadio piu precoce dell’aborto, considero
I'impianto di un ovulo fecondato nella parete dell’'utero come l'inizio della gravidanza dal punto di vista
della Shari°ah.

E’ facile a questo punto prendere decisioni a proposito dei metodi permessi per il controllo delle nascite.
Qualsiasi metodo che impedisca la gravidanza prima dell'impianto dell’ovulo fecondato € permesso, e
gualsiasi metodo che interrompa la gravidanza dopo I'impianto non & permesso e si considera come
aborto. E’ alla luce di tale criterio che esamineremo i vari metodi di controllo delle nascite attualmente

disponibili.

E’ stato interessante venire a sapere che, due anni dopo che avevo raggiunto la mia conclusione basata
sulla Shari‘ah, il dottor Clifford Grobstein, uno dei principali embrionologi americani, pubblico le stesse
conclusioni, basate sulle sue ricerche scientifiche. Il dottor Grobstein, il cui approccio imparziale gli ha

24

fatto guadagnare un posto nei comitati etici sia dell’*American Fertility Society” che della “Catholic

Health Association”, pubblico il suo Science and the Unborn (La scienza e i non nati) nel 1988. Scrive:

“Negli ultimi decenni, principalmente come risultato di studi approfonditi sullo sviluppo dei topi, e
diventato chiaro che nei primi stadi di ogni nuova generazione, i mammiferi (inclusi gli umani)
attraversano una fase preliminare pre-embrionale, prima di diventare embrioni nel senso scientifico

usuale...

Nello sviluppo dei mammiferi, che normalmente avviene all’interno del corpo della madre (gestazione
interna), sono in questo momento evidenti i primi cambiamenti subiti dallo zigote: per prima cosa, Si
sviluppa la multicellularita, e, in seguito, si prepara per la penetrazione nella parete dell'utero materno, o
impianto. Il secondo passo, come abbiamo notato, rappresenta il vero e proprio inizio della gestazione o

gravidanza’17.

C) | Metodi Contraccettivi

| metodi contraccettivi oggi disponibili funzionano in vari modi. Esamineremo alcuni tra i piu
comunemente usati e determineremo se sono permessi dall’lslam. Deve essere sottolineato che stiamo
studiando la permissibilita di tali metodi esclusivamente dal punto di vista della Shari°ah. Per un’opinione
medica a proposito dell’affidabilita o di qualsiasi effetto collaterale, il lettore dovra consultare il suo

medico.



1) Contraccettivi Orali

Le pillole anticoncezionali impediscono il concepimento inibendo 'ovulazione. Le pillole alterano i livelli
ormonali e sopprimono il segnale ormonale che dalla ghiandola ordina alle ovaie di produrre un ovulo.
Tali pillole vengono assunte oralmente ad intervalli regolari per 20 o piu giorni durante ogni ciclo
mestruale. Dato che tutte le pillole di questo genere inibiscono I'ovulazione, non ¢’é assolutamente alcun
problema nell’'usarle. Ciononostante, la donna deve consultare il medico a proposito di possibili effetti

collaterali.

Esistono alcune pillole che hanno effetto dopo che si & verificato il rapporto, per esempio la “pillola del
giorno dopo” o la recente pillola RU486. Dato che, secondo la nostra definizione, la gravidanza comincia
con I'impianto, 'uso di qualsiasi pillola che impedisca I'impianto & permesso. Quindi, pillole come la
“pillola del giorno dopo” e la RU486 possono essere assunte dopo il rapporto, ma non dopo che si senta

0 si sappia che la gravidanza € gia iniziata.

2) Depo-Provera

Depo-Provera funziona esattamente come la pillola, ma, invece di essere assunta oralmente viene

iniettata ogni tre mesi. Questo ed altri metodi contraccettivi per iniezione sono permessi.

3) Spirale (IUD)

Uno IUD é un oggetto di metallo o di plastica, di forma variabile, che viene impiantato all’'interno
dell'utero. Gli esperti in medicina non conoscono il funzionamento esatto dello IUD. Attualmente
esistono due opinioni: una dice che lo IUD impedisce la fecondazione; I'altra dice che impedisce

all’ovulo fecondato di impiantarsi nell’utero.

Dato che la gravidanza Shar® comincia con I'impianto, non ¢’é problema con I'uso dello IUD come
mezzo di controllo delle nascite, indipendentemente dalle differenze di cui sopra tra gli esperti in

medicina.

4) Metodi Barriera

Tutti i metodi barriera impediscono allo spermatozoo di entrare nell’'utero: coprendo il pene con un
preservativo, o il collo dell’'utero con un diaframma o con una spugna vaginale. Anche I'uso di sostanze
spermicide, che uccidono lo spermatozoo prima che raggiunga I'ovulo, & un metodo barriera. Non esiste

alcun inconveniente per 'uso di tali contraccettivi.

5) Astinenza Durante il Periodo Fertile

Esistono tre procedimenti basilari per prevedere 'ovulazione, allo scopo di evitare i rapporti sessuali

durante i sei giorni approssimativi della fase mensile di alta fertilita di una donna.



| tre metodi sono i seguenti:

(a) Metodo dell’ovulazione: la donna impara a riconoscere il periodo fertile controllando la differenza
nella consistenza delle perdite di muco cervicale. La perdita di muco cervicale segnala il periodo fertile;

in tal modo, evitare il sesso durante i giorni fertili previene la gravidanza.

(b) Metodo del ritmo: un metodo simile al primo, con la differenza che dipende dall’osservazione dei cicli

mensili per un anno intero allo scopo di determinare il periodo fertile.

(c) Temperatura: a parte la registrazione del calendario del ciclo, la donna si misura la temperatura
giornalmente per individuare 'ovulazione, che si verifica quando la temperatura basale del corpo

aumenta.

6) Coito Interrotto

Coito interrotto significa ritirare il pene appena prima dell’eiaculazione. Era il metodo di controllo delle

nascite pil comune prima dell'invenzione dei mezzi moderni.

Mugammad bin Muslim e °Abd ur-Rahman bin Abi °Abdillah Maymun interpellarono I'lmam Ja°far as—

Sadiq (as) in proposito. L’Imam disse: “Dipende dall'uomo, pué versarlo dovunque voglia”18.

Ciononostante, in un altro [Fadsith, Muflammad bin Muslim cita il quinto o il sesto Imam come segue:
“Nel caso di una schiava, e permesso; ma, nel caso di una donna libera, lo disapprovo salvo che non sia

stato stipulato cosi al momento del matrimonio”19.

Basandosi su tale fadlsith, la maggioranza dei nostri Mujtahidun crede che il coito interrotto sia

permesso ma makruh senza il consenso della moglie20.

Tutti i metodi fin qui menzionati non implicano operazioni chirurgiche e sono, inoltre, reversibili; si pud

infatti smettere di usarli in qualsiasi momento, per avere un figlio.

7) Sterilizzazione

La sterilizzazione implica un’operazione chirurgica.

La sterilizzazione per 'uomo, conosciuta come vasectomia, significa tagliare o bloccare il canale nel
tratto riproduttivo maschile. Tale canale o condotto permette allo sperma di passare dai testicoli alla
prostata e agli altri organi riproduttivi.

La sterilizzazione per la donna, conosciuta come legatura delle tube, significa tagliare o bloccare le tube

di Falloppio, che permettono il passaggio dell’ovulo.

La permissibilita della sterilizzazione dipende dal fatto che sia o no reversibile. Attualmente, il tasso di

reversibilita (40%) non e sufficiente per rendere la sterilizzazione permissibile. Un maggior successo si



potra forse ottenere con il miglioramento delle tecniche microchirurgiche. Fino a che non si raggiunga un

minimo di reversibilita dell’80%, & difficile che la sterilizzazione sia permessa.

Puo la Donna praticare il Controllo delle Nascite senza il Consenso del Marito?

La moglie ha pieno diritto all’'uso di contraccettivi anche senza 'approvazione del marito21.

Ciononostante, non dovrebbe usare un metodo che possa interferire con i diritti coniugali del marito. Per

esempio, non puo costringerlo ad usare il preservativo o a praticare il coito interrotto.

Tale regola si basa sul fatto che il dovere coniugale della donna é rivolto alla soddisfazione sessuale del
marito, in quanto dovrebbe essere disponibile, partecipe e cooperativa, ma non si estende al dovere di
avere dei figli da lui: avere o non avere figli € una decisione personale della donna; quindi, le &

permesso usare contraccettivi, sempre che non interferiscano con i diritti coniugali del marito.
Questo per quanto riguarda I'aspetto legale della Shari°ah.

Ciononostante, a livello pratico, & meglio che tali decisioni siano prese di comune accordo tra marito e
moglie; in caso contrario, possono generare malintesi e mancanza di fiducia. L’aspetto legale si occupa
di proteggere i diritti basilari delle donne, ma, nel mondo reale, 'uomo e la donna devono basare la

propria vita sul’amore, sulla compassione e sulla cooperazione, come dice il Sacro Corano:

“E Abbiamo creato tra voi amore e compassione” (Sura ar-R<m, 30:21)

D) L’Aborto

Il punto di vista islamico a proposito del controllo delle nascite e dell’aborto & molto equilibrato. Permette
alle donne di prevenire la gravidanza, ma proibisce loro di interromperla. L’aborto dopo I'impianto
dell'ovulo fecondato nell’utero & assolutamente proibito ed € considerato un crimine contro le leggi di
Allah (SwT) e contro il feto.

Dal punto di vista islamico, l'illegittimita dell’aborto di un feto non dipende dalla discussione sulla
condizione o no di essere umano del feto. Anche se I'lslam non riconosce il feto come essere umano, gli

riconosce comunque il diritto ad una vita potenziale.

L’aborto si & diffuso nel mondo Occidentale per varie ragioni:

e A volte si tratta di scegliere tra un figlio e una carriera;

e A volte si tratta di scegliere tra un figlio e uno stile di vita lussuoso;
e A volte é perché il figlio & illegittimo;

e A volte ha a che fare con il sesso “sbagliato” del figlio;



e A volte la causa €& uno stupro.

Tutte queste giustificazioni sono inaccettabili dal punto di vista islamico. Le prime due scuse riflettono la

natura egoista di questa societa materialista. Allah (SwT) dice nel Sacro Corano:

“..non uccidete i vostri figli in caso di carestia: il cibo lo provvederemo a voi e a loro...” (Sura al-
An°s<m, 6:157)

“Non uccidete i vostri figli per timore della miseria: siamo Noi a provvederli di cibo, come

{provvediamo} a voi stessi. Ucciderli é veramente un peccato gravissimo” (Sura al-Isrs, 17:31).

La terza scusa ¢ il risultato di rapporti sessuali illeciti, che I'lslam condanna fermamente. La quarta

ragione non € meno malvagia e crudele dell’'uso arabo pre-islamico di seppellire vive le neonate.

Per quanto riguarda il quinto caso, uno stupro, la donna dovrebbe usare la pillola del giorno dopo o la
RU486 immediatamente dopo la violenza sessuale, per impedire il possibile impianto di un ovulo
fecondato. Ma, se la gravidanza & conclamata, I'lslam non permette I'aborto. In tali casi, I'lslam dice:

perché abortire un bambino per il crimine di suo padre?

Per quanto riguarda la reputazione della donna, 'lslam condanna fermamente chi giudica male la vittima

di uno stupro: invece di svilirla, si dovrebbere essere solidali con lei.

La tecnologia moderna (come I'ecografia) ha reso possibile sapere se un bambino ha qualche

malformazione molto prima che nasca. Alcune persone giustificano I'aborto di un feto malformato.

| Mujtahidun attuali non permettono tali aborti: dicono che i genitori dovrebbero pregare e sperare di
avere un bambino normale e sano. Esistono molti esempi in cui le previsioni dei medici si sono rivelate
sbagliate! In altre parole, quello che i nostri Mujtahidun affermano € che si possono adottare misure
preventive prima della gravidanza, ma, una volta che la gravidanza comincia, non & permesso abortire

un feto neanche nel caso di malformazioni.

La Shari°ah permette I'aborto solo nei casi in cui i medici dichiarano con ragionevole certezza che il

proseguimento della gravidanza metterebbe in pericolo la vita della donna.

Tale permesso si basa sul principio del male minore, conosciuto nella terminologia legale islamica come
il principio di al-ahamm wa I-muhimm (la cosa piu importante e la meno importante). Il Profeta (S)
disse: “Quando due cose proibite si presentano {ad una persona} insieme, la piu piccola si sacrifichera

alla piu grande”.

Nel caso in questione, si & di fronte a due cose proibite: abortire il bambino non nato, o lasciare che una

donna gia in vita muoia.

Ovviamente, la seconda alternativa & piu grave della prima; quindi, I'aborto & permesso per salvare la



persona viva.

1. Cfr: Instruction on Respect for Human Life in Its Origin and the Dignity of Procreation: Replies to Certain Questions of the
Day, (Istruzioni sul rispetto della vita umana nella sua origine e sulla dignita della procreazione: repliche ad alcune questioni
del giorno), Citta del Vaticano, 1987.

2. Siveda la nota a pié di pagina in al-Mizan, vol. 8 (traduzione inglese) p. 104.

3. Nahju'l-Balaghah, affermazione No. 141; Tuhaf, p. 214.

4. Wasall, vol. 14, p. 105.

5. Ricordiamo ai lettori che 'autore scrisse la prima edizione di “Matrimonio e Morale nell'lslam” prima della caduta del
Muro di Berlino, quando ancora esisteva il governo comunista in Russia. (N.d.T.)

6. Ho usato i termini “definizione Shar°i”, “definizione °Urfi (comune)”, e “definizione °limi (scientifica)” per semplificare la
questione per il lettore non specialista. Nella terminologia del figh, le tre definizioni o precetti si conoscono come "al-°Urfu
'sh-shari", "al-°Urfu l-'amm," e "al-°Urfu 'l-khass", rispettivamente. Il lettore specialista puo far riferimento a Shaykh
Murtaza al-Ansari's al-Makasib, p. 193, per ulteriori dettagli sulle definizioni e percezioni nella Shari°ah.

7. Queste definizioni sono basate sul Sacro Corano: “In verita creammo I'uomo da un estratto di argilla. Poi ne facemmo
una goccia di sperma {posta} in un sicuro ricettacolo, poi di questa goccia facemmo un'aderenza e dell'aderenza un
embrione; dall'embrione creammo le ossa e rivestimmo le ossa di carne” (Sura al-Mu'miniin, 23: 12-14).

8. Cfr: Wasalil, vol. 19, pp. 169, 237-240.

9. Wasa'il, vol. 19, p. 240. Si vedano anche p. 238, 242.

10. Cfr: Sharaya'u l-Islam, p. 1042; an-Nihayah, p. 778.

11. Cfr: Tabsirah, p. 216; Sharh Lum'a, vol. 2, p. 444; Tahrir, vol. 2. p. 597.

12. Dopo la pubblicazione della prima edizione di questo libro, vidi, con grande piacere, in una conferenza del defunto
Ayatullah al-Khu'i's, una affermazione che concorda appieno con la mia definizione di gravidanza. Disse: “Il criterio per
applicare correttamente la {parola} ‘incinta’ ad una donna é solo dopo l'installazione (istigrar) dello spermatozoo nell'utero,
perche la semplice entrata dello spermatozoo nell’'utero non la rende incinta”. Si veda al-Gharawi, Mirza °Ali, at-Tanqih fi
Sharhi l-'Urwati -Wuthga (annotazioni alle conferenze figh di al-Khu'i), vol. 7 (Najaf: al-Adab Press, 1988) p. 206.

13. A questo proposito cfr. il Sacro Corano, 19:22; 31: 14; 46:15.

14. Un mio buon amico medico ha sottolineato che la gravidanza nella tuba di Falloppio, conosciuta come gravidanza
extrauterina, & possibile. Ciononostante, tale informazione non interferisce con la tesi in discussione, perché la gravidanza
extrauterina non € una gravidanza normale. Quando si tratta di definizioni, le possibilita anormali non vengono prese in
considerazione. A maggior ragione nel caso di anormalita come la gravidanza extrauterina: la tuba di Falloppio non &
abbastanza grande per lo sviluppo di un feto, e la gravidanza extrauterina deve essere sottoposta ad aborto chirurgico,
altrimenti la madre finirebbe per perdere la propria vita.

15. Corrispondenza privata, datata 24 Rabi® I, 1407 (1987).

16. Alla luce dell’affermazione del defunto Ayatullah al-Khu'i, citato nella nota n. 146 della presente edizione, anche lui
credeva che I'impianto dello spermatozoo si verifichi dopo il suo ritorno dalla tuba di Falloppio.

17. Grobstein, Science and the Unborn, p. 58-59.

18. Wasalil, vol. 14, p. 105.

19. Wasalil, vol. 14, p. 106.

20. Cfr: Sharh Lum'a, vol. 2, p. 28; al-'Urwah, p. 628; Minhaj, vol. 2, p. 267.

21. Cfr:Minhaj, vol. 2, p. 276.



Nuove Tecniche di Riproduzione Umana

La nascita del primo “bebé in provetta” nel 1978 fu sulle prime pagine di tutto il mondo. Tutto il mondo,

ad eccezione del Vaticano, dette il benvenuto al nuovo sviluppo della scienza umana.

Dopotutto, 'essere umano € la creazione principale di Allah (SwT): Egli ha creato I'Universo per I'essere
umano, ma ha creato quest’ultimo per Se Stesso.

Durante gli ultimi cinque decenni, 'umanita ha fatto passi da gigante nella scienza e nella tecnologia.

Uno dei campi piu sorprendenti € quello delle nuove tecniche di riproduzione umana.

E’ interessante notare come, anche su questo problema, I'lslam stia nel mezzo dei due punti di vista
estremi. Da una parte, la Chiesa Cattolica romana ha condannato categoricamente la fecondazione in
vitro, I'inseminazione artificiale e la maternita in affitto. Dall’altra parte, i libertari permettono tali metodi,
tra coppie sposate o no. L’lslam, come vedremo in seguito, permette la nuova tecnologia di riproduzione

solo nel caso delle coppie sposate.

In questo capitolo esamineremo le nuove tecniche disegnate per assistere le coppie nella procreazione,

e vedremo se I'lslam le approva o no.

A) Tecniche di Riproduzione Umana

1) Inseminazione Artificiale da parte del Marito (AlIH)

L’AIH viene usata nei casi in cui il marito produce seme, ma tale seme non & adeguato per la
fecondazione. L'inadeguatezza del seme pud essere attribuita ad un basso numero di spermatozoi attivi

o all'incapacita degli spermatozoi di nuotare abbastanza velocemente verso I'ovulo.
L’AIH pud essere usata anche quando il marito soffre di eiaculazione precoce.

Nell’AlH, lo sperma si ottiene dal marito attraverso la masturbazione, e in seguito viene concentrato e
“migliorato” in laboratorio. Tale sperma & successivamente introdotto nella cervice della moglie nei giorni

di maggior fertilita.

Il seme viene introdotto attraverso un’iniezione. A seconda del regolamento di ogni ospedale, I'iniezione

puod essere eseguita da un dottore o da un’infermiera, o dalla stessa coppia.

Per quanto riguarda la Shari°ah, non esistono obiezioni verso I’AlH, nei casi in cui questa avvenga in
g

una coppia legittimamente sposata.

Se la masturbazione & proibita, come si pud ottenere il seme del marito per 'AIH? E’ vero che la



masturbazione €& proibita dal figh shi®ita, ma abbiamo anche detto che la masturbazione da parte del

coniuge € permessa.

Quindi, nel caso dell’AlH, la moglie pud masturbare il marito per ottenere il seme. Sara interessante
sapere in che modo la Chiesa Cattolica intende risolvere il problema: “La Chiesa cattolica romana
permette l'inseminazione artificiale se viene usato il seme del marito e questo e il prodotto di un rapporto
con la moglie, non della masturbazione; ma di solito si tratta di un rapporto nello studio di un medico ed

e “difficilmente romantico”, ha affermato il Padre Wolak”1.

2) Inseminazione Artificiale da parte di un Donatore (AID)

L’AID & molto simile allAlH. La differenza & che 'AID é utilizzata quando il seme del marito &

completamente inadeguato per quantita o qualita.

Nella societa Occidentale, anche alcune donne single, che non desiderano sposarsi ma vogliono avere
un figlio, ricorrono a tale metodo per restare incinte. In Inghilterra, dalle duemila alle quattromila nascite

sono attribuite ogni anno all’AID.

Per quanto riguarda I'lslam, I'inseminazione artificiale da parte di un donatore & assolutamente illecita,

percheé si tratta di un donatore e non del marito della donna2.

Visto che non implica alcun rapporto sessuale tra il donatore e la donna, e quindi non puo essere
definita come fornicazione o adulterio, ci si potrebbe chiedere: come puo essere artim? Il Sacro

Corano dice chiaramente:
“Di ai credenti ...di proteggere le proprie parti private..” (Sura an-N:r, 24:30).

I comandamento divino di proteggere le parti private non & accompagnato da specificazioni; non dice di
proteggerla solo dai rapporti sessuali illeciti, bensi di proteggerle da tutto eccetto che dal coniuge. Allah

(SwT) descrive i credenti come

“{i credenti sono coloro} che si mantengono casti, eccetto con le loro spose (...) mentre coloro
che desiderano altro {in termini di soddisfazione sessuale} sono i trasgressori” (Sura al-
Mu'mini<in, 23: 5-7).

Quindi, anche iniettare lo sperma di un altro uomo constituirebbe una trasgressione ed una violazione

del comandamento di Allah (SwT)3.
Qual ¢ lo status di un figlio concepito attraverso 'AID?

Se, Allah (SwT) non voglia, una donna concepisse un figlio attraverso I'AID, il figlio non sara considerato
illegittimo, perche non & stato concepito per mezzo di rapporti sessuali illeciti. In tali casi, la relazione
madre-figlio sarebbe chiara. Per quando riguarda la relazione padre-figlio, la maggior parte dei nostri



attuali °Ulama’ afferma chiaramente che sarebbe considerato figlio del donatore, avente diritto alla sua

eredita, e malsram per sua moglie ed i suoi figli4.

La decisione dei Mujtahidun si basa su un [ladsith che fornisce un esempio molto simile al caso di un
bambino concepito attraverso I'AID.

Tale Fadrith & stato narrato da varie fonti, dal’'lmam ®asan (as), dal’lmam Mufammad al-Bagqir (as) e
dalllmam Ja°far as-Sadiq (as). Venne rivolta la seguente domanda agli Imam: “Se una donna ha un
rapporto con suo matrito, e subito dopo va dalla sua schiava ed ha un rapporto lesbico con lei, durante il
quale il seme del marito scorre dalla donna nella vagina della schiava e quest ultima rimane incinta, che

succede?”

Gli Imam, dopo aver spiegato la punizione in cui devono incorrere le due donne, affermarono che il figlio
nato dalla schiava era da considerare parte della famiglia del proprietario del seme e dato in custodia a
lui5.

Si tratta di un ottimo esempio di come i nostri °Ulama’ risolvono i problemi del giorno d’oggi, anche se

usano le stesse fonti antiche dell’'lslam!

3) Fecondazione in Vitro (IVF)

| primi due metodi si usano nel caso in cui lo sperma del marito sia deficiente in qualita o quantita. L'IVF
€ una tecnica usata soprattutto dalle donne le cui tube di Falloppio sono bloccate, senza che sia

possibile rimediare chirurgicamente.

Questa tecnica viene inoltre utilizzata per coloro che non riescono a concepire, nonostante abbiano tube
di Falloppio normali e tutte le possibili cause di sterilita siano state escluse. “/In vitro” significa in

provetta.

Nell’'lVF, uno o due ovuli vengono prelevati dalla madre attraverso una piccola siringa, e collocati in una
provetta. In seguito, lo sperma del marito viene usato per fecondare 'ovulo. Dopo la fecondazione,
'ovulo viene lasciato a svilupparsi nella provetta fino a raggiungere lo stadio di otto cellule, quando viene

impiantato nell’'utero della madre.

L’IVF puo essere usata anche in casi in cui il seme del marito contiene cosi pochi spermatozoi da
rendere difficile che possano fecondare un ovulo nella tuba di Falloppio. Attraverso I'lVF, lo sperma &
usato per fecondare I'ovulo in una provetta. Per quanto riguarda la Shari°ah, la fecondazione “in vitro” &

permessa, sempre e quando avvenga tra i membri di una coppia sposata.

4) Altre Possibilita di Riproduzione Umana discusse dai nostri °Ulama’

E’ interessante sapere che i nostri Mujtahidun si trovano in una posizione avanzata, rispetto alla

tecnologia scientifica, nella deliberazione a proposito delle questioni religiose ed etiche relative alla



riproduzione umana. Mentre discutono dell'inseminazione artificiale, allo stesso tempo dibattono le

seguenti possibilita:

1. E’ permissibile inventare un ovulo artificiale, fecondarlo con lo sperma di un uomo e lasciare che il
bambino si sviluppi in un utero artificiale. In tal caso, il bambino sarebbe pienamente parente del padre.

Al massimo, si trattera di un bambino senza madre biologica.

2. E’ permissibile inventare uno spermatozoo artificiale e iniettarlo nell’'utero di una donna. In tal caso, il
bambino sarebbe pienamente parente della madre. Al massimo, si trattera di un bambino senza padre

biologico.

3. E’ permesso prendere un ovulo artificiale ed uno spermatozoo artificiale che lo fecondi, e lasciare che

si sviluppino in un utero artificiale. Un tale bambino non sarebbe parente di nessuno!

4. Se un bambino e una bambina gemelli nascono attraverso qualcuna di tali procedure, nei primi due
casi sarebbero normali fratelli (per esempio, non potrebbero sposarsi tra di loro), ma nel terzo non

sarebbero considerati nemmeno fratelli perché non avrebbero genitori6.

5) Utero in Affitto

L’utero in affitto & un corollario dell'inseminazione artificiale. Ha creato gran controversia nei circoli etici e

legali di tutto il mondo, specialmente dopo il caso di “baby M” nel 1987.

Utero in affitto significa che una donna permette che I'ovulo fecondato di un’altra coppia le sia iniettato
nell’utero, e porti a termine la gravidanza per conto dell’altra coppia.

Cid puo avvenire gratuitamente o in cambio di denaro, come nel caso di baby M. Tale procedimento di
riproduzione umana €& adottato quando una donna ha dei problemi a portare a termine la gravidanza.
Dal punto di vista della Shari°ah, la pratica descritta dell’'utero in affitto non & permessa, perché implica
I'introduzione dello sperma di un’altra persona nell’'utero della donna. Cid va contro il verso del Sacro
Corano che dice che le donne credenti devono proteggere le proprie parti private, eccetto che dal
proprio coniuge?.

Esistono, ciononostante, alcune procedure, nel sistema matrimoniale islamico, che permettono un certo
tipo di utero in affitto. Per esempio, se una donna ha dei problemi a portare a termine la gravidanza, il
marito puo sposare un’altra donna (in modo temporaneo o permanente), ed in seguito un ovulo della
prima moglie, fecondato dallo sperma del marito, pud essere iniettato nell’'utero della seconda moglie,

con il suo consenso.

A quale delle due donne appartiene il figlio? Alla madre genetica (la prima moglie) o alla madre biologica
(la seconda moglie)? Secondo I'Ayatullah al-Khumayni, dipende dall’eta del feto. Se é stato inseminato

nell’'utero della seconda moglie dopo quattro mesi, appartiene alla prima moglie; la seconda moglie &



semplicemente un ricettacolo. Se é stato inseminato prima dei quattro mesi, € difficile affermare che |l

figlio appartiene alla prima moglie8.

In ogni modo, esiste un’altra maniera di considerare la relazione. Ho gia parlato in precedenza delle
definizioni °Urfi e Shar?i. In questo caso, la gente comune ha una certa percezione della relazione
madre-figlio. L’opinione °Urfi direbbe che la donna che “da alla luce” € la madre. Pertanto, sulla base di
tale percezione °Urfi, tenderei a dire che il figlio appartiene alla madre biologica, la seconda moglie,
indipendentemente dall’eta al momento dell’inseminazione. |l figlio sara malsiram per i suoi altri figli, ed

avra diritto ad ereditare da lei.

Per quanto riguarda la relazione tra il bambino e la prima moglie, direi che, anche se non si tratta della
madre biologica, il suo status di madre genetica & superiore a quello di madre Ridha®i9. Basandosi su
questo tipo di relazione, il bambino sara malsiram per tutti i figli della prima moglie, anche se di padre
differente; ciononostante, non avra diritto di ereditare da lei, perche il diritto di eredita si basa sulla

relazione uterina.

B) Alcune Questioni Etiche

Di seguito si troveranno alcune questioni che per la prima volta si stanno discutendo dal punto di vista
della Shari°ah. Espongo i risultati della mia interpretazione iniziale. Spero che cio stimoli una

discussione fruttuosa tra i nostri Mujtahidun.

1) Distruzione degli Ovuli Fecondati in Soprannumero

Nella maggior parte dei casi di inseminazione artificiale, tre ovuli vengono prelevati dal corpo della
donna, e tutti e tre vengono fecondati dagli spermatozoi del marito, ma soltanto uno viene usato per
I'impianto nell’'utero della donna. Se il primo tentativo fallisce, gli altri ovuli vengono utilizzati. La

questione che ha creato molte polemiche riguarda gli ovuli fecondati in soprannumero e indesiderati.

Cosa si dovrebbe fare con gli ovuli fecondati in soprannumero? Devono essere usati? Possono essere
distrutti?

Secondo la Shari°ah, non dovrebbe esserci alcun problema nel distruggere gli ovuli fecondati in
soprannumero. Non costituisce aborto perche, in primo luogo, I'aborto si verifica esclusivamente dopo
I'impianto dell’ovulo fecondato nell’'utero e, in secondo luogo, I'aborto avviene nel corpo di una donna,

non in una provetta o in un vassoio da laboratorio!

2) Gli Embrioni Congelati

Un altro corollario della nuova tecnologia € la cosiddetta banca dello sperma, in cui spermatozoi e ovuli

fecondati vengono conservati in stato di congelamento.



Esistono quattro problemi che bisogna affrontare in questo caso.

(A) E’ permesso all'essere umano conservare lo sperma congelato? In modo simile, e permesso alle
coppie sposate conservare i loro ovuli fecondati per uso futuro? Non mi viene in mente alcun
fondamento nella Shari°ah per proibire tale atto. Non esiste alcuna differenza con I'atto con il quale una

persona dona il proprio sangue, ad un individuo o ad una “banca’.

(B) E’ permesso vendere lo sperma o gli ovuli fecondati? Non si puo vendere il proprio sperma allo
scopo di essere iniettato nell’'utero di un’altra donna; si pud solo vendere a istituzioni scientifiche allo
scopo di effettuare ricerche mediche. In modo simile, una coppia non pud vendere i propri ovuli

fecondati perché siano impiantati nell’'utero di un’altra donna.

(C) Una donna puo usare I'ovulo fecondato conservato o gli spermatozoi di suo marito dopo la morte di

costui?

In apparenza, non ¢’ niente che glielo impedisca. L’ovulo congelato (fecondato dallo spermatozoo del
marito) & di sua proprieta, e di conseguenza puo usarlo. Il figlio sara, chiaramente, legittimo!
Ciononostante, cid sarebbe permesso solo nel caso in cui la donna non si sia risposata dopo la morte
del marito. Visto che I'lslam non permette che una donna abbia piu di un marito allo stesso tempo, il

secondo marito prende il posto del primo nel versetto del Sacro Corano che dice:
“.che si mantengono casti, eccetto con i loro sposi” (Sura al-Mu'mini<n, 23: 5)

(D) una donna puo usare l'ovulo fecondato dopo aver divorziato da suo marito? Cio & permesso solo nel
caso in cui non si sia risposata. Non appena si risposa, non pud usare I'ovulo fecondato dallo

spermatozoo del marito precedente. La base di tale opinione € la stessa che qui sopra si cita.

1. The Vancouver Sun, 11 Marzo 1987, p. A7.

2. Questa e I'opinione piu diffusa fra gli °Ulama’. Ci sembra per6 doveroso informare i lettori che alcuni sapienti sono di
diverso parere, come I'Ayatullah Al-°Oma Muflammad Tagi Bahjat Fumani e I'Ayatullah Al-°Ofma Sayyid Imam
Khamenei. Per quanto concerne quest’ultimo, nel libro “Ajwibah al-Istifta’at” (Leggi Pratiche dell’lslam), Vol.2, capitolo
“Questioni Mediche”, paragrafo “Inseminazione Artificiale”, la domanda n.188 chiede: “E’ permesso inseminare I'ovulo di
una donna, il cui marito & sterile, immettendo lo sperma di un altro uomo nella vagina della donna?”. L’Ayatullah risponde
nel modo seguente: “Secondo la Giurisprudenza non c’é nessuna controindicazione in tale inseminazione. Comunque, la
donna e 'uomo in questione devono evitare qualsiasi atto Farsim come guardarsi, toccarsi ecc. Tuttavia se un bambino
nasce in seguito a questo metodo di inseminazione artificiale, il figlio non potra essere considerato discendente del marito,
ma sara considerato discendente del donatore di sperma, con le relative questioni in fatto di eredita”. (N.d.T.)

3. Sono in debito, per questa risposta, con il defunto Shaykh Mulammad Jawad al-Mughniyyah, nel suo splendido libro al-
Figh ‘ala 'l-Madhahibil-Khamsah, p. 374.

4. Cfr: Al-Figh, p. 375-6; Minhaj, vol. 2, p. 395; Tahrir, vol. 2, p. 621-622.

5. Cfr: Wasalil, vol. 18, p. 426-428.

6. Il primo esempio & stato menzionato da entrambi gli Ayatullah al-Khu'i e al-Khumayni, mentre gli altri tre sono
menzionati solo dal secondo. Si veda Minhaj, vol. 2. p. 395, e Tahrir vol. 2, p 622-623.

7. Si veda il paragrafo “Inseminazione Atrtificiale da parte di un Donatore (AID)”.

8. Cfr: Tahrir, vol. 2, p. 623.



9. Una madre Ridha®i & una donna che non ha dato alla luce un bambino, ma I'ha allattato al seno.

Appendice n. |: Fonti della Shari°ah

Nell’lslam, la questione della morale sessuale rientra nella Shari°ah, 'insieme delle leggi islamiche.

Ci sembra quindi, appropriato spiegare quali sono le fonti della Shari°ah dal nostro punto di vista. Le
fonti delle leggi islamiche sono due: il Sacro Corano e la Sunnah. Con la parola Sunnah ci riferiamo alle

affermazioni, alle azioni ed all’approvazione silenziosa del Profeta (S) e degli Imam dell’Ah/ u/-Bayt (as).
Il Sacro Corano descrive soltanto le regole basilari della Shariah e la Sunnah le elabora.
Il Sacro Corano presenta il Profeta dell’lslam (S) nel seguente modo:

“Egli eé Colui che ha inviato tra gli illetterati un Messaggero della loro gente, che recita i Suoi
versetti, li purifica e insegna loro il Libro e la Saggezza..” (Sura Al-Juma‘a, 62:2).

“E su di te abbiamo fatto scendere il Monito, affinché tu spieghi agli uomini cioé che é stato loro

rivelato e affinché possano riflettervi” (Sura an-Nal:l, 16:44).

| due versetti provano inconfutabilmente che il Profeta Muilammad (S) non era solo un “postino” la cui
unica mansione era consegnarci il Libro. Era un maestro e un commentatore del Sacro Corano. Persino

le sue azioni rappresentano una fonte di guida per noi:

“Avete nel Messaggero di Allah un bellesempio per voi, per chi spera in Allah e nell Ultimo
Giorno e ricorda Allah frequentemente” (Sacro Corano, Sura al-A:z<b, 33:21).

L’obbedienza al Profeta (S) si considera come una prova d’amore per Allah (SwT):

“Di: «Se avete sempre amato Allah, seguitemi. Allah vi amera e perdonera i vostri peccati. Allah é
perdonatore, misericordioso»” (Sura Ali-°Imrsn, 3:317).

Per mostrare I'importanza dell’obbedienza al Profeta (S), il Sacro Corano aggiunge:

“Chi obbedisce al Messaggero obbedisce ad Allah. E quanto a coloro che volgono le spalle, non
ti abbiamo inviato come loro guardiano!” (Sura an-Nis, 4:80).

I Musulmani che vivevano al tempo del Profeta (S) avevano facile accesso alla Sunnah. E noi, che
siamo nati centinaia di anni dopo la morte del Profeta (S)? | Musulmani degli albori si resero conto
dell'importanza della Sunnah del Profeta (S) e cominciarono a conservare le sue affermazioni in libri di

Aclsdith. Persino le azioni del Profeta (S), osservate dai suoi compagni, furono conservate in forma



scritta.

Ciononostante, tale processo di conservazione della Sunnah non € stato immune da errori e persino da

falsificazioni.

Molte affermazioni furono inventate ed erroneamente attribuite al Profeta (S) durante il primo periodo
della storia islamica. Pertanto, & assolutamente necessario trovare una fonte autentica, ed allo stesso

tempo ben informata, della Sunnah del Profeta (S).

Considerando i Musulmani ai tempi del Profeta (S), non si puo trovare nessuno che possieda maggior
sapienza, e che sia piu informato, affidabile e vicino al Profeta (S) del’Ah/ ul-Bayt (as), la famiglia del
Profeta (S).

Dopotutto, € il Sacro Corano che testimonia della loro purezza spirituale del rango piu elevato, dicendo:

“O gente della casa {Ahl ul-Bayt}, Allah non vuole altro che allontanare da voi ogni sozzura e
rendervi del tutto puri” (Sura al-A:zib, 33:33).

Tale verso a proposito della purezza dell’Ah/ u/-Bayt (as) deve essere considerato assieme al seguente:

“...questo é in verita un Corano nobilissimo, {contenuto} in un Libro custodito che solo i puri
toccano” (Sura Al-W:gqi‘a, 56:77-79).

Cio dimostra che gli Imam dell’Ah/ u/-Bayt (as) erano in grado di capire il Sacro Corano meglio di

qualsiasi altro seguace del Profeta Muflammad (S). Allah (SwT) dice:

“..Di: «Non vi chiedo alcuna ricompensa, oltre allamore per i miei parenti (qurbah)»....” (Sacro
Corano, Sura ash-Shura, 42:23)

Si noti che é Allah (SwT) che sta ordinando al Suo Messaggero (S) di chiedere alla gente di amare la
sua famiglia. Se non fossero stati sinceri, affidabili, e degni di essere seguiti, Allah (SwT) ci avrebbe

forse ordinato di amarli?

Questi pochi versetti sono sufficienti per dimostrare che i migliori commentatori del Sacro Corano, e le
fonti piu autentiche della Sunnah del Profeta (S), sono gli Imam dell’Ah/ ul-Bayt (as). |l Profeta (S)
stesso disse: “Lascio a voi due cose preziose, e se vi atterrete ad esse non vi svierete: il Libro di Allah,
che é come una corda tesa fra il cielo e la terra, e la mia famiglia. Queste due cose non si separeranno
mai 'una dall’altra fino a che mi raggiungeranno vicino alla fonte {il Kawthar} nel Giorno del Giudizio.
Badate bene a fare attenzione a come li tratterete dopo di me™1.

Non é I'occasione adatta per discutere dell’autenticita dell’=adlsith precedente, ma bastera citare Ibn
Hajar al-Makki, un famoso polemista anti-shi°ita. Dopo aver trascritto tale fadsth da vari compagni

(Sahaba) che I'avevano sentito dal Profeta (S) in vari luoghi e in vari momenti, lon Hajar dice: “e non



esiste alcuna contraddizione in queste {numerose relazioni}, dato che non esisteva nulla che impedisse
al Profeta (S) di ripetere {questa affermazione} in tali luoghi diversi a causa dell'importanza del Libro

santo e della Famiglia pura”2.

Possiamo concludere, dai versetti e dall’=adith sopra menzionati, che gli Ahl ul-Bayt (as)
rappresentano le fonti migliori e piu autentiche della Sunnah, e pertanto li preferiamo a tutte le altre fonti.
Ogni volta che citiamo un adith degli Imam di Ahl ul-Bayt (as), non € in realta il loro, bensi & I'sadsith

del Profeta (S), che hanno conservato in qualita di veri successori del messaggero di Allah (SwT).

L’ Imam Ja°far as-Sadiq (as) disse: "Il mio Fad®ith & I'sad<ith di mio padre{l'lmam Mu<ammad al-B=qir
(@s)}, I'sad=th di mio padre é quello di mio nonno{ I'lmam °Ali Zayn ul-°sbidi<n, as-Sajj=d (as)} I'sadith
di mio nonno e quello di al-=usayn {bin °Ali}, I'Sad<ith di al-Fusayn e quello di al-<asan {bin °Ali},
I'dladsith di al-Hasan é quello di Amir ul-Mu’mimin {°Ali bin Abi Talib}, I'sadith di Amir ul-Mu’mimin é
quello del Profeta (S), e I'sad<ith del Messaggero é unaffermazione di Allah, 'Onnipotente, il Grande”3.

litihad e Taqlid

Dopo I'occultazione delllmam al-Mahdi4 (aj)5, la responsabilita di guidare gli shi°iti nelle questioni
relative alla Shari°ah ricadde sui Mujtahidun, gli studiosi di religione specializzati nelle leggi islamiche. |
Mujtahidun fanno derivare le leggi islamiche dalle due fonti sopraccitate. Cid sembra molto semplice, ma
non lo &. Non aprono semplicemente il Sacro Corano ed i libri di AFlsidith, e cominciano ad emettere
fatawa. Prima di tutto, devono elaborare una metodologia di jitihad (discussa in un tema conosciuto con

il nome di usulu 1-figh).

Nella loro metodologia, i Mujtahidun decidono come studiare i versetti coranici e gli Alsdith. Si deve
considerara esclusivamente il significato letterale? Si deve scoprire quale verso viene prima e quale
dopo sulla stessa questione? Il secondo verso abroga il primo, 0 semplicemente aggiunge alcune
limitazioni? Ogni fadlsith deve essere considerato autentico? Se si trovano due AEisidith autentici ma
contraddittori a proposito della stessa questione, quale si deve seguire? Tutti questi problemi devono
essere risolti con la costruzione della metodologia jjtihad; solo in seguito a cio, un Mujtahid puo, con

correttezza e responsabilita, dedurre una legge dal Sacro Corano e dalla Sunnah.

E’ ovvio che non tutti hanno I'abilita o il tempo di specializzarsi nelle leggi della Shari°ah; pertanto, per
gueste persone € necessario seguire un Mujtahid in questioni di Shari°ah. Tale atto di “seguire” &

conosciuto con il nome di taqglid.

1. Sunan At-Tirmidhi, Capitolo delle Virtu della Famiglia del Profeta (S) — [fladith N° 3720 (numerazione al-°alamiiah).
2. Ibn Hajar al-Makki, as-Sawa'iqu 'I-Muhrigah, capitolo 11 sezione 1. Si veda anche S. Sa’eed Akhtar Rizvi, Imamat,
Sharafu 'd-Din al-Musawi, The Right Path (“Al-Murajarat”), e S.M.H. Jafri, The Origin and Early Development of Shi'a
Islam.

3. Tra le fonti shi°ite, si veda al-Kulayni, Usulu 'I-Kafi, libro 2 capitolo17, Wadth N. 14; tra le fonti sunnite, si veda ash-
Sha'rani, at-Tabagatu 'I-Kubra, vol. 1, p. 28; Abu Nu'aym, Hilyatu 'l-Awliya', vol. 3. p. 193, 197.



4. L'Imam Mulslammad al Mahdi, al-Hujja o al-Qa’im, il 12° Imam Shi°ita, nacque a Samarra il 15 di Sha’ban dell’anno 255
dell’Egira. Diventd Imam a cinque anni, quando suo padre, 'lmam Fasan al-°Askari (as) mori. E’ chiamato anche I'lmam
Oceculto, in quanto si occultd dalla gente per due volte: la prima volta, chiamata occultazione minore (ghaybat as-Saghira),
si occulto per settantaquattro anni, fino all’anno 329 dell’Egira, e si susseguirono quattro luogotenenti per fare da tramite tra
di lui e la gente. Dopo il 329 A.H. incomincid I'occultazione maggiore (ghaybat al-Kabira). Egli & ancora vivo e fra noi, ma
attende il comando di Allah (SwT) e solo allora si manifestera per riportare la Giustizia Divina sulla Terra. (N.d.T.)

5. (aj) Abbreviazione di “’Ajjalal-Lizhu farajah”, che Allah (SwT) affretti la sua venuta. (N.d.T.)

Appendice n. ll: L’Abluzione Maggiore (Ghusl
Al-Janabat)

(La presente appendice € stata estratta dal Quarto Capitolo del mio libro Ritual & Spiritual Purity, del
1989, visto che tratta dell’abluzione correlata all’atto sessuale.)

A) Introduzione

Al-Janabat & un’impurita rituale causata da eiaculazione di seme o da rapporto sessuale; e la persona
su cui Ghusl al-Janabat diventa wajib € conosciuto come junub. 1l Sacro Corano dice a questo
proposito:

“O voi che credete! Non accostaevi all'orazione (...) se siete in stato di impurita {junub}, finché
non abbiate fatto la lavanda {Ghusl}” (Sura an-Nis[s, 4:43)

“O voi che credete! Quando vi levate per la preghiera (...), se siete in stato di impurita {junub},
purificatevi” (Sura al-M<'ida, 5:6)

B) Le Cause del Ghusl al-Janabat

Esistono due cause per al-Janabat:

1. Eiaculazione di Seme. Non fa nessuna differenza se I'eiaculazione avviene da svegli o in un “sogno
bagnato”, se sia leggera o abbondante, intenzionale o no, se sia avvenuta in modo legittimo o illegittimo

(vale a dire, con la masturbazione). In tutti questi casi € wajib, doveroso, eseguire il Ghus/ al-Janabat.
Se un uomo ha delle perdite di liquido e non sa se sia seme 0 no, deve controllare i seguenti tre segnali:
(1) emissione con passione;

(2) emissione a spruzzi;



(3) sentimento di rilassatezza dopo 'emissione.
Se tali segni si presentano insieme, si deve considerare il liquido come seme, altrimenti no.

Se una donna ha delle perdite di secrezioni, € una precauzione wajib che compia Ghus/ al-Janabat,

sempre che siano associate alla passione sessuale e che si senta rilassata in seguito.

Ma se la secrezione viene emessa senza passione sessuale o senza la sensazione di rilassatezza dopo

'emissione, non si tratta di najasat (impurita) e, pertanto, il Ghus/ non & wajib per lei.

2. Il Rapporto Sessuale. Non fa nessuna differenza se si tratta di un rapporto lecito o illecito, con o
senza eiaculazione di seme. Per le leggi islamiche, il rapporto sessuale & definito come la penetrazione
del glande nella vagina o nell’ano della donna. In pratica il Ghus/ al-Janabat diventa wajib anche se non

€ avvenuta una penetrazione completa o emissione di seme.

In caso di rapporto sessuale, il Ghus! al-Janabat diventa wajib sia per 'uomo che per la donna.

C) Cose che un Junub non puo fare

Nell’'lslam esistono certe cose cosi sacre che un Musulmano non pud entrare in contatto con loro se non

e ritualmente puro e pulito.

Basandosi su tale concetto di sacro, un junub non pud entrare in contatto, in vari modi, con due delle

cose piu sacre per I'lslam: il Sacro Corano e la moschea.

| seguenti quattro atti sono [larem (illeciti) per il junub prima di eseguire il Ghusl. Due sono relative al

Sacro Corano, e le altre due alla moschea.

1. Toccare la scrittura del Sacro Corano, i nomi e gli attributi di Allah (SwT), i nomi del Profeta (S), degli

Imam (as) e di Fatima az-Zahra (as) (la figlia del Profeta).

2. Recitare i versetti del Sacro Corano in cui la sajdah (prostrazione) € wajib. Tali versetti sono: versetto
15 del capitolo 32; versetto 15 del capitolo 41; versetto 62 del capitolo 53; e versetto 19 del capitolo 96.

E’ meglio non recitare neanche un solo versetto di questi capitoli.

3. Entrare o stare in moschea. Come gia citato in precedenza, il Sacro Corano, nella Sura an-Nis,
4:43, dice ai credenti di non accostarsi alla preghiera se sono in stato di junub; quindi basandosi su tale
versetto e su ALlsdith correlati, i Mujtahidun sono arrivati alla conclusione che un junub non pud
assolutamente stare in moschea. Ovviamente, come dice il versetto, si pud passare attraverso una

moschea (entrando da una porta e uscendo dall’altra).

Ciononostante, tale eccezione relativa al passare per una moschea non vale nei seguenti luoghi: il

Masjid ul-=arism (la Moschea Sacra della Mecca), il Masjid un-Nabi (la Moschea del Profeta (S) a



Medina) e nei mausolei degli Imam (as). Jamil chiese all’lmam Ja°far as-Sadiq (as) se un junub potesse
sedersi in una moschea. L’Imam disse: “No! Ma pud passare attraverso le moschee, eccetto la Moschea
Sacra {della Mecca} e la Moschea del Profeta (S) {di Medina}”1. Bakr bin Mulammad narra che, in
un’occasione, si stava recando con i suoi amici a casa dell'lmam Ja°far as-Sadiq (as), qguando
incontrarono Abu Basir sulla strada. Quando Abu Basir venne a sapere che stavano andando a far visita
all’lmam, si uni a loro. Come Bakr ed i suoi amici vennero a sapere in seguito, Abu Basir si trovava in
stato di a/~Janabat in quel momento. Quando entrarono in casa dell’lmam e lo salutarono, I'lmam
guardo in direzione di Abu Basir e disse: “Oh Abu Basir! Non sai che una persona junub non deve
entrare nella casa dei profeti?”2. Anche Abu Basir stesso ha narrato l'incidente, ma cita I'lmam nel
seguente modo: “Non sai che una persona junub non deve entrare nella casa dei profeti e dei loro

discendenti...”3.

4. Lasciare qualcosa in una moschea o prendere qualcosa da una moschea.
ek ke ke

| seguenti atti sono invece makruh (sconsigliati) per il junub:

e Mangiare e bere sono makruh per un junub, eccetto dopo aver compiuto il wudhi’, o aver fatto

gargarismi, 0 essersi sciacquato il naso.

e Recitare piu di sette versetti del Sacro Corano. Questo vale per tutti i versetti, ad eccezione di quelli

menzionati in precedenza, che hanno la sajdah wajib, che non possono assolutamente essere recitati.
e Toccare la copertina del Corano.

e Dormire eccetto dopo aver compiuto il wuadhis)’.

D) Altri Atti la cui Validita dipende dal Ghusl al-Janabat

e Compiere Salat, la preghiera, eccetto la Salat ul-Mayyit (la preghiera per un Musulmano morto), che

puod essere eseguita anche in stato di al-Janabat.
e Compiere il rito della deambulazione intorno alla Ka“ba, il Tawaf Wajib, della Kaba durante il [£ajj.
Allah (SwT) dice:

“...purificate la mia Casa {la Ka°ba} per coloro che vi gireranno intorno, vi si ritireranno, si

inchineranno, e si prosterneranno” (Santo Corano, Sura al-Baqara, 2: 125; e Sura al--ajj, 22:26).

Non ¢ difficile dedurre che se la Casa deve essere pulita e purificata per il Tawaf, anche le persone che

compiranno il Tawaf devono essere pulite e pure.



e Digiunare. Se qualcuno rimane consapevolmente junub fino all’alba durante il Ramadh'in, il suo

digiuno non é valido (batil).

E) Istruzioni per Compiere il Ghusl

Il Ghus/ € una lavanda rituale che implica il lavarsi tutto il corpo. Esistono due metodi di compiere |l

Ghusl. Uno si conosce come Ghusl/ Tartibi, e 'altro come Ghus/ Irtimasi.

1. Ghusl Tartibi

Il Ghusl Tartibi € un bagno normale, eseguito in tre fasi.

Dopo aver rimosso la najasat o impurita (il seme o il sangue) con dell’acqua dal corpo, e dopo il niyyat

(lintenzione), il corpo deve essere lavato in tre fasi:
e primo, dalla testa al collo;

e poi, il lato destro del corpo dalla spalla al piede;

e infine, il lato sinistro del corpo, dalla spalla al piede.

Ogni parte deve essere lavata accuratamente, in modo che I'acqua raggiunga per bene tutta la pelle.
Bisogna lavarsi la testa con particolare cura: i capelli devono venire pettinati (con le dita, per esempio)

affinché 'acqua raggiunga le radici ed il cuoi capelluto.

Mentre ci si lava il lato destro del corpo, anche alcune parti del sinistro devono essere lavate, e, mentre

ci si lava il lato sinistro, alcune parti del destro devono essere lavate.

2. Ghusl Irtimasi

Il Ghusl Irtimasi consiste in un bagno che implica 'immersione di tutto il corpo nell’acqua.

Non c’e bisogno di dire che un tale bagno puo essere eseguito esclusivamente in uno specchio d’acqua,

vale a dire una piscina, un fiume, un lago o il mare.

Dopo aver rimosso dal corpo il seme o il sangue con abbondante acqua e dopo il niyyat, tutto il corpo

deve essere completamente immerso nell’acqua in una volta, non gradualmente.

Bisogna assicurarsi che I'acqua raggiunga tutte le parti del corpo, inclusi tutti i capelli fino alla radice, e

la pelle ad essi sottostante.

In ogni modo, il Ghusl/ Tartibi € preferibile al Ghus/ Irtimasi.



F) Atti Mustahab (Raccomandati) nel Ghusl

Fino ad ora abbiamo descritto gli atti wajib del Ghus/. Qui di seguito spiegheremo ciod che é

raccomandabile (Mustahab, Sunnat) durante il Ghusl.

Tali raccomandazioni sono cinque:

e Lavarsi entrambe le mani fino ai gomiti tre volte prima del Ghusl.

e Fare gargarismi tre volte.

e Passare la mani su tutto il corpo per assicurarsi che ogni parte sia stata accuratamente lavata.
e Pettinare i capelli con le dita per assicurarsi che I'acqua raggiunga le radici.

e (Solo per gli uomini) Compiere istibra’ prima del Ghus/ al-Janabat. Istibra’, nel presente contesto,

significa “orinare”.

Il beneficio dell’istibra™ se un liquido fuoriesce dal pene dopo aver completato il Ghusl, e si dubita se si
tratti di seme o di urina, bisogna ripetere il Ghus/ o no? Se si € compiuto istibra’ prima del Ghusl, si pud
dare per certo che il liquido € urina, e non ripetere il Ghus/, bensi semplicemente compiere wudhi’ per
Salat. Ma, d’altra parte, se non si compie istibra’ prima del Ghusl/, bisogna considerare che si tratta di un

residuo di seme e compiere di nuovo il Ghusl.

°Ubaydullah al-Halabi narra che qualcuno chiese all’ Imam Mufammad al-Bagqir (as) a proposito di un
uomo che compie il Ghusl/ e poi trova alcune gocce (dubbiose) (sul proprio pene), avendo gia orinato
prima di compiere il Ghus/ (vale a dire, le gocce devono essere considerate orina o seme?). L’'lmam
disse: “Dovra compiere solo wudhis’ (per la propria Salat). Ma se non avesse orinato prima del Ghus|,
dovrebbe ripetere il Ghusl’4.

La regola dell’istibra’ & valida solo per gli uomini. Sulayman bin Khalid chiese al’lmam Muiammad al-
Bagqir (as) a proposito di un uomo che diventod ritualmente impuro a causa di un rapporto sessuale, € in
seguito esegui il Ghus/ senza orinare. Dopo, perdette alcune gocce. L’Imam disse: “Deve ripetere il
Ghusl!”. Sulayman: “E nel caso che una donna abbia perdite di gocce simili dopo aver compiuto il
Ghusl?” L'lmam disse: “Lei non deve ripetere il Ghus|”. Sulayman: “Qual é la differenza tra i due?”
L'lmam disse: “{Una donna non deve ripetere il Ghusl al-Janabat} perché cio che esce da lei proviene

certamente dai {residui della} eiaculazione dell'uomo”s.

G) Riassunto del Ghusl

Il seguente & un riassunto del Ghus/. Gli atti wajib del Ghus/ sono in neretto, gli altri, quelli mustahab,

sono scritti con carattere normale.



e Rimuovere la najasat (impurita, cioé seme o sangue) con abbondante acqua dal corpo.

e Fare Niyyat.

e Lavarsi le mani fino ai gomiti tre volte.

e Fare gargarismi tre volte.

e Lavarsi dalla testa al collo; passarsi le mani sulla faccia e sul collo, e pettinare i capelli con le dita.

e Lavarsi il lato destro del corpo dalle spalle ai piedi; includere anche alcune parti del lato sinistro.

Mentre ci si lava, passarsi le mani sul corpo.

e Lavarsi il lato sinistro del corpo dalle spalle ai piedi; includere anche alcune parti del lato destro.

Mentre ci si lava, passarsi le mani sul corpo.

1. Wasall, vol. 1, p. 485.

2. Wasail vol 1, p. 489.

3. Wasal'il vol 1, p. 489-490.
4. Wasalil, vol. 1, p. 517.

5. Wasalil, vol. 1, p. 482.

Glossario dei Termini di Uso Frequente

<ARM: vietato, illecito. E’ necessario astenersi dagli atti Farsim. Se qualcuno compie un atto Fareim,

sara punito dalla corte islamica, o nell’Aldila, o entrambe le cose.

IHTIYAT WAJIB: precauzione wajib. Ha lo stesso significato di wajib, con la differenza che
ogniqualvolta un Mujtahid dica che “e precauzione wajib”, i suoi seguaci hanno 'opzione di lasciare il
taqlid (smettere di seguirlo), per quanto riguarda il problema in questione, e seguire la fatwa del secondo

Mujtahid di loro preferenza, sempre che abbia un’opinione distinta.

JAIZ, ©AL<L, MUBAH: permesso, concesso, legittimo, legale. Gli atti e le cose che sono permessi e

legittimi. Non esiste ricompensa per compierli, né punizione per trascurarli.

MARJA' (pl. MARAJI'): letteralmente, significa il punto di riferimento. Si usa per descrivere i Mujtahidun

di alto rango che sono un punto di riferimento per la gente.

MAKRUH: reprensibile, non raccomandabile, sconsigliato. Si usa per gli atti che non sono
raccomandati, ma non sono farm. Se una persona compie un atto makruh, non sara punita;

ciononostante, se si astiene dal compierlo, sara ricompensata.



MUJTAHID, o FAQIH (pl. FUQAHA'): un giurista. Uno studioso di religione esperto nelle leggi

islamiche, la Shari°ah. Di solito si usa per i Mujtahidun di alto rango, che sono seguiti dalla gente.

SUNNAT o MUSTAHAB: raccomandato, desiderabile, migliore. Si riferisce agli atti che sono
raccomandati ma non wajib. Se una persona li trascura, non sara punita; ciononostante, se li compie,

sara ricompensata.

WAJIB: doveroso, necessario, incombente. Un atto che deve essere compiuto. Una persona sara

punita per aver trascurato un atto wajib, per esempio, le preghiere quotidiane.

Source URL: https://www.al-islam.org/node/25689#comment-0

Links

1] https://www.al-islam.org/person/sayyid—-muhammad-rizvi

2] https://www.al-islam.org/organization/al-galam-publishing-company
3] https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/htm|/25689

4] https://www.al-islam.org/printepub/book/export/htm|/25689

7] http://www.augustinus.it/italiano/soliloqui/soliloqui 1.htm

[
[
[
[
[5] https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/25689
[
[
(8] http://www.augustinus.it/italiano/cdd/cdd 14.htm

[

]
]
]
]
6] http://www.ora-et-labora.net/bibbia/index.html
]
]
]

9] http://al-islam.org/it/Lettera Diritti/



	Matrimonio e Morale nell Islam
	[Author(s): ]
	Author(s): 
	Publisher(s): 


	Prefazioni
	Prefazione alla Prima Edizione
	Prefazione alla Seconda Edizione

	Introduzione
	A) Perché Questo Libro?
	B) L’Educazione Sessuale

	La Morale Sessuale Occidentale
	A) Morale Sessuale Cristiana
	B) L’Epoca Vittoriana
	C) La Rivoluzione Sessuale

	La Morale Sessuale Islamica (I) Fondamenti
	A) Deﬁnizione del Punto di Vista Islamico
	1. Il Matrimonio è Caldamente Raccomandato
	2) Il Celibato e la Vita Monastica sono Illeciti
	3) Il Matrimonio Aiuta la Spiritualità

	B) In Difesa del Punto di Vista Islamico
	1) Il Punto di Vista di Fatima Mernissi
	(a) Le Donne sono considerate Sessualmente Attive dall’Islam
	(b) Le Donne sono un pericolo per l’Ordine Sociale
	(c) Non dovrebbe esistere alcun Coinvolgimento Emotivo verso le Donne
	(d) L’Amore dovrebbe essere Rivolto Esclusivamente Verso Allah (SwT)

	2) Il Punto di Vista di al-Ghazālī
	Il Primo Danno
	Il Secondo Danno
	Il Terzo Danno

	3) L’Amore per Allah (SwT) e l’Amore per il Mondo

	C) Criterio per la Deﬁnizione di cosa sia Morale ed Immorale
	1) La Regolamentazione del Sesso Attraverso la Morale
	2) L’Islam e la Libertà Personale


	La Morale Sessuale Islamica (II) Struttura
	A) L’Inizio della Vita Sessuale
	1) Bulugh e Rushd
	2) Cosa Dovrebbero fare i Giovani?
	Primo: con l’Aiuto della Famiglia
	Secondo: con l’Aiuto della Comunità
	Terzo: Sposarsi senza il Peso Economico
	Quarto: Sposarsi ed adottare uno Stile di Vita Semplice


	B) Come Gestire i Bisogni Sessuali Prima del Matrimonio?
	1) Modi Immorali
	(a) Sesso Prematrimoniale
	(b) La Masturbazione
	La Cura per la Masturbazione

	(c) L’Omosessualità

	2) Modi Temporanei Legittimi
	a) L’Astinenza Temporanea
	(b) Il Matrimonio Temporaneo (Muta°a)


	C) Il Matrimonio
	1) Con Chi ci si può Sposare?
	(a) Restrizioni Basate sulle Relazioni Consanguinee (a) Restrizioni Basate sulle Relazioni Consanguinee
	(b) Restrizioni Basate sulla Religione

	2) Alcune Domande Frequenti
	3) L’°Aqad, il Contratto di Matrimonio
	4) Il Tempo del Matrimonio
	(a) Quando Sposarsi?
	(b) La Notte di Nozze

	5) Giorni e Ore per il Sesso
	(a) Esistono circostanze in cui è proibito il sesso nel matrimonio?
	(b) E’ sconsigliato (makruh) avere rapporti sessuali in particolari giorni o ore?
	(c) Esistono giorni e ore in cui il rapporto sessuale è raccomandato?
	(d) Esistono momenti in cui è wajib avere rapporti sessuali?

	6) Tecniche Sessuali
	(a) I Preliminari
	(b) Tecniche di Preliminari
	(c) Il Rapporto Sessuale
	(d) Il Rapporto Anale
	(e) La Decenza e l’Intimità



	I Contraccettivi e l’Aborto
	A) Introduzione
	B) Quando Comincia la Gravidanza?
	1) Criteri di Deﬁnizioni Shari°
	2) La Gravidanza Shar°i

	C) I Metodi Contraccettivi
	1) Contraccettivi Orali
	2) Depo-Provera
	3) Spirale (IUD)
	4) Metodi Barriera
	5) Astinenza Durante il Periodo Fertile
	6) Coito Interrotto
	7) Sterilizzazione
	Può la Donna praticare il Controllo delle Nascite senza il Consenso del Marito?

	D) L’Aborto

	Nuove Tecniche di Riproduzione Umana
	A) Tecniche di Riproduzione Umana
	1) Inseminazione Artiﬁciale da parte del Marito (AIH)
	2) Inseminazione Artiﬁciale da parte di un Donatore (AID)
	3) Fecondazione in Vitro (IVF)
	4) Altre Possibilità di Riproduzione Umana discusse dai nostri °Ulama’
	5) Utero in Afﬁtto

	B) Alcune Questioni Etiche
	1) Distruzione degli Ovuli Fecondati in Soprannumero
	2) Gli Embrioni Congelati


	Appendice n. I: Fonti della Shari°ah
	Ijtihad e Taqlid

	Appendice n. II: L’Abluzione Maggiore (Ghusl Al-Janabat)
	A) Introduzione
	B) Le Cause del Ghusl al-Janabat
	C) Cose che un Junub non può fare
	D) Altri Atti la cui Validità dipende dal Ghusl al-Janabat
	E) Istruzioni per Compiere il Ghusl
	1. Ghusl Tartibi
	2. Ghusl Irtimasi

	F) Atti Mustahab (Raccomandati) nel Ghusl
	G) Riassunto del Ghusl

	Glossario dei Termini di Uso Frequente

