Las Virtudes Morales del Profeta del Islam y de

la Gente de su Casa



Las Virtudes Morales
del Profeta del Islam
y de la Gente de su
Casa

Bagir Sharif al-Qurashi

Traducido por
Feisal Morhel

Al-islam.org



Author(s):

Bagir Sharif al-Qurashi [1]

Este libro trata de ensenar al ser humano como perfeccionar las mas elevadas virtudes atraves de los
inumerables ejemplos de la vida de el Profeta (s.a.w.) y la de los Imames de la Recta Guia (a.s.) de la

descendencia del Mensajero de Dios (s.a.w.).

Get PDF [2] Get EPUB [3] Get MOBI [4]

Translator(s):

Feisal Morhel [5]

Palabras de la Asamblea Mundial de Ahl-ul Bait

(a.s.)

Ciertamente que el legado de Ah/-ul Bayt (a.s.), el cual ha sido atesorado por su Escuela y resguardado
de la desaparicion por sus seguidores, conforma una Escuela global para las diversas ramas del
conocimiento islamico. Esta Escuela ha podido educar a personas capacitadas y ofrecer a la comunidad
islamica grandes sabios que han seguido los pasos de Ah/-ul Bayt (a.s.), quienes han asimilado las
preguntas y cuestionamientos de diferentes escuelas y tendencias ideoldgicas que se encuentran tanto
dentro como fuera del Islam, y les han presentado las mas concisas de las respuestas y soluciones a lo

largo de siglos consecutivos.

La Asamblea Mundial de Ah/-ul Bayt, partiendo de la responsabilidad que ha recaido sobre sus
hombros, se ha propuesto defender el Mensaje Divino y las verdades respecto a las cuales han
mostrado recelo importantes personalidades de las diferentes tendencias y escuelas y pensadores de
corrientes hostiles al Islam, siguiendo los pasos de Ah/-ul Bayt (a.s.) y los seguidores de su digna
Escuela, quienes se han preocupado por responder a esos continuos desafios y han tratado de

permanecer constantemente en un frente de defensa al nivel requerido en cada época.

Las experiencias atesoradas en los libros de los sabios de la Escuela de Ah/-ul Bayt (a.s.) en este
sentido son Unicas en su género puesto que poseen un bagaje académico sélido que se afirma en el
intelecto y la argumentacion, se abstiene de las pasiones y fanatismos censurables, y se dirige a los
sabios y pensadores poseedores de especializacion con un discurso aprobado por el intelecto y que es

aceptado por cualquier sana naturaleza.


https://www.al-islam.org/es/person/baqir-sharif-al-qurashi
https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/31006
https://www.al-islam.org/printepub/book/export/html/31006
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/31006
https://www.al-islam.org/es/person/feisal-morhel

La Asamblea Mundial de Ah/-ul Bayt (a.s.) trata de ofrecer a los buscadores de la verdad una nueva
etapa de estas ricas experiencias a través de una serie de estudios y obras que han escrito autores
contemporaneos que adhieren a la Escuela de Ah/-ul Bayt (a.s.), o bien aquellos a quienes Dios
agracio al haberse anexado a esta noble Escuela. Ello descontando aquello que la Asamblea edita e
investiga por considerar que posee mucha conveniencia de entre las obras de los reconocidos sabios
shias de entre los antiguos, de manera que esos legados conformen un dulce abrevadero para las
almas que procuran la verdad, de modo que sus mentes se abran ante las realidades que ofrece la

Escuela de Ah/-ul Bayt (a.s.) a todo el mundo en una época en que los intelectos se perfeccionan.

Pedimos a los distinguidos lectores que no dejen de enviarnos sus opiniones, valiosas propuestas y

criticas constructivas en este sentido.

Asimismo, requerimos a todos los centros de estudios de incumbencia, sabios, autores y traductores

que colaboren con nosotros en la tarea de difundir la genuina cultura islamica Muhammadiana.

Pedimos a Dios, Glorificado Sea, que acepte de nuestra parte esta exigua tarea y nos brinde el éxito de
poder ofrecer mas, bajo la sombra de su especial consideracion y la observancia de Su califa en la

Tierra, el Imam Al-Mahdi -que Dios apresure su manifestacion.

Agradecemos profundamente al Prof. Bager Sharif Al-Qurashi por escribir este libro y al Sheij Feisal
Morhell por haberlo traducido al castellano. Extendemos nuestro agradecimiento a todos nuestros
companeros que tuvieron parte en la publicacion de esta obra, especialmente a los hermanos

encargados de la seccion de traduccion quienes se empefian en cumplir su labor.

Esperamos haber hecho todo lo que estuvo a nuestro alcance para cumplir aunque sea en parte lo que
nos corresponde frente al Mensaje de nuestro Sefior, Quien envidé a Su Mensajero con la guia y la

religién de la Verdad, para hacerla prevalecer por sobre toda religion, y es suficiente Dios como testigo.
Asamblea Mundial de Ahl-ul Bayt (a.s.)

Secretaria Cultural

Introduccion
* 1 *

La ética en su marco general no se cuenta entre los aspectos intrinsecos del ser humano y los
constituyentes de su vida, sino que la misma es adquirida en el hogar, la escuela y el entorno, de
manera que si es adecuada y recta en sus maneras y en su capacidad de depuracion, las nobles

cualidades morales y las excelentes virtudes se arraigaran en lo profundo del ser humano y en lo mas



hondo de su esencia; pero si sus maneras son extraviadas e irregulares, imprimiran en su alma las
caracteristicas transgresoras y las inclinaciones malvadas, las cuales le conducen a un plano de
decadencia. Los sociélogos han puesto énfasis en este fendmeno diciendo: “La vida social es una vida
de mutua influencia, de manera que cada ser humano se ve afectado por su entorno y asimismo

influencia en el mismo”.

La moral, que fue adquirida por el ser humano desde épocas remotas, en su concepto general afecta de
forma positiva su conducta y el resto de sus orientaciones, y le acompana, generalmente, a lo largo de
su vida, sin separarse de él. Los sicologos y socidlogos consideran que la ética es adquirida y no
esencial, y para demostrarlo se basaron en un trabajo realizado sobre un nifio que vivié en un bosque
junto a los animales, viéndose influenciado en su naturaleza y comportamiento a un grado tal, que
andaba a cuatro pies y se expresaba como las bestias, y al ser alejado de ese medio permaneci6 con
sus habitos.

*2*

Las nobles virtudes son las cualidades mas importantes con las que se distingue el ser humano, y que
le dotan de las caracteristicas de nobleza en todos los periodos de su vida, e incluso luego de su
muerte. Mediante la misma alcanza el mas sublime nivel de perfeccion que puede alcanzar el ser
humano. Dijo cierto socidlogo: En un primer periodo las sociedades se ufanan de su capacidad
corporal; cuando evolucionan se dignifican mediante el conocimiento, y cuando alcanzan la cima del
desarrollo lo hacen mediante la ética. La ética elevada conforma el mas encumbrado nivel de desarrollo
y perfeccion del ser humano, y asimismo conforma el principal apoyo para el desarrollo de las

sociedades y adelanto de los pueblos. Dice el poeta:
Ciertamente que las naciones son valoradas por su moral mientras ésta se encuentra,
Y si es que su moral desaparece, ellas habran desaparecido.

Este verso es correcto y conforma una realidad indiscutible, puesto que la subsistencia de los pueblos y
la permanencia de su soberania dependen de la continuidad de sus valores morales, y asimismo su

caida es producida por la desaparicion de los mismos.

La sociedad de la cual desaparece la moral es una sociedad muerta que no esta adherida a la vida y

que no posee el resplandor de la lucidez.
* 3 *

El desarrollo cientifico y tecnoldgico alcanzado por algunos paises occidentales no es un desarrollo en
lo cultural de lo cual se beneficie el ser humano en su totalidad, sino que se ha vuelto un medio para la
soberbia y la petulancia frente a otros pueblos débiles a los que disponen como “territorios bajo su

influencia”. Es sorprendente que al mismo tiempo invoquen la defensa de los derechos humanos y la



expansion de la libertad entre los pueblos, siendo indudable que si en verdad creyeran en ello
infundirian en sus propios pueblos el espiritu del afecto y la dignidad y el liberarse del egoismo y la
explotacion de los demas, y los protegerian del consumo de estupefacientes, de las desviaciones

sexuales y otros excesos.
* 4 *

Con una rapida ojeada a algunas religiones y escuelas de pensamiento sociales, no encontramos que
hayan ofrecido de manera positiva y destacada lo que depure sus almas y las mantenga indemnes de
las inclinaciones perversas y las conductas abominables; por el contrario, se encuentran cada vez mas
enredadas en estos asuntos, especialmente las escuelas capitalista y socialista, las cuales no se
preocupan por ningun aspecto moral, sino que sélo se interesan por el desarrollo material para ponerlo
a disposicion del individuo -como sucede en el régimen capitalista—, o a disposicién del estado -como
ocurre en el régimen marxista- aunque ello estuviera basado en la injusticia, el engafio y la explotacion.
De esa manera, no se ocupan de las cuestiones del espiritu, del florecimiento de las almas ni de su
purificacion respecto de los excesos. Es por eso mismo que han fracasado, y el régimen marxista se ha

desmoronado, quedando como una broma del pensamiento humano.
* 5 *

El Islam -Alabado sea Dios- dispuso sus propios programas para depurar los atributos morales. El
Profeta del Islam (s.a.w.) consider6 a la moral como uno de los mas importantes valores en los que se
basa su Mensaje eterno. El exalté toda virtud que eleva al ser humano y anuncié una guerra sin cuartel
contra toda inclinacién malvada o vicio que corrompe la sociedad y que acarrea la destruccién de la

moral.

Las cualidades morales son parte del Mensaje del Islam y uno de los elementos esenciales de su
prédica, tal como lo anunci6 el Profeta (s.a.w.) al decir: “Ciertamente que sélo fui enviado para

perfeccionar las mas elevadas virtudes”.

Las mas elevadas virtudes son las que exhortan hacia la union, el afecto, la cooperacién y otros nobles
ideales mediante los cuales se establece la vida humana. Es digno de mencionar que el Islam ha
adoptado el elemento moral en su régimen econdmico, de manera que prohibe el embaucamiento, la
explotacion, el acaparamiento y otros asuntos que provocan que se paralice el movimiento econémico y

que se propague la miseria en los pueblos.
* 6 *

El noble Profeta (s.a.w.) fue unos de los grandes signos de Dios, Glorificado Sea, en lo concerniente a
sus sublimes virtudes morales con las que se distinguié del resto de los profetas. Mediante su noble
moral cambid el curso de la historia del mundo y produjo transformaciones sociales de suma

importancia en la vida intelectual y doctrinal de una sociedad que se encontraba sumida en la



ignorancia y el atraso, y que entre los factores de su decadencia se encontraba la adoracion de los
idolos y su ignorancia respecto a los asuntos de la vida, como el enterrar vivas a las nifias, al punto de
difundirse entre ellos que “enterrar vivas a las nifas se cuenta entre las acciones honorables”. Sumado
a ello, estaba la pobreza imperante, la cual hizo que el hambre carcomiera sus cuerpos, llevando a

algunos a matar a sus hijos por temor a la miseria.

Mediante sus elevadas pautas de virtud, el Profeta (s.a.w.) les liber6 de ese atraso y decadencia
estableciéndoles un sistema econdémico desarrollado que no daba cabida a la pobreza ni a la

necesidad.
* 7 *

En cuanto a los “Imames de la Recta Guia” de la descendencia del Mensajero de Dios (s.a.w.), ellos
son las lamparas del Islam, los exhortadores hacia la justicia social, y son una continuacion de la vida
de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.) en lo relacionado a sus elevadas pautas de moral y el resto
de sus ideales. Son las personas mas vinculadas a él (s.a.w.), a quienes éste dispuso al nivel del Libro
Revelado y consider6 como “Arca de la Salvacion” y “seguridad para los siervos”, y el mismo Libro
Sagrado preceptud a todos los musulmanes el amarles. Para guiar a la gente se armaron de las
virtudes de su abuelo. Son los musulmanes que mas se le asemejan en cuanto a su orientacion,
comportamiento y elevadas virtudes. Los narradores mencionaron sorprendentes escenas de su
sublime moral mediante la cual se guia el extraviado y se orienta el desorientado, siendo todo ello
inspiraciones de su abuelo (s.a.w.) quien fue el que abrid los horizontes del pensamiento y sentd los

lineamientos de la civilizacién en la Tierra.
* 8 *

Entre los brillantes caudales de moral de los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.), se encuentran sus preciadas
suplicas las cuales reunen todos los sentidos de entrega a Dios, Glorificado Sea, y se centralizan de
manera especial en las mas elevadas virtudes. Leamos un parrafo de las suplicas del Imam Zain Al-

‘Abidin (a.s.), quien fue el sublime ideal de la espiritualidad en el Islam. Dijo:

“E impulsame a corresponder a quien me engaia, con el buen consejo; a compensar mediante la
benevolencia a quien me ofende; a recompensar a quien me ha privado mediante la dadiva; a
retribuir a quien corté lazos conmigo mediante la unién a él; a actuar diferente a quien hizo
maledicencia de mi, mediante mi buena mencion de él; y a agradecer la gracia y dejar de lado lo

malo”.

¢ Veis esa alma angelical que se invistié de toda buena cualidad y excelente atributo originado por Dios,
Glorificado Sea, y que se despojé de toda inclinacion material, dirigiéndose hacia el Majestuoso

Creador, y delineando para Sus siervos las mas increibles formas de perfeccién y virtud?

*9*



En los temas tratados en este libro presento brillantes escenas de la ética y moral del Gran Profeta
(s.a.w.), quien rein6 sobre los corazones y los sentimientos. Asimismo, presento resefias sorprendentes
de la moral de los Puros Imames de Ah/-ul Bait (a.s.), los exhortadores a la reforma social en el mundo
del Islam, cuyas ensefnanzas conforman fuentes de sapiencia y se cuentan entre los tesoros de las
reservas espirituales cuyo fin es la purificacion de la moral y mantener indemne a las personas de la
impureza de las enfermedades espirituales. Esperamos de Dios, Glorificado Sea, que mis hermanos
creyentes puedan beneficiarse de ello, especialmente aquellos a quienes considero mis hijos de entre la
gente del conocimiento —que Dios les otorgue grandeza y les proteja de todo mal-. Ellos son los
defensores del Islam, los faros del pensamiento y la guia de la comunidad. En esta etapa delicada de la
historia ellos deben relacionarse con las personas con espiritu de confraternidad, y difundir los valores
esenciales, los ideales y las preciosas joyas de maximas de sapiencia y educacion que han sido
transmitidos de los Imames de la Recta Guia y que son el alivio para las almas sedientas de la guia del

Islam.

Vuelvo a dirigirme a quienes considero mis hijos de entre la gente del conocimiento. Ellos son la
esperanza de esta comunidad y la fuente de su correcta orientacion para edificar su civilizacidén y
evidenciar sus valores. A ellos les digo: La filosofia materialista basada en la negacién de Dios,
Glorificado Sea, ha fracasado, ha llegado a su fin, y ha sido sepultada. Eso es lo que expresan las
imagenes enviadas por sondas espaciales que muestran incontables constelaciones, lo cual nos hace
inferir que el planeta en el que vivimos s6lo es un punto muy pequeno frente a todo ello. Todas esas
constelaciones, a pesar de su diversidad y distancia entre si, se basan en el mismo régimen maravilloso

dispuesto por el Creador del Cosmos y Dador de la vida. Dice el poeta arabe:

Si treparamos a los cielos, uno tras otro | y pudiéramos llegar al final de un camino | encontrariamos un

secreto escrito, que es: “No hay divinidad mas que Dios”.

Es indudable que no hay religion que garantice al ser humano el bienestar y la dicha, asi como la
vinculacién a Dios, Glorificado Sea, como lo hace el Islam, el cual se basa en el razonamiento y la
Verdad que fue abrazada por los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.), cuyos valores presentaron a la gente. La
gente del conocimiento debe mostrar esto a las personas, acompafnandolo de la elevada moral y la

negacion del si mismo. De Dios, Glorificado Sea, rogamos el éxito.

Antes de concluir con esta introduccion, considero necesario exaltar la mencion del Su Excelencia el
gran sabio y referencial religioso, el Imam Sefied ‘Ali As-Sistani —-que Dios le proteja- por brindarme su
apoyo mediante la impresién de algunos de los libros que escribi sobre los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.),
entre los cuales se encuentra el presente escrito. Pido a Dios que le recompense.

Baqir Sharif Al-Qurashi



27 de Rayab de 1425 H.L.

La Etica del Profeta Muhammad (s.a.w.)

Nos encontramos ante los perfumados halitos de la ética del Profeta (s.a.w.) que iluminan los
corazones, purifican los sentimientos y colman las almas de satisfaccion y sosiego. Es la luz cuyas
ondas son irradiadas desde ese sol naciente para iluminar luego los espacios del cosmos, portando una
imagen brillante de una vida basada en la virtud y la elevacion del ser, un sano pensamiento, y la
felicidad humana. Antes de hablar sobre la misma mencionaremos algunos hadices del Profeta (s.a.w.)

en los que incentiva a investirse de las mas elevadas virtudes y los atributos encomiables.

Las mas elevadas virtudes

El Profeta (s.a.w.) exhortdé a los musulmanes a adornarse con las mas elevadas virtudes las cuales

conforman el primer eje para erigir la sociedad islamica. Estos son algunos de esos hadices:

1- Dijo (s.a.w.): “Vosotros no podéis abarcar a la gente mediante vuestros bienes, asi pues,

abarcadla mediante vuestra moral”. 1

La noble moral es la que une entre los sentimientos y los afectos y propaga el amor y el carifio entre la
gente, y es mucho mas efectiva y deja mayor huella que dar bienes, aun cuando éstos conforman las

arterias de la vida.

2- Dijo (s.a.w.): “Los mas virtuosos de entre vosotros son los de mejor moral, los de buen

caracter, quienes procuran la amistad de los demas cordialmente y a su vez brindan la suya”.2

Por cierto que la gente de grado mas elevado, los de mayor posicidon, son aquellos que se invisten de
nobles virtudes, que son cordiales con la gente y entre si, y manifiestan su buen caracter a quienes

necesitan de sus personas.

3- Dijo (s.a.w.): “Por cierto que aquel que posee un buen caracter moral tiene la recompensa de

aquel que ayuna durante el dia y se mantiene erguido en oracién”.3

4- Dijo (s.a.w.): “Procurad tener un buen caracter moral, puesto que quien lo posea

indefectiblemente estara en el Paraiso”.4

5- Le dijo (s.a.w.) a su sucesor y puerta de la ciudad de su conocimiento, el Imam Amir Al-Mu’minin
(a.s.): “;Oh ‘Ali! ¢Quieres que te informe respecto a quién de entre vosotros se asemeja mas a mi

en cuanto a moral?”.



Dijo: “Si, ;oh Mensajero de Dios!”.

Dijo: “El de mejor caracter de entre vosotros, el de mayor tolerancia, el que es mas bienhechor

con sus parientes y el mas equitativo aun en detrimento propio”.5

Por cierto que el buen caracter moral se encuentra entre los mas sublimes atributos, y quien se invista

del mismo y de la tolerancia se habra asemejado al Profeta (s.a.w.).

6- De entre los consejos del Profeta (s.a.w) a Amir Al-Mu’minin (a.s.): Le dijo: “;Oh ‘Ali! Ten un buen
caracter con tu familia, tus vecinos y todo aquel con quien trates o acompanes de entre la gente;
de esa manera, se te registrara ante Dios, Glorificado Sea, en los mas elevados niveles”.6

Tener buen caracter con la propia familia, los vecinos y los companeros se cuenta entre las mejores

acciones que puede lograr el ser humano en su vida mundanal.
7- Dijo (s.a.w.): “Por cierto que Dios ama las elevadas virtudes y aborrece las vulgaridades”.7

Dios ama las nobles pautas de moral y aborrece las malas actitudes que acarrean la animosidad y el

rencor entre la gente.

8- Dijo (s.a.w.) en uno de sus consejos a Amir Al-Mu’minin (a.s.): “;Oh ‘Ali! Hay tres cosas que se
cuentan entre las mas elevadas virtudes: dar a quien te ha privado, relacionarte con quien ha

cortado los vinculos contigo y perdonar a quien ha sido injusto contigo”.8
Estas nobles virtudes son de entre las principales pautas de moral y los més bellos atributos.

Estas fueron algunas narraciones en las cuales el Profeta (s.a.w.) incentiva a su comunidad a investirse
de las nobles virtudes y los atributos sublimes, de manera que sean un ejemplo para las naciones del

mundo y los pueblos de la Tierra.

El mal caracter

El Profeta (s.a.w.) advirtié a los musulmanes respecto del mal caracter lo cual hace que se rompan los
vinculos entre los musulmanes y que se extiendan el rencor y la animosidad entre ellos. Las siguientes

son algunas narraciones que se refieren a ello:

1- Dijo (s.a.w.): “Dios rechaza el arrepentimiento del poseedor de mal caracter”.

Se le dijo: “4Cémo es eso, joh Mensajero de Dios!?”

Dijo: “Porque cuando deja de lado un pecado, cae en otro”.9

El mal caracter empuja a la persona a perpetrar los pecados, hasta que la lleva a la aniquilacion.

2- Dijo (s.a.w.): “Precaveos del mal caracter, puesto que el de mal caracter se encuentra en el



Fuego”. 10
3- Dijo (s.a.w.): “El mal caracter corrompe la accién asi como el vinagre corrompe la miel”. 11

4- Dijo (s.a.w.): “Ciertamente que Dios aborrece a quien frunce el ceno ante los rostros de sus

hermanos”. 12

Sus mas elevadas virtudes

En cuanto a las mas elevadas virtudes morales del Profeta (s.a.w.), éstas fueron asimiladas con agrado
por todos los idiomas del planeta, y la gente se ha referido a las mismas con orgullo. El elogio que Dios,
Glorificado Sea, confirié al Gran Profeta (s.a.w.), le hace no necesitar la alabanza de quienes le
halagan. Dijo el Altisimo: “Por cierto que eres de un magnifico caracter”. 13 Las siguientes son

algunas perlas de esas elevadas virtudes:

1- Su rechazo al propio ego

Entre las més elevadas virtudes del Profeta (s.a.w.) se cuenta el rechazo al propio ego. El negd
cualquier manifestaciéon de opulencia, y no solo lo hizo en teoria, sino que lo aplicoé en su vida. Los

historiadores han narrado numerosas muestras de ello, entre las que se cuentan las siguientes:

1. Lleg6 a verle una persona y a causa del porte del Profeta (s.a.w.) el pavor se aduefié de su

semblante. Entonces el Profeta (s.a.w) le regafié y le dijo:

“;Pobre de ti! Solamente soy el hijo de una mujer de Qureish que solia comer gadid (tiras de
carne secadas al sol)”. 14

¢ Observais ese rechazo al propio ego, esa manera de desestimar el ego, y de impedir cualquier tipo de
acometida de grandeza y de considerarse superior a la gente? La verdadera grandeza y la exaltaciéon
en todos sus aspectos solamente pertenecen a Dios, el Creador del Universo, el Dador de la vida, y es
a El, y a nadie mas, que se someten los rostros.

2. El Profeta (s.a.w.) prohibié a sus Comparneros que le ensalzasen y engrandeciesen, puesto que ello
contendria un aspecto de superioridad y elevacion por sobre ellos, por lo que les dijo: “No me
ensalcéis como lo hicieron los cristianos con el hijo de Maria (a.s.). Por cierto que solamente soy
un siervo de Dios. Asi pues, decid: “El siervo de Dios y Su Enviado”. 15

Las mas importantes particularidades que él deseaba que se le atribuyesen eran el de siervo de Dios y
el de Su Enviado. El Profeta (s.a.w.) detestaba enormemente el egoismo y los sentimientos de

superioridad.

Se narré de Ibn ‘Abbéas que dijo: “Caminé tras del Mensajero de Dios (s.a.w.) para ver si eso le
disgustaba o queria que hiciera ello”. Continué: “Me tomo con su mano y me atrajo hacia él hasta llegar



a caminar a su lado. Luego me atrasé otra vez y nuevamente me tomé con su mano y me atrajo hacia

si. Entonces comprendi que le disgustaba eso”. 16

3. Entre los sublimes atributos morales del Profeta (s.a.w.) tenemos su rechazo al propio ego, de
manera que si un esclavo le llamaba, él le respondia y no se ponia por encima de él. Fue narrado de él

(s.a.w.): “Si un esclavo me invitara a compartir con él una pata de cordero, aceptaria”. 17

4. Una de las sefiales de su moral es que si se le obsequiaba una pata de cordero la aceptaba. Fue
narrado de él (s.a.w.) que dijo: “Si me obsequiaran una pata de res, la aceptaria, y si me invitaran a

(comer) una pata de cordero, responderia afirmativamente”. 18

El no se ponia por encima de nadie y aceptaba la invitacién aunque fuera para compartir un trozo de

carne de oveja.

5. Entre sus elevadas pautas de moral esta que era afin a las reuniones de los pobres y los débiles y
los sentaba a su lado. Ello era una sefal de su elevada moral y su rechazo al propio ego.

Amir Al-Mu’'minin (a.s.) describe la moral del Profeta (s.a.w.)

Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali (a.s.) hablé de la moral del Profeta (s.a.w.) diciendo:

“Cuando estrechaba la mano de alguien que se encontraba necesitado, o hablandole, nunca la
retiraba él, sino que era el hombre (que estaba con él) quien la retiraba primero. Nunca cortaba
las palabras de nadie sino hasta que hiciera silencio. No se le vio nunca extender las piernas
frente a alguien sentado junto a él. Nunca se le expusieron dos asuntos sin preferir el mas
riguroso. Nunca se liber6 de una injusticia contra su persona de una manera que trasgrediera los
preceptos de Dios, Enaltecido y Glorificado Sea. Nunca, hasta que dejé este mundo, comié
apoyandose en un espaldar. Nunca le fue pedido nada a lo cual se hubiera negado, ni despidié a
quien le fuera a pedir algo sino con lo que le habia requerido o con unas buenas palabras...”. 19

2- Su tolerancia

Entre las caracteristicas del Profeta (s.a.w.) se encuentra la tolerancia. Era el mas tolerante de la gente,
de manera que no se irritaba con aquel que le trataba mal, a menos que trasgrediera los preceptos de
Dios, Glorificado Sea, puesto que en ese caso lo contrarrestaba con inflexibilidad. Una de las sefales
de su tolerancia la encontramos en el suceso en que Dhul Juwaisarah, quien era de los denigradores
cuyas almas estaban repletas de codicia e ignorancia, llegd donde el Profeta (s.a.w.) estaba repartiendo
bienes, y le dijo: “/Mensajero de Dios, sé justo!”. El Profeta (s.a.w.) le respondié: “¢ Quién sera justo si
yo no lo soy?... en verdad que, si es que no soy justo, habré caido en la ruinay en la
perdicion”.20

El Profeta (s.a.w.) no le correspondid sino mediante la indulgencia y la benevolencia, y con ello dio el



ejemplo a sus Companferos para que siguieran su comportamiento.

Entre las sefales de su tolerancia tenemos que perdond a sus mas aciagos enemigos, que eran los del
clan de Qureish, quienes le combatieron y fueron hostiles con él y con todo el que crey6 en su Mensaje,
y emprendieron en su contra una guerra sin cuartel, y que, cuando emigré de La Meca a Medina

dirigieron ejércitos para terminar con él y apagar la luz del Islam.

Cuando Dios dispuso el evidente triunfo y conquistdé La Meca, la gente estaba segura de que se
vengaria de ellos, pero les perdon¢ diciéndoles: “;Marchaos, sois los libertos!”. Esa fue una de las

sefales de su nobleza y su elevada moral, puesto que no les correspondié de la misma manera.

3- Evitar a los ignorantes

Evitar a los ignorantes era otra de las virtudes morales del Profeta (s.a.w.), habiéndolo instruido Dios en
esta elevada virtud. Dijo el Altisimo: «Adopta el perdon, ordena lo bueno y evita a los
ignorantes» 21, por lo cual les replicaba de la mejor manera, y no les heria en su sensibilidad, de modo
que si insistian en sus posturas y no se sometian a la légica, les evitaba y dejaba deambulando en las

tinieblas de la ignorancia.

4- Su lealtad

La lealtad fue otra de sus virtudes morales. Es asi que fue el mas leal de las personas. Entre las
senales de su lealtad esta que recordaba siempre a su esposa, la Madre de los Creyentes Jadiyah,
quien no dejo de brindarle ninguna forma de benevolencia, desde que se mantuvo a su lado durante los
dias en que el advenedizo Islam atravesaba la adversidad, y ofreci6é toda su copiosa riqueza al servicio
del Islam. El Profeta (s.a.w.) le agradecio toda esa magnanimidad, y solia recordarla siempre después
de su fallecimiento, cada vez con mas exaltacion y engrandecimiento. Cuando faenaba una oveja elegia
la mejor carne y la enviaba a las amigas de Jadiyah, lo cual le resulté molesto a ‘Aishah, hasta que no
pudo mas y llegoé a decirle: “;Oh Mensajero de Dios! jQué tanto recuerdas a una anciana con la
comisura de los labios enrojecidos, siendo que Dios te la ha cambiado por algo mejor que ella!”. El

Profeta le replico con enojo diciéndole:

“;Dios no me la cambié por algo mejor! Ella creyé en mi cuando la gente descreyd; me dispensé
su riqueza cuando la gente me mantuvo en privacién; y me dio una progenie -esto es, la Sefiora
de las Mujeres del Universo, Fatima Az-Zahr&’, con ella sea la paz- siendo que ninguna otra me
dio tal cosa”.

Una vez lo visitd Halah, la hermana de Jadiyah, y cuando escuché su voz se alegré y la recibié
efusivamente mientras repetia: “;Héalah, la hermana de Jadiyah!”. Eso en verdad conformaba el

culmen de la lealtad.

Muestra de la grandeza de su lealtad es que enviaba presentes y atuendos a una de sus nodrizas. Algo



similar a ello sucedié cuando le trajeron a los prisioneros de la Batalla de Hunain y vio a su hermana de
leche entre los prisioneros del clan de Hawazan. Cuando la vio la reconocio y la convocd. Cuando se
presentd ante él le extendié su capa para que ella se sentara sobre la misma, y le dijo: “Si lo deseas
puedes permanecer conmigo siendo tratada con afecto y honra, o bien, si lo deseas puedo

proveerte para que vuelvas con tu gente”. Ella eligié volver, por lo cual la proveyo.22

La lealtad formaba parte de su ser y de su esencia, y no conformaba un fendémeno restringido a sus
seres queridos y amigos, sino que era leal ante los acuerdos pactados incluso con sus enemigos,

llegando a actuar caritativamente con algunos de los mismos.

5- Su paciencia

En cuanto a su paciencia, era uno de los atributos mas exponentes de la personalidad del Profeta
(s.a.w.). Recibié las desgracias y las aflicciones suscitadas por Qureish con paciencia. Le desmintieron

y le combatieron, asi como a quien creyd en su Mensaje.

Cuando le ocurri6 la desgracia del fallecimiento de su hijo Ibrahim, se detuvo junto a su cuerpo y le dijo:
“;Oh Ibrahim! Los ojos se llenan de lagrimas y el corazén se entristece, pero no decimos sino lo
que complace a Dios, y es que nosotros estamos tristes por ti, ;oh Ibrahim!”. De esa manera,
enfrentd la dolorosa pérdida de su hijo con paciencia y firmeza y sometiéndose a la Voluntad de Dios,
Glorificado Sea.

Cuando fue martirizado su tio Hamzah se entristecié por él y tuvo paciencia por esa abrumadora
desgracia, en la que fue afligido con la mas dura calamidad. En el dia de la Batalla de Uhud la gente le
abandond y no quedd con él mas que su hermano y primo, el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.). Ese dia
fue golpeado con una piedra que le provoco una fractura en la cabeza y le quebro uno de sus dientes
incisivos, empapando la sangre su noble rostro; y permanecioé firme y paciente en el campo de batalla
hasta que los id6latras lo abandonaron. Asimismo sucedié con otros duros sucesos con los que tuvo
que convivir, pero para los que se armé de paciencia hasta que Dios, Glorificado Sea, le otorgé el
evidente triunfo y le auxilié por sobre sus enemigos y contrincantes, sometiendo a Qureish que le habia

impuesto la guerra.

El Profeta tuvo paciencia ante todas las vicisitudes que le tocé vivir. Dice el Imam As-Sadiq (a.s.): “Por
cierto que Dios, Majestuoso e Imponente, envié a Muhammad (s.a.w.) como profeta y le ordené
tener paciencia, diciéndole: «Y ten paciencia ante lo que dicen y apartate de ellos de buena

manera.»23

Dios, Glorificado Sea, le educt de la mejor manera y le ordend tener paciencia ante las penas que su
pueblo le hacia padecer. Dice el Altisimo: «Y ten paciencia por lo que te acontece, que ciertamente

que ello forma parte de los asuntos decisivos. » 24



6- Su misericordia

Entre los atributos del Profeta (s.a.w.) se encuentra la misericordia y la indulgencia con toda la gente,
tanto creyente como incrédula. Su Misericordia abarcaba a los de Qureish, quienes no dejaron ninguna
forma de asedio sin utilizarla en su contra. Cuando incrementaron su acoso suplicé por ellos diciendo:

“;Dios mio! Guia a mi pueblo puesto que ellos no saben”.25

Habld sobre si mismo y la misericordia que portaba en su interior, diciendo: “Por cierto que yo soy una

misericordia conferida”.

Asi es, él era una muestra de la misericordia de Dios, Glorificado Sea, para con Sus siervos, de manera
que no trataba a nadie de mala manera, sino con benevolencia, para que asi la persona eliminara de su
ser la iniquidad y el mal. Cierto lider de los arabes se burl6 de él cuando le vio siendo afectuoso con el
Imam Husain (a.s.) a quien besaba siendo éste un nifo, y le preguntd por su relacién de parentesco con
él, a lo que le respondié que era su nieto. Esa persona no le parecié bien esa actitud, y le dijo: “;Oh
Mensajero de Dios! Tengo diez nietos y nunca besé a ninguno de ellos”. El Profeta (s.a.w.) le dijo:
“¢Qué puedo hacer contigo si es que Dios, Glorificado Sea, arrancé la misericordia de tu

corazon?”.

Como ejemplo de su comportamiento compasivo con sus nietos leemos que: cuando uno de ellos se
subi6 sobre él al encontrarse prosternado en la oracion, el Profeta (s.a.w.) prolongé su prosternacion.
Luego, quienes rezaban tras él le preguntaron por qué prolong6 su prosternacion y les respondié: “Mi

hijo me usé como montura y no quise molestarle”.

Entre sus muestras de compasion y ternura por aquella que era “parte de él”, la Sefiora de las Mujeres
del Universo, Fatima Az-Zahrd’ (a.s.), esta que dispuso la complacencia de ésta como la suya propia y
su enojo como el propio. La honraba y anunciaba su nobleza y elevada posicion que gozaba ante él,
tanto en el atrio de su Mezquita como en su pulpito. Ello era una muestra de su compasién, la cual
abarco incluso a los animales; es asi que tenia una oveja a la cual le daba de comer con su propia
mano y ello para orientar a los musulmanes a ser bondadosos con los animales. La compasion para
con toda la gente formaba parte de su ser, especialmente en lo que se refiere a los creyentes. Dice el
Altisimo: «Por cierto que os ha venido un profeta surgido de entre vosotros mismos; le apena lo
que padecéis, anhela vuestro bien, y es benevolente y compasivo con los creyentes.»26

Era tal su preocupacion y compasion por su gente -la cual le desmintio, le impuso la guerra 'y se
esforzd por matarlo-, que no suplicoé en su contra, al punto que el angel Gabriel descendio y le dijo:
“Por cierto que Dios, Glorificado Sea, ha escuchado las palabras de tu pueblo con relacién a tiy
la forma en que te rechazaron, y ha comisionado al angel de las montafas para que le ordenes lo
que quieras respecto a ellos”. Luego descendi6 sobre él el angel de las montafias, quien le expresé
que obedeceria sus ordenes. Le dijo: “Deseo que Dios les otorgue una descendencia que adore a

Dios, Glorificado Sea, y no le asocie nada”.27



¢ Veis toda esa compasion sin limites? Dios, Glorificado Sea, ya la habia anunciado en Su Libro: «Y no

te enviamos sino como misericordia para el universoy .28

Entre sus muestras de compasion y ternura esta que: sucedia que se le traia un nifio para que
suplicase el bien para él o le diese un nombre, y él lo tomaba y ponia en su regazo. Ocurria que a
veces el nifio orinaba sobre él y algun pariente del nifio le comenzaba a gritar, pero él (s.a.w.) decia:
“No interrumpais al nifio”, y luego procedia a suplicar por él alegrando con ello a la familia del nifo.

Tras ello el Profeta (s.a.w.) se levantaba a lavar su ropa y su cuerpo.

Era intensamente tierno y compasivo con su gente y familia. Dijo su sirviente Anas Ibn Malik: “No he
visto a nadie que fuera mas compasivo con su familia que el Mensajero de Dios (s.a.w.)”.29

El Mensajero de Dios (s.a.w.) era un ideal de misericordia y ternura para con toda la gente, sin

diferenciar entre su familia y los demas.

7- Su humildad

Entre las sefales de los atributos morales de Al-Mustafé (el Elegido) (s.a.w.) se encuentra la humildad.
Los historiadores narran escenas sorprendentes de su humildad. Entre ellas:

1. Lo narrado por ‘Udai Ibn Hatam, quien dijo: Fui a ver a Muhammad mientras él se encontraba en la
Mezquita. Le saludé y preguntd: “¢ Quién eres?”. Dije: “Udai Ibn Hatam”. Entonces se irguié y me llevé
a su casa. En el camino se encontré con una mujer débil y mayor quien le pidié que se detuviera. El se
detuvo un largo rato mientras ella le hablaba acerca de sus necesidades, y me dije: “jPor Dios que éste
no es un rey!”. Luego seguimos hasta su casa y alli tomé una almohada de cuero curtido rellena de
fibras de palmera y me la extendié diciéndome: “;Siéntate sobre ella!”. Le dije: “Mejor siéntate tu sobre
ella”. Me dijo: “;No, ti!”. Por lo que yo me senté sobre la misma en tanto él se senté sobre el suelo.

Entonces me dije a mi mismo: “jPor Dios que éste no es un rey!”.30
Esa era su naturaleza. Se encontraba alejado de toda forma de altaneria.

2. El Profeta (s.a.w.) visité a Sa‘d Ibn ‘Ubadah y cuando ya se retiraba, Sa‘d le alcanzé un burro para
volver y le ordené a su hijo Qais acompanarle. El Profeta le dijo: “;Monta conmigo!”. Pero Qais no

quiso hacerlo. Entonces el Profeta (s.a.w.) le dijo: “;O montas o te vas!”.31

El Profeta no queria ir montado mientras Qais iria caminando tras suyo, puesto que en ello habria una

sefal de superioridad y eso era algo que detestaba.

3. Otra muestra de la humildad del Profeta (s.a.w.) es que fue a ver a las tribus de Bani Nadir,
Quraidzah y Jaibar montado sobre un burro cuyo cabestro y riendas eran de fibras de palmera. Eso era

el culmen de la humildad y rechazo al propio ego.

La humildad era uno de los mas exponentes atributos morales del Mensajero (s.a.w.), quien con esta



elevada moral pudo atraer las almas y dominar los sentimientos y emociones de la gente.

8- Su desapego de lo mundano

Entre los atributos morales del Profeta (s.a.w.) se encuentra su desapego respecto a todos los placeres

mundanos, de manera que preferia la pobreza a la riqueza y la estrechez al desahogo monetario.
Las siguientes son algunas de las narraciones relativas a su desapego:

1. Narr6 ‘Aishah que el Profeta (s.a.w.) nunca comia hasta saciarse ni divulgaba sus penas ante nadie;
el estado de privacion era mas querido por él que el estado de riqueza. Aun cuando permanecia con
hambre y solia retorcerse toda la noche por el hambre, eso no le impedia ayunar durante el dia. Si le
hubiera pedido a su Sefor, le habria concedido los tesoros y frutos de la Tierra y sus profusos medios
de vida. Yo me compadecia de lo que veia en él y frotaba su estbmago con mi mano al ver el hambre
que tenia, y le decia: “;Que yo sea sacrificada por ti!, ¢ por qué no tomas de lo mundano lo que te sea

suficiente como sustento?”. Y respondia:

“;0h ‘Aishah! ;Qué tengo que ver yo con lo mundano? Mis hermanos, “los dotados de decision”
(a@lul ‘azm) de entre los Mensajeros, fueron pacientes ante cosas peores que esto y soportaron su
situacion. Asi se presentaron ante su Sefor y El honré su morada postrera y les otorgé una
generosa recompensa, y por ello, si es que tuviera unos medios de vida confortables me
avergonzaria de que el dia de mahana se me considerara negligente. No hay nada mas querido

para mi que asemejarme a mis hermanos y amigos”.32

2. Narro6 Ibn ‘Abbas lo siguiente: “El Mensajero pasaba varias noches seguidas junto a su familia

hambrientos, sin encontrar nada para cenar”.33

3. Una persona fue a ver al Profeta (s.a.w.) y lo vio sentado sobre una esterilla que le habia dejado
marcas en su cuerpo, y vio una almohada de fibras de palmera que le habia dejado marcas en la
mejilla, por lo que el hombre dijo: “iNi Cosroes (rey de Persia) ni el César (emperador de Roma) se
habrian complacido con ello! Ellos duermen sobre seda y brocado, iy tu lo haces sobre esterillas!”. El
Profeta (s.a.w.) le dijo: “¢Qué tengo que ver yo con la vida mundanal? Por cierto que su ejemplo
es como el de un jinete que pasa por un arbol que da sombra y lo aprovecha para permanecer
bajo la misma, pero cuando su sombra se inclina mas y ya no es aprovechable, se vay lo
deja”.34

4. Narr6 ‘Aishah lo siguiente: “El Profeta (s.a.w.) no sacié su hambre durante los tres dias anteriores a

su fallecimiento”.35

5. Narr6 ‘Aishah lo siguiente: “La cama en la que dormia el Mensajero de Dios (s.a.w.) era de cuero
curtido rellena de fibras de palmera, y él fallecié habiendo empefado su escudo con un judio para

mantener a su familia, mientras decia: “;Dios mio! Dispén el sustento diario de la familia de



Muhammad”.36

6. Un hombre de los Ansér obsequié al Profeta una medida de datiles que llevo su criada. El Profeta
(s.a.w.) le dijo: “Fijate si encuentras en la casa alguna bandeja o un plato y traemelo”. Pidi6 eso
para colocar ahi los datiles, pero ella no pudo encontrar nada y se lo dijo al Profeta, ante lo cual él
sacudi6 un lugar con su propia ropa y le ordené a ella poner los datiles alli, y dijo: “;Por Aquel en
cuyas manos se encuentra mi alma! Si la vida mundanal equivaliera ante Dios, Glorificado Sea, al

ala de un mosquito, no le habria sido dada al incrédulo ni al hipdcrita nada de la misma”.37

Esto es una pequena resefia del desapego del Profeta (s.a.w.) respecto a la vida mundanal. En su casa
no habia siquiera utensilios del hogar. En ello fue imitado por su heredero y la puerta de la ciudad de su
conocimiento, el Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali (a.s.), quien “se divorcié de la vida mundanal tres
veces”,38 hasta que le lleg6 la hora sin dejar tras de si de lo mundano nada de oro ni de plata, y cuya
preocupacion durante su califato fue implementar la justicia y propagar el bienestar y el bien entre los

musulmanes.

9- Su pudor

Entre los atributos morales del Profeta (s.a.w.) se encuentra el pudor. Dijo Abl Sa‘id Al-Judri: “El

Mensajero de Dios era mas pudoroso que una muchacha virgen cubierta con su velo”.39
| g oJ

Era tal su pudor que cuando conquisté La Meca, que era el centro de las fuerzas que le eran hostiles,
ingreso a la misma rodeado por sus fuerzas armadas, pero con su cabeza inclinada hacia el suelo por
pudor y vergienza ante ese mismo clan de Qureish que se esforzo por combatirle, y se les dirigio

diciendo: “;Marchaos, sois los libertos!”.

Otra de las senales de su pudor era que no mencionaba explicitamente el nombre de aquel que le
despreciaba, sino que decia por ejemplo: “;Qué les sucede a algunas personas que dicen o hacen
tal cosa...!”.40

Solia decir: “Por cierto que cuando Dios quiere aniquilar a un siervo le quita el pudor; cuando le
quita el pudor no le encontraras sino maldito y aborrecido; y si no le encuentras sino maldito y
aborrecido le es quitada la seguridad; y si le es quitada la seguridad no le encontraras sino
menoscabado habiéndole sido quitada la misericordia; y cuando le es quitada la misericordia no
le encontraras sino maldito y execrado habiendo sido despojado del cordel del Islam”.41

Dijo (s.a.w.): “El pudor y la fe se encuentran juntos en una misma relaciéon, de manera que cuando

uno de los dos es suprimido el otro le sigue”.42

Hered6 esta particularidad su nieto ‘Ali Zain Al-‘Abidin, el ornamento de los adoradores y el sefior de

los que se prosternan ante Dios (a.s.), y por ello el poeta Al-Farazdaq dijo respecto a él lo siguiente:



Baja su mirada por pudor mientras los demas la bajan ante él por su gallardia.
Nadie le habla sin encontrarle con una sonrisa.

El pudor es uno de los mas nobles atributos, el cual aflora de la elevacidn de la persona y la nobleza del

alma y conforma uno de los atributos principales del Sefor de los Profetas (s.a.w.).

10- Su generosidad y magnanimidad

El Profeta (s.a.w.) era el mas generoso entre la gente y el de mayor benevolencia. Los narradores

mencionaron muchas actitudes suyas de benevolencia y generosidad. Entre ellas:
1. Le fueron traidas riquezas de Bahrein y les dijo a sus

Companieros: “;Distribuidla!”, y asi lo hicieron. Fue la mayor riqueza que le haya sido traida. Fue a la

Mezquita y cuando concluy¢ la oracion la distribuyé entre Sus Comparieros y no se quedd con nada.43

2. Una muijer le obsequié un manto y él lo necesitaba, por lo que se lo puso. Un hombre de entre sus
Comparfieros le vio y le dijo: “;Oh Mensajero de Dios! jQué excelente que es!”. Dijo: “;Es tuyo!”, e

inmediatamente se lo quitd y se lo dio.44

3. Un hombre le pidi6 algo al Profeta (s.a.w.) y él le dio un rebafo de ovejas que se encontraba
encerrado entre dos montanas, y éste volvié a su pueblo alegre, extasiado por la generosidad del
Profeta (s.a.w.), y dijo a su pueblo: “jIslamizaos!, que por cierto que Muhammad otorga como aquel que

no tiene temor de quedar empobrecido”.45

4. Devolvio al clan de Hawézin a quienes de entre ellos habian sido hecho prisioneros, los cuales eran

unas seis mil personas.46

5. Entre su generosidad y benevolencia esta que cuando volvid de la Batalla de Hunain, vinieron a verle
unos beduinos para que les asistiera con algo de su generosidad y éstos le estrecharon contra un arbol
espinoso y le despojaron de su capa, por lo que les dijo: “Dadme mi capa; si tuviera tantas gracias
como el numero de espinas de este arbol, las dividiria entre vosotros, y no me encontrariais

avaro, ni mentiroso, ni huidizo”.47

El Profeta (s.a.w.) no restringia sus favores a los menesterosos, sino que los mismos abarcaban a
todos. El Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) describe su generosidad y magnanimidad y el resto de sus
atributos diciendo: “Era el mas generoso entre la gente, el de corazén mas amplio, el mas veraz al
hablar y el de mas tierno caracter...”.48

Dijo el poeta Shauqi respecto a su generosidad:

La benevolencia es para ti como un deber y un precepto, | siendo que no hay deber que a su vez sea



un favor y un obsequio.

El asumia por si mismo la generosidad brindada a los pobres, sin delegéarsela a nadie. Dijo ‘Aishah: “No
vi al Mensajero de Dios (s.a.w.) delegar sus limosnas a otros, sino que era €l mismo quien las colocaba

en manos del solicitante”.49

Tal como dijo Ibn ‘Abbas, el Profeta (s.a.w.) era el mas generoso y magnanimo de la gente, y tal
particularidad fue heredada por su nieto el Imam Al-Hasan (a.s.), el Sefor de los Jévenes del Paraiso,
quien no otorgaba valor alguno a la riqueza, excepto el de satisfacer el hambre de una persona o
vestirla, de manera que fue apodado “Karim Ahl-ul Bait”, esto es, “el Generoso de Ah/-ul Bait’, a pesar
de ser todos ellos fuente de generosidad.

11- Su contricion a Dios

Entre las caracteristicas esenciales del Profeta (s.a.w.) se encuentra su contricién a Dios, Glorificado
Sea, y su gran temor por El. Dijo el Imam As-Sadiq (a.s.): “No habia algo mas querido para el
Mensajero de Dios (s.a.w.) que permanecer temeroso y hambriento por Dios, Imponente y
Majestuoso”.50

Narré Ibn ‘Umar lo siguiente: Soliamos participar en las reuniones del Mensajero de Dios (s.a.w.) en
tanto él decia cien veces: “;Senor mio, perdéname! Ciertamente que Tu eres el Remisorio, el
Perdonador”.51

El Profeta era contrito a Dios, Glorificado Sea, y sobrecargaba extremadamente su persona durante sus
actos de adoracion, al punto que le fue revelada la siguiente aleya: «T4 Ha. No te hemos revelado el
Coran para que te abrumes» ,52 habiendo sobrepasado a todos los profetas en cuanto a la abundancia
de sus actos de adoracion.

Transmitieron los narradores: Continuamente se encontraba recordando a Dios, Glorificado Sea, de
manera que cuando amanecia decia: “Al-hamdulil-lahi kaziran ‘ald kul-li hal (La Alabanza sea para
Dios abundantemente en cualquier situacién)”, repitiendo ello trescientas sesenta veces, y cuando

anochecia decia lo mismo.53
Solia decir: “La mejor adoracion es decir: L& ildha il-la/-4h (No hay divinidad mas que Dios)”.54

Dijo el Imam As-Sadiq (a.s.): “Por cierto que el Mensajero de Dios (s.a.w.) no se levantaba de su
lugar aunque estuviera apresurado sino hasta pedir perdén a Dios, Imponente y Majestuoso,

diciendo: Astagfirul-lah (Pido perdén a Dios) veinticinco veces”.55

Solia pedir perddn a Dios, Imponente y Majestuoso, setenta veces y al final agregaba al pedido de

perddn, la frase: “Wa atdbu ilaih (Y a El me vuelo arrepentido)”.56

Narr6 Ibn Mas‘(d lo siguiente: “Me encontraba leyendo para el Mensajero de Dios (s.a.w.) la Sura an-



Nisa’, y cuando llegué a la aleya que dice: «¢ Y como sera cuando convoquemos de cada
comunidad a un testigo y te convoquemos a ti como testigo sobre éstos?»,57 sus 0jos se

desbordaron de lagrimas”.58

El Profeta (s.a.w.) se aferraba a Dios y su amor interactu6 con sus sentimientos y emociones, lo cual
surgia de un conocimiento cabal acerca de Dios, Glorificado Sea, el Creador del Cosmos y Otorgador

de la vida.

12- Su valentia

El Profeta (s.a.w.) era el mas valiente y enérgico de la gente. Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) se refiere a

la valentia del Profeta (s.a.w.) diciendo:

“Cuando se intensificaba la lucha y se enardecia la vehemencia del combate nos amparabamos
en el Mensajero de Dios (s.a.w.), de manera que no habia nadie mas cerca del enemigo que él
mismo. Presencié el dia de la Batalla de Badr cuando nos refugiabamos tras de él, que era quien

mas cerca se encontraba del enemigo, y era el de mas bravura entre la gente”.59

Narré Ibn ‘Abbas sobre la valentia del Profeta (s.a.w.) diciendo: “Cuando los musulmanes se
encontraron con los incrédulos en el dia de la Batalla de Hunain, los musulmanes retrocedieron dando
la espalda al enemigo, entonces el Mensajero de Dios (s.a.w.) comenz0 a apresurar su mula hacia los

incrédulos sujetando yo sus riendas y tratando de detenerla para que no avanzara...”60

Ello indica su desestima por las fuerzas concentradas que rodearon a los musulmanes desde todos

lados en el suceso de Hunain.

Dijo ‘Umar lbn Hasin: ElI Mensajero de Dios (s.a.w.) no se enfrentd a ningln batallén enemigo sin ser el
primero en dirigirse al combate. Cuando lo vio Ubai Ibn Jalaf en el dia de la Batalla de Uhud, comenzé
a decir: “¢ A donde estda Muhammad? Que no me salve si es que él se salva!”. Entonces el Profeta
(s.a.w.) tomé una punta de lanza de Al-Héariz y le apufal6 con la misma en el cuello, de forma que se
precipitdé de su caballo y luego escap6 volviendo donde se encontraban los de Qureish, elevando su voz
y diciendo: “;Me ha matado Muhammad!”. Ellos le dijeron: “jNo tuviste valor!”, y dijo: “Aunque hubiese
estado alli todo nuestro contingente, Muhammad les habria matado. Me dijo: ‘Yo te mataré’, y, jpor
Dios! aunque s6lo me hubiera salavado me habria matado”. Luego, al llegar a la regién de Sarf,61
murio.62

La valentia del Mensajero de Dios (s.a.w.) fue una de las mas excepcionales de la historia.

Hered6 esta valentia su nieto, el “padre de los libres”, el Imam Al-Husain (a.s.), quien se dispuso en el
centro del campo de batalla habiéndole rodeado las hordas criminales por todos lados, pero no dio
importancia a ello, y he ahi que cargd contra las mismas y éstas comenzaron a huir como lo hacen las

ovejas cuando se abalanza el lobo sobre ellas -tal como lo expresan los narradores-, y cuando cayo



abatido en el campo del honor y la grandeza, ese vil ejército cobardemente temia acercarsele.
Dijo el Selied Haidar:

iDe qué manera la guerra se detenia | por un abatido que acobardaba a sus valientes!

13- Su amor por los pobres

Entre los atributos morales del Profeta (s.a.w.) se encuentra su vehemente amor por los pobres, de
manera que era un padre, una fortaleza, un refugio y un cobijo para ellos. Encontraron tanta
benevolencia bajo el amparo de sus atenciones que no es factible de describir. Asimismo, nos fueron
legadas abundantes narraciones que incentivan a ser caritativos con los necesitados. Les dispuso una
parte obligatoria de los bienes de los ricos, legislando asi el zakéat para que fuese gastado en ellos.
Solia suplicar a Dios, Glorificado Sea, que le resucitase junto al grupo de los pobres. Narré Abl Sa‘id lo

siguiente: Escuché al Mensajero de Dios (s.a.w.) suplicar:

“;Dios mio! Hazme vivir como pobre, hazme morir como pobre y resucitame con el grupo de los
pobres. Ciertamente que el mas desgraciado de los desgraciados es aquel en quien se han
reunido tanto la pobreza de este mundo como el castigo del Mas Alla”.63

Narr6é Anas lo siguiente: Dijo el Profeta (s.a.w.): “;Dios mio! Hazme vivir como pobre y resucitame

con el grupo de los pobres el Dia de la Resurrecciéon”. ‘Aishah le inquiri6 diciéndole: “;Por qué, joh

Mensajero de Dios?”. Respondié:

“Ellos ingresaran al Paraiso cuarenta otofios antes que los ricos. ;Oh ‘Aishah! No despidas al
pobre sino con al menos una porcién de un datil. ;Oh ‘Aishah! Ama a los pobres y acércales a ti;
de esa manera Dios te acercara a Si el Dia de la Resurreccion”.64

14- Su justicia

En cuanto a su justicia, ésta fue una de las senales de la moral del Profeta (s.a.w.) y de lo elevado de
su persona, formando parte de la naturaleza con la que fue creado. Ese es uno de los puntos mas
importantes de su noble Mensaje que se propone propagar la justicia social entre la gente. Cierto

ignorante de entre los arabes le llegd a decir: “;Sé justo, oh Muhammad!”.

Y él respondio: “;Pobre de ti! ¢ Quién sera justo si yo no lo soy?... en verdad que habré caido en la
ruina y en la perdicion si es que no soy justo...”.65

Como muestra de su justicia tenemos que no acusaba a nadie por la mera sospecha de otro, y no
corroboraba a nadie contra otro, y esparcio la justicia en toda su amplitud y formas entre la gente. No
hacia distinciones de uno sobre otro, e igual6 a todos en los derechos y obligaciones sin exceptuar a
nadie. Erigid su sistema en base a las mas sorprendentes formas de justicia, en lo cual se encuentra la

vida de las personas, la defensa de sus derechos, su seguridad y su bienestar.66



15- Su jovialidad

Otra particularidad de la moral del Profeta (s.a.w.) es la jovialidad, y su simpatia con la gente, lo cual

agradaba a las personas. Los siguientes son algunos casos que se han narrado al respecto:

1. Lleg6 a verle una anciana y le pidi6é que le suplicara a Dios, Glorificado Sea, que le otorgara a ella el
Paraiso. El le respondio: “;Pero las ancianas no ingresan al Paraiso!”. Ella le mir6 atonitay a
continuacion agregé: “Al Paraiso no ingresan las ancianas porque Dios, Glorificado Sea, dice: «Y

las tornaremos virgenes * afectuosas y de una misma edad»”.67

2. Antes del Islam, Juwat Ibn Yubai Al-Ansari solia rondar por las casas para fornicar con mujeres, y si
alguien le preguntaba qué estaba haciendo respondia que se le habia perdido una camella y la estaba
buscando. Juwat se islamiz6 a manos del Profeta (s.a.w.) y luego de un tiempo se encontré con ély le
saludo. El Profeta (s.a.w.) le dijo bromeando: “¢Qué hicieron todos tus camellos fugados?”. Juwat le
respondié en conformidad: “El Islam los amarrd, joh Mensajero de Dios!”.68

3. El Profeta (s.a.w.) amanecié con el semblante cambiado y uno de sus Compafieros dijo: “Le haré
reir”. Y se apresur6 hacia él y le dijo: “;Que mi padre y mi madre sean sacrificados por ti! Me dijeron
que el Dayyal (el Anticristo) aparecera y la gente estara hambrienta por lo que les convocaré para
comer. Si es que llego a estar en su época, ¢qué opinas? ¢le arrojo su comida de manera que cuando
tenga retorcijos de hambre eso sea una sefial de mi fe en Dios y que habré descreido de él1? ;0 mejor
disfruto de su comida?”. El Profeta (s.a.w.) rié, siendo su risa siempre la sonrisa, y le dijo: “Dios,
Glorificado Sea, te enriquecera con aquello que enriquece a los creyentes”.69

Tuvieron lugar numerosos sucesos como éstos que fueron mencionados en libros que tratan su
biografia, los cuales nos brindan ejemplos de su elevada moral, y su trato agradable hacia con las

personas de una manera que beneficiaba sus asuntos y caracteres.

Estas fueron unas breves resefias de las elevadas virtudes morales del Mensajero del Islam (s.a.w.)
mediante las cuales conquisté los corazones y afectos, y cambié la condicion de su pueblo, cuyo previo

comportamiento mas se asemejaba a una conducta animal.

—_

. = Al-Amali, de As-Saduq, p.268.

- Usdl al-Kafi, t.2, p.110.

- Usll al-Kafi, t.2, p.107.

- ‘Uitn Ajbar Ar-Rida (a.s.), t. 1, p.107.

- Man Ia lahduruh al-Faqih, t.2, p.340.

- Bihar al-Anwaér, t.74, p.68; Tuhaf al-‘Uql, p.14.
- Safinat al-Bihar, t.1, p.411, Vocablo “Julqg”.
. — Al-Jisal, de As-Sadq, p.125.

. - Bihar al-Anwar, t.74, p.8.

10. - Bihér al-Anwaér, t.74, p.48.

11. - Kanz al-‘Ummal, t.3, p.443.

12. - Kanz al-‘Ummal, .3, p.441.

|® [N @ | [& @ N

©



13. - Sura al-Qalam; 68: 4.

14. - Ta'rij Bagdad, t.6, p.22.

15. - Sahih Al-Bujari, t.4, p.142.
16. - Ta'rij Bagdad, t. 12, p.91.

17. - Bihér al-Anwaér, t.16, p.275.
18. — Bihér al-Anwaér, t.48, p.122.
19. - Haiat ar-Rasdl Muhammad, t.1, p.85.
20. - Kanz al-‘Ummal, t. 11, p.303.
21. - Sura al-A'raf; 7: 199.

22. - Nihaiat al-Irb, p.18, p.268.

23. - Sura al-Muzzammil; 73: 10

24. - Sura Lugman; 31: 17.

25. - As-Sirah an-Nabawiiah, de Zaini Dahlén, t.2, p.267.

26. - Sura at-Taubah; 9: 128.

27. - Sharh as-Sunnah, t.13, p.214; Ash-Shaf&’, t.1, p.255; Tafsir Ibn Kazir, 1.3, p.259.
28. - Sura al-Anbid’; 21: 107.

29. - Bihér al-Anwaér, 1.66, p.426.

30. — Haiat ar-Rasdl Al-Mustafé, t.3, p.606.

31. — As-Sirah an-Nabawiiah, de Zaini Dahlan, t.2, p.277.

32. - Ajlag an-Nubidwah, p.286.

33. — Haiat an-Nabii, .1, p.94.

34. - Haiat an-Nabii, t. 1, p.94.

35. - Ash-Shafé bi Ta'rif Huqliq al-Mustafa, t.1, p. 140.

36. - Musnad Ahmad Ibn Hanbal, t.2, p.446; Sunan lbn Mé&yah, t.2, p.387, Fath al-Béri, t. 11, p.136.
37. - Bihér al-Anwaér, t.16, p.456.

38. - Después del tercer divorcio dado a la esposa (o bien su tercera formulacion en tres oportunidades diferentes), el

—_

hombre ya no puede volver a casarse con ella hasta que la misma no se case con otro hombre y a su vez se divorcie de
este Ultimo. El Imam ‘Alf (a.s.) usé esta cuestion como metéafora para dar a entender que la vida mundanal no tiene cabida
para él. (N. del T.)

39. - Haiat an-Nabii, t. 1, p.98.

40. - Ta'rij al-Islam de Adh-Dhahabi, t.1, p.455.

41. - Sunan lbn Mayah, t.2, p.347; Kanz al-‘Ummal, t.3, p. 19.
42. - Ma‘ani al-Ajbar, p.410.

43. - Haiat an-Nabi Muhammad, t.1, p.91.

44. - Muhammad al-Muzul al-Kamil, p.26.

45. - Yawahir al-Bihar fi Fada'il al-Muijtar, t.1, p.41.

46. - Ibid.

47. - Muhammad al-Muzul al-Kamil, p.25.

48. - Haiat an-Nabi Muhammad, t.1, p.91.

—_

49. - Ibid.
50. - Rawdat al-Kafi, p.63.
51. - Ibid.

52. - Sura Ta Ha; 20: 1-2.
53. - Usll al-Kafi, 1.2, p.489.
54. - Usll al-Kafi, 1.2, p.507.
55. — Usll al-Kafi, 1.2, p.504.
56. — Usll al-Kafi, 1.2, p.505.
57. - Sura an-Nis&’; 4: 41.



58. — Musnad Ahmad lbn Hanbal, t.1, p.374.

59. - Yawahir al-Bihar fi Fad’il an-Nabii al-Muijtar, t.1, p.43.

60. - Fath al-Bari, t.8, p.28; Sahih Al-Bujari, t.4, p.37; Sunan Abl Daw(d, 1.3, p.50; Musnad Ab( ‘Awéanah, t.4, p.276.
61. - Sarf: lugar a siete millas de La Meca. Mu‘yam al-Buldan, t.3, p.239.

62. - Ta'rij At-Tabari, t.2, p.67; Az-Zugat, de Ibn Habban, t.1, p.229.

63. — Mustadrak Al-Hakim, t.2, p.56.

64. - Sahih At-Tirmidhi, .2, p.56

65. - Ash-Shafé’, t.1, p.223.

66. - Haiat Muhammad, t.1, p. 106.

67. - Sura al-Wagi‘ah; 56: 36-37. La narracion se encuentra en Muhédirat ar-Raguib, t.1, p.282.
68. - Nazr ad-Durar, t.2, p. 132; At-Tadhkirah al-Hamddniiah, t.1, p.362.

69. - Nazr ad-Durar, t.2, p.132.

Ahl-ul Bait-con ellos sea la paz

Esta comprobado que Ah/-ul Bait -de quienes Dios alejé la impureza y purificd sobremanera- reflejan el
caracter del Mensajero de Dios (s.a.w.) y sus mas elevadas virtudes, asemejandoseles en todos sus
atributos, de manera que conforman una acreditada imagen suya portadora de sus ideas y
particularidades. Ellos han colaborado positivamente para difundir y expandir las moral islamica entre la

gente.

Lo que se expone a continuacion forma parte de las elevadas virtudes morales y excelentes atributos
que se transmitié de ellos.-

El Imam ‘Ali (a.s.)

En cuanto al Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali (a.s.), él fue el hermano del Mensajero de Dios (s.a.w.), la
puerta de la ciudad de su conocimiento, el padre de sus nietos, quien poseia con relacién a él la
posicion que tenia Aardn con relacion a Moisés, habiéndole nutrido el Profeta (s.a.w.) con sus elevadas
virtudes, y vertido en su alma sus ideales y valores. El fue aquel cuyo aroma fue asimilado por el mundo
en su totalidad, a quien el Profeta (s.a.w.) dispuso como emblema e Imam para su comunidad para que

atendiera sus necesidades y la guiara hacia lo que es mas recto.

La moral del Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) era como la de su hermano y primo el Mensajero de Dios
(s.a.w.) en cuanto a su brillantez, esplendor e indemnidad respecto a las motivaciones materiales que

conducen a la aniquilacion.



Las mas elevadas virtudes se contaban entre las mas exponentes caracteristicas del Imam (a.s.). El

convoco hacia las mismas y las aplicoé en su vida. Lo siguiente es una muestra de ello.

Las mas elevadas virtudes

El Imam (a.s.) asumio positivamente la convocatoria a investirse de las mas elevadas virtudes mediante
las cuales el ser humano se eleva, y abarroté su camino con muchos de sus consejos al respecto, entre

los cuales estan los siguientes:

1- Sus consejos a su hijo Al-Hasan (a.s.)

“;Oh hijo mio! Disponte a ti mismo como referente en tu relacién con los demas, de manera que
desees para otro lo que deseas para ti mismo, y aborrezcas para él lo que aborreces para ti
mismo. No oprimas asi como no deseas ser oprimido; actia con benevolencia tal como deseas
ser objeto de la misma; considera malo en tu persona lo que consideras malo en otro; y
complacete de la gente con aquello que te complace que surja de ti para ellos. No digas lo que
no sabes aunque sea poco lo que sepas; y no digas lo que no te gusta que se te diga a ti. Debes
saber que ser vanidoso es contrario a la rectitud y es el flagelo de los intelectos. Realiza tu
(propio) esfuerzo y no acopies el de otro; y si eres conducido a tu propésito debes ser mas

temeroso de lo que lo eres (ahora) ante tu Seinor”.

En estos parrafos el Imam (a.s.) precisé las mas bellas virtudes con las que se inviste la persona, que

son:

1. Que se disponga a si misma como referente en su relacion con los demas y desee para ellos el bien
que desea para si misma, y asimismo aborrezca para ellos el mal que detesta para si misma. Es natural
que cuando este inusual fendbmeno se impone en la sociedad, ésta alcanza el apogeo de su perfeccion

y consolidacion.

2. La advertencia respecto a oprimir a los demas y transgredir sus derechos, puesto que asi como al ser

humano le disgusta que le opriman, asimismo €l debe tener ese sentimiento con relacion a otros.
3. La persona debe hacer el bien a los demés, asi como desea ser objeto del mismo.

4. La persona debe considerar desagradables las malas acciones que realiza, tal como le desagradaria
que fueran realizadas por otro, y asimismo debe satisfacerle para la gente lo que le satisface para si

misma.

5. La persona no debe hablar ni juzgar sin conocimiento, puesto que eso conlleva que el perjuicio le

alcance a ella y a los demas.

6. El Imam (a.s.) prohibié que una persona sea vanidosa, puesto que es uno de los més viles atributos



que rebajan a la persona a un nivel ruin.

7. El Imam (a.s.) advirtio respecto a extremar en el acopio de riquezas, puesto que ello conlleva la
desgracia y la ruina, especialmente cuando no se observan los derechos de Dios, Glorificado Sea, ya
que de esa manera la persona solo tendra la carga y el beneficio sera para otro. 1

2- Sus consejos a su hijo Al-Husain (a.s.)

El Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) aconsej6 a su hijo, el sefior de los martires, con las siguientes
palabras, las cuales rebosan de las mas elevadas virtudes, y contienen todas las cualidades mediante

las cuales el ser humano se eleva. El siguiente es uno de sus fragmentos:

“;0h hijo mio! Te recomiendo el temor a Dios tanto en la riqueza como en la pobreza; hablar con

la verdad tanto en la complacencia como en el enojo; la moderacion tanto en la riqueza como en

la pobreza; la justicia tanto para con el amigo como para con el enemigo; realizar (buenas) obras
tanto durante el estado de agilidad como en el de languidez; y estar complacido de Dios tanto en
la dureza como en la prosperidad”.

Estas palabras estan repletas de asuntos de suma importancia, a saber:

1. Incentivar el temor a Dios y la necesidad de obedecerle en todas las situaciones y momentos, puesto

que ello conforma una de las vias hacia la felicidad y la salvacion.

2. Atenerse a la verdad en todos los momentos y situaciones.

3. La moderacion en la riqueza y en la pobreza y no derrochar ni dilapidar en ningun caso.

4. Atenerse a la justicia, ya sea con el amigo como con el enemigo.

5. Esforzarse por realizar (buenas) obras y no caer en la languidez.

6. Estar complacido con el designio de Dios, Glorificado Sea, en la dureza y en la prosperidad.
El Imam (a.s.) continta con su consejo a su hijo Al-Husain (a.s.) de la siguiente manera:

“Y debes saber, ;oh hijo mio!, que quien observa los defectos de si mismo no se ocupa de los
defectos de los demas. Quien se complace con lo que Dios dispone no se entristece por lo que
se le ha pasado (sin llegar a aprovecharlo). Quien desenvaina la espada de la iniquidad acaba
muerto mediante la misma. Quien cava un pozo para su hermano cae en el mismo. Quien
desgarra la cubierta de otro, son puestas al descubierto las vergilienzas de su propia casa. Quien
se olvida de sus errores considera inmensos los de los demas. Quien se abruma de asuntos

termina agotado. Y quien se precipita en las dificultades se ahoga”.

Estas frases irradian destellos de maximas de sabiduria con las que se erige la vida del ser humano, le



apartan de los peligros y los pecados de la vida, y le abren el camino para una vida de serenidad,
desahogo y paz, alejado de los problemas de la vida. Entre los diferentes fragmentos de esos consejos

se encuentran las siguientes palabras:

“Y quien se envanece con su propia opinion se extravia; quien se contenta con su intelecto cae
en tropiezos; quien se ensoberbece ante la gente acaba humillado. Quien es impertinente es
maldecido; quien asume malos procederes es objeto de sospecha; quien se entremezcla con los

viles es menospreciado, y quien se reune con los sabios es respetado”.

iObservais estas preciadas maximas de sabiduria que constituyen el mas brillante de los programas de
la vida elevada que es regida por las sublimes virtudes, y que encumbran al ser humano a los grados
de las grandes personalidades y personas santas!

3- Sus consejos a Al-Hariz

El Imam (a.s.) provey6 a su companero Al-Hariz Al-Hamdani con un consejo repleto de las mas bellas

virtudes y los mas elevados atributos. Lo siguiente es parte de esas brillantes palabras. Dijo (a.s.):

“Y precavete de toda accidon cuyo autor se complace de la misma para si mismo pero le
desagrada para la generalidad de los musulmanes. Precavete de toda accion que es realizada en
secreto y cuya realizacion en publico provoca vergiienza. Precavete de toda accidén que cuando
se le pregunta sobre la misma a su autor, la niega o se excusa por ella. No dispongas tu honor
como blanco de los dardos de las palabras (de los demas); no comentes con la gente todo lo
que escuchaste, ya que eso te seria suficiente como mentira, ni niegues todo lo que la gente te
diga, ya que eso te seria suficiente como ignorancia. Apacigua tu ira; deja pasar

(comportamientos inadecuados) mientras sea posible, y sé tolerante ante el enojo”.

El Imam (a.s.) le advirtié a Al-Hariz respecto a los malos comportamientos que rebajan a la persona a
un nivel vil, y asimismo le ordené hacerse de los atributos de contener la ira y ser tolerante lo méas

posible.

Las elevadas maximas de sabiduria mediante las que el Imam (a.s.) aconsejé, conforman sublimes
pautas de moral y forman parte de los mas eminentes atributos con los cuales la persona se ennoblece
y se dispone en la cima de los distinguidos... Estas son algunas de las maximas de sabiduria legadas

por el Imam (a.s.) en el plano de la moral.

Sus mas elevadas virtudes

Volvamos a referirnos a las elevadas pautas de moral del Imam (a.s.). Es concluyente que con relacién
a las mismas no se le asemejaba nadie, ni de la familia del Profeta (s.a.w.) ni de los Compafieros, sino
que se distinguid por sus virtudes, heroicas gestas y elevacion personal, de manera que Dios,

Glorificado Sea, le prefiri6 sobremanera por sobre la mayoria de Su creacion.



1- Su tolerancia

El Imam (a.s.) fue la mas tolerante de las personas y de entre aquellos que mas contenian su ira, de
manera que no se vengaba de nadie que le hubiera agredido o le hubiera hecho algun mal, sino que
retribuia la mala actitud con indulgencia y benevolencia, para asi arrancar de su persona toda forma de
maldad. En este noble atributo se asemejaba a su hermano y primo el Mensajero de Dios (s.a.w.),
quien asimismo retribuyd mediante la indulgencia a los que le agredieron de entre la gente de La Meca
que fueron sus mas acérrimos enemigos, y a quienes —-después de conquistar La Meca- les dijo:
“Marchaos! ;Sois los libertos!”. Su heredero y puerta de la ciudad de su conocimiento marché6 en esa
misma senda, retribuyendo a quienes le fueron hostiles mediante el perddn y la benevolencia.

Resenas de su tolerancia

Los narradores registraron numerosas resenas de la tolerancia del Imam (a.s.) que manifiestan esa
gran alma que Dios, Glorificado Sea, le concedié para que fuese un faro de luz que guie a Sus siervos

hacia lo que es mas recto. Las siguientes son muestras de la misma:

1. El Imam (a.s.) llamo a su sirviente pero éste no le respondio; volvio a llamarle pero siguid sin
responderle, por lo que le dijo: “¢ Qué te llevo a no responderme?”. El sirviente le respondié: “Tenia

pereza de responderte y me siento a salvo de tu castigo”.
El Imam (a.s.) se alegré y dijo:

“;Alabado sea Dios, Quien me dispuso entre aquellos de quienes Su creacidn se siente a salvo.

iVete! Eres libre por la Faz de Dios, Glorificado Sea”.2

2. Cierta vez Abl Hurairah fue a verle y le pidi6 algo, siendo que era conocido por estar distanciado del
Imam (a.s.) y por manifestar explicitamente su aversion hacia él, pero el Imam (a.s.) satisfizo su

necesidad. Uno de sus companeros se lo reprocho y €l (a.s.) le contesto:

“Me avergonzaria que su ignorancia supere a mi tolerancia, su pecado a mi perdén y su pedido a

mi generosidad”.3

3. Ibn Al-Kauwa fue un jariyita que insulté al Imam (a.s.) abiertamente y le injurié de frente, pero el
Imam no le traté en conformidad ni le castigo, sino que le recito la aleya que dice: «Y en verdad que te
fue revelado asi como a los que te precedieron: “Si es que asocias (algo a Dios) tus buenas
obras se invalidaran”» ; y esta persona desvergonzada le devolvid la misma aleya, a lo cual el Imam
(a.s.) agrego: «;Persevera! Ciertamente que la promesa de Dios es verdad; que aquellos que no
tienen certeza no te exasperen, sin adoptar ninguna medida enérgica que apunte a su arresto o

escarmiento.

4. Entre los ejemplos de su gran tolerancia esta que al vencer en la Batalla del Camello a la mas



aceérrima de sus enemigos, ‘Aishah, junto a quien se encontraban Marwan lbn Al-Hakam, ‘Abdul-lah lbn
Zubair y otros de entre aquellos que encendieron el fuego de la guerra y anunciaron la rebeldia y la
desobediencia armada contra su gobierno, el Imam (a.s.) les perdon6 a todos y liber6 a ‘Aishah de una
buena manera, aprovisionandola generosamente. De esta manera, procedia con indulgencia y

benevolencia con quien le hacia el mal.

Dice Ibn Abil Hadid respecto a la tolerancia del Imam (a.s.): “En cuanto a la tolerancia y la indulgencia,
era el mas tolerante con el pecador, el mas indulgente con quien cometia el mal; y se manifesté una
prueba de lo que decimos en el dia de la Batalla del Camello, cuando vencié a Marwan Ibn Al-Hakam,

quien le era el mas hostil y el de mayor animadversion de entre la gente, pero fue indulgente con él.

‘Abdul-lah Ibn Az-Zubair le insultaba publicamente, y un dia disertd en la ciudad de Basora diciendo:
“Viene hacia vosotros el mentecato y vil, ‘Ali Ibn Abi Talib...”, en tanto el Imam (a.s.) decia: “Az-Zubair
era un hombre de entre nosotros, Ah/-ul Bait, hasta que (su hijo) ‘Abdul-lah (creci6 y) se hizo
joven”. Cuando le venci6 en el dia de la Batalla del Camello fue indulgente con él y le dijo: “;Vete! No

quiero verte”, y no tomo ninguna otra medida en su contra.

Después de la Batalla del Camello vencié a Sa‘id Ibn ‘As en La Meca, y siendo éste su enemigo, sélo le
dio la espalda y no le dijo nada”.4

5. Entre sus grandes muestras de indulgencia y tolerancia esta lo siguiente: Cuando Mu‘awiiah avanzé
contra el ejército del Imam (a.s.) en Siffin, sus fuerzas tomaron el control de la cuenca del Eufrates, y
cuando el Imam (a.s.) llegd con su ejército se encontré con que la cuenca del Eufrates habia sido
ocupada por los soldados de Mu‘awiiah. El Imam (a.s.) les pidié que permitieran a su ejército
abastecerse de agua, pero se negaron y le dijeron: “;No! jPor Dios! Ni una sola gota hasta que mueras
de sed como lo hizo (‘Uzman) Ibn ‘Affan”, por lo que el Imam ordend a sus fuerzas ocupar el Eufrates y
lo lograron. Uno de sus compaferos le increpd diciéndole: “;Oh Amir Al-Mu’minin! Niégales el agua tal
como te la negaron. No les suministres ni una sola gota. Matales con la espada de la sed. Témales en
tus manos; de esa manera no tendras necesidad de guerrear”. El Imam (a.s.) se opuso a esas

propuestas y les dijo:

“;No! ;Por Dios! No les retribuiré de la misma manera; permitidles llegar al curso del agua puesto
que para el corte de la espada es imprescindible”.5

6. Muestra de su gran tolerancia y su elevada esencia es que en uno de los dias de la Batalla de Siffin
vencié a ‘Amr Ibn Al-‘As, quien era la mente maquinadora del gobierno de Mu‘awiiah, y cuando este
astuto cobarde vio que el Imam (a.s.) se acercaba con su espada, dejé al descubierto sus partes

pudendas y el Imam por su pudor volteo6 su rostro.

Estas fueron algunas muestras de su tolerancia y su perdén, que hablan de un alma celestial que se

nutrié de los valores y constituyentes de las ensefianzas proféticas.



2- Su humildad

Entre sus caracteristicas esenciales y mas bellas virtudes morales se encuentra la humildad, pero para
con los pobres y los oprimidos, no para con los ricos y los soberbios; y en esto se asemejaba a su
hermano y primo el Mensajero (s.a.w.), quien era el padre de los pobres y desprovistos. Las siguientes

son muestras de su humildad:

1. Un hombre junto a su hijo llegaron a visitar al Imam (a.s.) y permanecieron con él como invitados, por
lo que ordend que les trajeran comida. Cuando terminaron de comer el Imam (a.s.) se apresuré a tomar
una vasija para verter el agua y lavar las manos del padre. El hombre se sobresalté y dijo: “; Cémo vera

Dios que tu viertas el agua en mis manos?”. El Imam (a.s.) le contestd con bondad y benevolencia:

“Por cierto que Dios vera que soy tu hermano que no se diferencia de ti, ni se considera mejor

que t0, y de esa manera me incrementara en posicion en el Paraiso”.

iQué espiritu celestial era ese! jCual elevacion personal fue igual a esa! La humanidad se inclina en

reverencia y exaltacion a tal elevada moral.

El hombre cedi6 ante las palabras del Imam (a.s.), extendiendo sus manos, y el Imam (a.s.) vertié sobre
ellas el agua. Cuando concluyé le alcanzoé la vasija a su propio hijo Muhammad lbn Al-Hanafiiah y
agrego:

“Si este muchacho hubiera venido a mi sin su padre, yo mismo hubiera vertido el agua sobre sus

manos, pero Dios no desea que se iguale entre el hijo y su padre”.
Y de esa manera, su hijo Muhammad lavo las manos del muchacho.6

Las virtudes morales de ‘Ali (a.s.) fueron tomadas de la moral del Gran Mensajero (s.a.w.) a quien Dios

envio para completar las mas elevadas virtudes.

2. Entre las muestras de humildad del Imam (a.s.) esta que al regresar de Siffin pasé junto a los jefes
de la region de Al-Anbar, quienes le recibieron con extremo engrandecimiento y consideracion, y el

Imam (a.s.) rechaz6 eso diciéndoles:

“;Por Dios! Vuestros gobernantes no se benefician con esto y vosotros os abrumais a vosotros
mismos asi como a los que os sucedan. ;Qué malogrado esfuerzo es aquel al que le sigue el
castigo, y qué tranquilidad mas ventajosa es aquella junto a la cual se encuentra la seguridad
respecto del Fuego infernal!”.7

Segun el Imam (a.s.), los festejos populares basados en la ornamentacion, los aplausos y el jubilo que
las masas expresan para sus reyes y jefes de Estado, son un error y un extravio respecto de la verdad,
puesto que los gobernantes son como cualquier otro individuo del pueblo, sin nada que les torne

especiales.



Dicen los narradores que: cuando regresé de la Batalla del Camello atravesé la region de Mad&’in y su
gente se apresurd raudamente a recibirle, elevandose el cantico de las mujeres. Esto sorprendio al
Imam (a.s.) y pregunté al respecto. Le contestaron: “Nosotros recibimos a nuestros reyes de esta
manera”. El les respondié que no era un rey sino otro habitante cualquiera sin nada que lo hiciera
especial sobre ellos mas que el hecho de hacer que se establezca la verdad y la justicia en la nacion. Y
permanecio sentado en su lugar sin moverse hasta después de que la gente se hubo marchado hacia
sus labores.8

3. Otra muestra de su humildad es que no permitia a nadie que caminara tras de él, ni guardias ni nadie
mas. Una vez, mientras caminaba, algunos de sus comparieros le siguieron. El se dio la vuelta y les
dijo: “¢ Necesitais algo?”. Dijeron: “No. Sélo queremos caminar contigo”. Entonces él les reprendi6 y

les ordend que fueran a sus casas, diciendo:

“Volved!... Marchar tras los pasos de los hombres conforma un perjuicio para los corazones de

los necios”.9

Estas elevadas pautas de moral son virtudes de los grandes profetas y sus herederos, y el Imam de los
temerosos, el sefior de los herederos, el Imam Amir Al-Mu’minin, las ha materializado mediante su

conducta y trayectoria.

Los narradores esbozaron una imagen brillante de su humildad en los dias de su Califato.

3- Su visita a los enfermos

Entre las senales de la moral del Imam (a.s.) se encuentra su visita a los enfermos. Solia estimular a

sus companeros a hacerlo, de forma que les dijo:

“Quien se dirige a visitar a su hermano musulman enfermo, ha marchado a través de los frutos

del Paraiso, y cuando se sienta lo rodea la misericordia”. 10

Cuando escuchaba que uno de sus companeros se encontraba enfermo procedia a visitarle. Entre la

gran cantidad de personas a las que visitd, se cuentan las siguientes:
1. Visit6é a una persona enferma y le dijo:

“Que Dios disponga a lo que te aqueja como anulacién de tus malas acciones, puesto que si bien
la enfermedad no tiene recompensa en si misma, si suprime las malas acciones y las hace caer
como lo hacen las hojas (de los arboles); (esto es asi) porque la recompensa es por lo que se
dice con la lengua y lo que se realiza con las manos y los pies”. 11

2. Enfermé Sa‘sa‘ah, quien se contaba entre sus mas fieles seguidores, y el Imam (a.s.) le elogié

diciendo:



“:Por Dios! que no te he conocido sino ocasionando poco consumo y brindando fructuosa

asistencia”.

Sa‘sa‘ah le respondié diciendo: “Y td, joh Amir Al-Mu’minin! Por cierto que Dios es Majestuoso ante tus
0jos, eres compasivo con los creyentes y eres conocedor del Libro de Dios”.

Cuando el Imam quiso marcharse le dijo:

“;Oh Sa‘sa‘ah! No dispongas esta visita que te hice como motivo para enorgullecerte por sobre tu
gente, puesto que Dios no ama a ningun engreido ni presuntuoso”. 12

El Imam (a.s.) rechazaba la jactancia en todas sus formas y las ostentaciones de superioridad, y creia

categoricamente que solamente Dios, Glorificado Sea, y nadie mas, es merecedor de la superioridad.

4- Su rechazo a los halagos

Al Imam (a.s.) le fastidiaban los halagos y la adulacién, y a quien le adulaba le decia:
“Estoy por debajo de lo que dices y por encima de lo que hay en tu interior”.
Si algun hombre le ensalzaba le decia:

“;Dios mio! Ta me conoces mas que él, y yo sé mas que él sobre mi mismo, asi pues,

iperdoname aquello que él no sabe!”. 13

5- Su franqueza y veracidad

Un exponente de la moral del Imam (a.s.) era su absoluto compromiso con la franqueza y la veracidad
en todos los asuntos de su vida, de forma que no daba dobles mensajes, ni traicionaba, ni era hipocrita
en su religion, y se conducia por la misma senda de su hermano y primo el Mensajero de Dios (s.a.w.).
Si él hubiera aceptado las conductas politicas basadas en la mentira, el Califato no habria llegado a
manos de ‘Uzman Ibn ‘Affan, el principal del clan omeya, ya que cuando ‘Abdurrahman lbn ‘Auf -el
miembro decisivo del consejo designado por ‘Umar para elegir el califa- le insistié al Imam (a.s.) que le
daria la bai‘ah o juramento de fidelidad a condiciéon de que se condujera segun la tradicion de los dos
Sheijes (Abl Bakr y ‘Umar), él rechaz6 eso categéricamente, puesto que no concordaba con el Libro
Sagrado ni la Tradicion. En cambio fue explicito en el hecho de que él administraria la comunidad en
base al Libro de Dios y a la Tradicién de Su Profeta (s.a.w.), ya que fuera de estos dos no habia ningun
otro capital en qué basarse para el mundo de la politica islamica. Su conciencia rechaz6 enganar y
tramar para alcanzar ese poder que las personalidades de la comunidad se desesperaron por

conquistar y vertieron rios de sangre en aras de alcanzarlo, para gozar de sus beneficios.

El Imam (a.s.) fue desapegado respecto de todas las tentaciones del poder y el gobierno, y suspiraba

largamente por los padecimientos de los que fue objeto por parte de los qureishitas. La gente le



escucho decir:

“;Qué desgracia! Conspiran en mi contra, y saben que sé de sus maquinaciones, y conozco
mejor que ellos las diferentes formas de intrigar, s6lo que también sé mas que la intriga y el
engaio estan en el Fuego. Seré paciente ante sus intrigas y no haré lo que ellos hicieron”. 14

Lo que le impidi6é conducirse en conformidad a la intrigante politica es que la misma trae aparejado el
Fuego infernal. Es asi que él (a.s.) le respondi6 de la siguiente manera a quien dijo a su respecto que

no era astuto en los asuntos politicos, y que en cambio, Mu‘awiiah era experto en los mismos:

“;Por Dios! que Mu‘awiiah no es mas astuto que yo, sino que él es traicionero y libertino, y si no

fuera por lo aborrecible de traicionar yo actuaria como el mas astuto entre la gente”. 15

Reprobo a ciertos dirigentes que utilizaban todos los medios para alcanzar el poder y se justificaban

alegando que tal proceder conformaba una estrategia de su parte, a lo que dijo:

“No traiciona quien sabe como es el retorno (al Mas Alla). Liegamos a una época en la que la
mayoria de la gente adopta el engano como instrumento de ingenio, y los ignorantes les
atribuyen poseer gran destreza. ; Qué les ocurre? ;Que Dios les aniquile! Sucede que astutos y
sagaces ven la faz de la argucia, pero por existir un impedimento basado en la orden y la
prohibiciéon de Dios, la dejan de lado después de haber tenido el poder de realizarla, en tanto que
aquel que no tiene trabas para quebrantar la religion aprovecha su oportunidad”. 16

Es en base a esa elevada moral que el Imam (a.s.) edificd su politica basada en la franqueza y la
veracidad, en la cual no cabe la tergiversacion ni el engano. Ese es el motivo de su perpetuacion a lo

largo de todas las generaciones y por la eternidad. 17

6- Su sacrificio

Entre sus elevadas pautas de moral y elevacion personal esta que anteponia a su sirviente Qanbar por
sobre si mismo en lo relacionado a la vestimenta y la comida. Habia comprado dos prendas de ropa:
una a tres dirhams y otra a dos dirhams, y le dio la prenda de tres dirhams a Qanbar, por lo cual éste
dijo:

iTU tienes prioridad sobre la misma, oh Amir Al-Mu’minin! ;TG subes al pulpito y das disertaciones...!
Observad lo que le respondio:

“Tua eres joven y estas en la flor de la juventud, y yo me avergonzaria ante mi Sefor si me

prefiriera a mi mismo por sobre ti”. 18

¢ iVeis esa alma celestial, la cual se encumbré en el cielo de la justicia, que ilumind el mundo mediante

su perfeccion, su elevada educacién y su negacion del si mismo!?



7- Su rechazo a la jactancia

El Imam (a.s.) prohibié a sus partidarios jactarse de sus ancestros, asi como prohibié hacerlo de los
hijos y la riqueza o algun otro aparente motivo de superioridad que no se relacionase a la virtud en

absoluto.19

8- Su solidaridad con los pobres

Entre las elevadas pautas de moral del Imam (a.s.) esta su solidaridad con los pobres con quienes
compartia su mala calidad de vida y las vicisitudes de los tiempos. El mismo anunci6 esa solidaridad
diciendo:

“¢ Acaso me contentaré porque se refieran a mi diciendo: ‘;Ahi esta Amir Al-Mu’minin!’, pero no
comparta con ellos las vicisitudes de la época, 0 no sea un ejemplo para ellos en su dura forma
de vida? Tal vez suceda que en el Hiyaz o lamamah haya quien no tenga esperanza ni en una

hogaza de pan.
Te es suficiente padecimiento que pases la noche con el estomago lleno,
Siendo que a tu alrededor hay vientres que aspiran comer tiras de cuero resecadas’.

No encontramos en la historia del Oriente ni en otro lugar un gobernante igual al Imam (a.s.) en lo
relacionado a solidarizarse con los pobres y desprovistos, al punto de compartir con ellos las vicisitudes
del mundo y la dura forma de vida, de manera que cuando se trasladé hacia la Ultima Morada, no dejé

ni oro ni plata.20

9- Su trato igualitario

Entre sus elevadas pautas de moral esté su trato igualitario con la gente durante los dias de su

gobierno. Los siguientes son algunos de esos ejemplos:

1. Su trato igualitario con relacién a las dadivas

El trato igualitario fue parte de la elevada moral del Imam (a.s.) y de su compromiso con la religion, de
manera que trato de igual forma a los musulmanes y cristianos habitantes del Estado islamico.
Tampoco antepuso al clan de los qureishitas por sobre los demas,21 lo cual ocasion6 que le rechazara
el estrato capitalista de los qureishitas quienes anunciaron su rebeldia contra su gobierno.

El caso es que con su politica, el Imam (a.s.) contradijo el proceder de ‘Umar consistente en anteponer
a algunas clases de la sociedad por sobre otras; y tal politica fue reprobada por los adinerados y otros.

Hemos mencionado esto en nuestro libro “La vida del Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.)”.



2. Su trato igualitario ante la ley

El Imam (a.s.) exigi6 a sus delegados en las diferentes regiones, que observaran la igualdad entre la
gente en lo relacionado a los asuntos judiciales y otros. Dijo (a.s.) en un mensaje dirigido a uno de ellos:

“Sé humilde con ellos; sé amable con ellos; hazles sentirse a gusto; dirigeles la mirada y
obsérvales a todos en la misma medida, de manera que los prominentes no tengan aspiraciones
motivadas por tu menoscabo hacia otros, ni los débiles se desesperancen de ser objeto de tu
justicia”.22

En verdad que esa es la justicia con la cual se benefician los pueblos y que acarrea la misericordia y las

bondades.

3. Su trato igualitario en el plano de los derechos

Entre las manifestaciones del trato igualitario y justo anunciado por el Imam (a.s.) durante los dias de su
gobierno, se encuentra la igualdad entre los ciudadanos en el plano de los derechos y las obligaciones,
de manera que no impuso un derecho sobre el débil sin disponerlo para otro, sino que todos eran

iguales frente a su justicia.23

10- Su desapego

Una muestra de la elevacion de la persona del Imam (a.s.) y de la perfeccion de su moral se encuentra
en su desapego con relacién a la vida mundanal y su total rechazo a todos sus placeres, adornos y
ornamentos. Los deseos y pasiones del alma dominan sobre todos, pero él acostumbro6 a su persona a
la adversidad y la privacién, de manera que no daba cabida a ninguno de los placeres de la vida

mundanal, sino que fue el mas desapegado entre la gente, tal como lo afirma ‘Umar lbn ‘Abdul ‘Aziz.24

Cuando el Califato islamico tuvo el honor de recaer sobre él y el mundo brillé con su gobierno, él
“divorci6 tres veces seguidas” a la vida mundanal, y vivié en los suburbios de Yazrib y Kufa una vida de

pobreza, al punto de no construir una casa para si mismo.

No usaba ropas suaves, sino que vestia igual que los pobres y comia su mismo alimento. Se le dijo algo

a este respecto y respondio:
“Para que el pobre no se exaspere por su pobreza”.

Le gustaba solidarizarse con los pobres en su pobreza y adversidad, para que ellos no se

desconsolaran por lo amargo de la vida.

Resenas de su desapego

Los historiadores y narradores mencionaron sorprendentes descripciones del desapego del Imam (a.s.)



al punto que la historia no ha mencionado algo asi en ninguno de sus periodos respecto a nadie mas.

Las siguientes son algunas de esas imagenes:

1. Su vestimenta

El Imam (a.s.) no daba especial atencidon a su vestimenta, sino que vestia las mas asperas de todas.

Los historiadores mencionaron muchas muestras de ello, entre las que se cuentan las siguientes:

- Narr6 ‘Umar Ibn Qais lo siguiente: Fue visto ‘Ali (a.s.) vistiendo una prenda deshilachada, y se lo
reprocharon, a lo que respondio:

“Con la misma el creyente sigue el buen ejemplo y por la misma el corazén es piadoso”.25

- Dijo Ab( Is-haq As-Subai‘l: Mi padre me habia alzado sobre sus hombros mientras Amir Al-Mu’minin
‘Ali Ibn Abi Talib se encontraba disertando, y le vi agitdndose la manga, por lo que dije: “;Oh padre!
¢Acaso Amir Al-Mu’minin esta acalorado?”. Y me respondié: “No esta acalorado ni siente frio, sino que
lavé su camisa que ahora esta humeda y no tiene otra, por lo que la esta agitando (para que se

seque)”.26

- Narr6 Ab( Haiian At-Tamimi de su padre, que éste dijo: Vi a ‘Ali sobre el pulpito mientras decia:

“¢ Quién me comprara esta espada mia? Si tuviera el monto de lo que cuesta una prenda de

vestir no la venderia”.

Se incorpord un hombre y le dijo: “Yo te la compro y te doy por adelantado lo que cuesta una prenda”.
A esto, ‘Abdur Razzaq agreg6 lo siguiente: “El Imam hizo eso en tanto en ese entonces el mundo

(islamico), a excepcidn de las zonas de Siria, se encontraba en sus manos”.27

- Narr6 ‘Ali Ibn Al-Agmar lo siguiente: Vi a ‘Ali mientras se encontraba vendiendo su espada en el

mercado y decia:

“¢ Quién me comprara esta espada? ;Por Aquel que hace brotar los granos! que muchas veces
alejé con la misma la congoja del rostro del Mensajero de Dios (s.a.w.), y si tuviera el coste para
una prenda de vestir no la venderia”.28

- Narr6 HarGn Ibn ‘Antarah lo siguiente: “Fui a ver a ‘Ali en Al-Jawarnag y le encontré tiritando de frio
mientras tenia puesto un andrajo de felpa, y le dije: ;Oh Amir Al-Mu’minin! Por cierto que Dios,
Glorificado Sea, dispuso para ti y para la gente de tu casa una parte de esta riqueza, ¢y tu haces eso

contigo mismo?”. Respondio:

“:Por Dios! que no os quitaré nada de vuestra riqueza. Esta es mi propia vestidura de felpa con la
que sali de mi casa en Medina”.29

- El Imam (a.s.) disert6 ante la gente de Kufa diciendo:



“Ingresé a vuestro territorio con estos harapos mios y ésta mi cabalgadura; y si salgo de vuestro
territorio con algo mas de aquello con lo que ingresé, sabed que me contaré entre los

traicioneros”.30

- El Imam (a.s.) compré una vestimenta que le agrado, pero desistio de vestirla por lo que la dio como

limosna.31

- Mencionaron los narradores que el Imam (a.s.) no tenia mas que una sola camisa, de manera que no

encontraba otra para ponerse cuando la lavaba.32

- Mencionaron los historiadores que durante los dias de su Califato el Imam (a.s.) no poseia tres
dirhams para comprar con ello una prenda para vestir o lo que necesitaba, en tanto luego ingresaba al
Tesoro Publico y distribuia todo lo que alli habia entre la gente. Después rezaba y al final -refiriéndose

al recinto del Tesoro Publico- decia:
“Alabado sea quien me hizo salir del mismo tal como ingresé!”.33

Estas fueron algunas muestras del desapego del Imam (a.s.) con relaciéon a su vestimenta. Cuando

fallecidé no poseia mas que la ropa que tenia puesta.

Es digno de mencionar que cuando el califa abasi Harn Ar-Rashid fallecio, dejo cuatro mil turbantes
bordados, sin contar sus vestiduras, ademas de las ingentes riquezas que dejé en sus depdésitos; y
asimismo sucedio con los demas reyes omeyas y abasies quienes saquearon las riquezas de los
musulmanes y las gastaron en sus deseos mundanales y noches de libertinaje. Es indudable que ellos

no guardaban relacion alguna con el Islam.34
2. Su comida

El Imam (a.s.) se abstuvo de consumir alimentos apetitosos y se restringio, de entre las comidas
simples, a lo que satisfacia la necesidad, como el pan y la sal, y tal vez llegar a consumir leche o
vinagre. En épocas del Mensajero de Dios (s.a.w) solia atarse una piedra al estbmago a causa del

hambre.35 Solia comer poca carne y al respecto decia:
“No hagais de vuestros estdomagos cementerios de animales”.

Dice Ibn Abil Hadid: El nunca comi6 hasta saciarse. Le fue traido un postre hecho con harina y miel, y

cuando lo vio dijo:

“Tiene buen aroma, buen color, excelente sabor, pero aborrezco acostumbrar mi ego a lo que no

estoy habituado”.36

Narré el Imam AbG Ya‘far (a.s.) lo siguiente: Comi6 ‘Ali (a.s.) algo de datiles de dagal,37 luego tomo

agua y golped su estbmago con su mano, y dijo:



“Aquel a quien su estdmago le haga ingresar al Fuego sera porque Dios le ha alejado”.
Luego recitd los siguientes versos:

Siempre que des a tu estomago y a tus partes pudendas lo que éstos te exijan,

Lo que alcanzaras sera la cumbre del total reproche. 38

Este campedn de la justicia social se abstenia en su comida de la manera mas severa posible de

hacerlo. El mismo se refirié a su desapego diciendo:

“Por Dios que no he acumulado de este mundo metal precioso alguno, ni he atesorado nada de
sus riquezas, ni me he preocupado ni por un andrajo de mi ropa, ni he hecho posesion ni de un
palmo de su tierra, ni tomado del mismo sino en la medida del sustento diario de una burra

estéril”.

El Imam (a.s.) no comi6 exquisitas comidas hasta que le llegé el momento de partir de este mundo, de
manera que el ultimo dia de su vida, que fue en el mes de Ramadan, desayuno pan, sémola y sal,

ordenando que se llevaran la leche que le habia traido su hija Umm Kulzum.39

Al mismo tiempo, él (a.s.) alimentaba a los huérfanos dandoles miel con su propia mano, de manera

gue uno de sus Companieros llegd a decir: “Llegué a desear haber sido un huérfano”.

El Imam (a.s.) fue desapegado respecto a todos los placeres de la vida mundanal, y se desvincul6 en
forma completa de todas sus ansias. Narré Salih Ibn Al-Aswad lo siguiente: “Vi a ‘Ali que habia

montado un burro con sus piernas pendiendo hacia un mismo lado, mientras decia:
“Yo soy aquel que denigré la vida mundanal”.40

Asi es, ipor Dios! que el Imam (a.s.) desprecio6 la vida mundanal, y no prestd atencion a ninguna de las
manifestaciones del poder y el gobierno, sino que se dirigié hacia Dios, Glorificado Sea, y realizé todo
aquello que le acercaba a El.

Ya nos hemos referido en forma detallada a su desapego en nuestra “Enciclopedia del Imam Amir Al-

Mu’minin ‘Ali Ibn Abi Télib (a.s.)”, y transmitimos esos aspectos de su persona.

11- Su contricion a Dios, Glorificado Sea

Como parte de la elevacion de la persona del Imam (a.s.) y entre los elementos de su moral se
encuentra su completa contricién a Dios, Glorificado Sea. Fue uno de los mas contritos y de los de
mayor temor y sumision a El. Los historiadores narran escenas de su temor a Dios, Glorificado Sea.

Entre las mismas se encuentran las siguientes:

1. Narr6 Abu Ad-Darda’ lo siguiente: Observé a ‘Ali Ibn Abi Talib que se encontraba en un lugar de



Bani An-Nayyar, habiéndose apartado y ocultado de sus adeptos y de quienes le seguian. Cuando
unas palmeras lo cubrieron, le perdi de vista. Se habia alejado de mi y me dije: “Ya debe estar en su

casa’. Y he ahi que escuché una voz melancélica y melodiosa que decia:

“;Dios mio! Cuantos actos de desobediencia has tolerado sin enfrentarlos con Tu castigo. Ante
cuantos delitos te has comportado noblemente y que por Tu generosidad no dejaste al

descubierto. ;Dios mio! Si es que mi vida se prolonga en desobediencia a Ti, y se incrementan
mis pecados en los registros, entonces yo no esperaré sino Tu perdén, y no aguardaré sino Tu

complacencia...”.

Ab( Ad-Darda’ quedé turbado y absorto por temor a Dios, Glorificado Sea, y comenzé a buscar al
duefio de esa voz, pero en sélo unos momentos lo reconocio. He ahi que era el Imam de los temerosos,
‘All Ibn Abi Talib (a.s.), por lo que se oculté para escuchar el resto de sus letanias. El Imam comenzé a
rezar y cuando concluyé la oracién se dirigio a Dios, Glorificado Sea, con un corazén contrito, y

comenzo a elevar sus letanias diciendo:

“;Dios mio! Pienso en Tu indulgencia y mis errores me parecen insignificantes; luego recuerdo lo

tremendo de Tu castigo y mi infortunio me parece inmenso...”.
Luego dijo:

“;Ah! Si leyera en los registros un acto malo que yo hubiera olvidado pero que Tu has
computado, y dices: “;Llevadle!”, en tal caso, ;qué cautivo sera ese cuyo clan familiar no podra
salvarle, ni su tribu beneficiarle, y de quien se compadeceran las personas si es que se le
permite clamar!... ;Ah! Por aquel Fuego que cuece las entrafas y los érganos. ;Ah! Por ese
Fuego que escalda el cuero cabelludo. ;Ah! Por esa gran cantidad de flamas llameantes”.

Dice Abl Ad-Darda’: Luego el Imam estall6 en llanto y su voz se apagd. Me apresuré hacia él y le
encontré como un trozo de madera caido y tieso. Le movi pero no hizo ningiin movimiento y dije: “;Por

'77

cierto que somos de Dios y a El retornamos! ;Por Dios que murié ‘Ali Ion Abi Talib!”, y me dirigi
presurosamente hacia su gente e informé a la Sefiora de las Mujeres, Fatima (a.s.). Ella me dijo: “;Oh

Ab( Ad-Darda! Cuéntame en qué estado le viste”.

Y le informé lo que vi. Entonces ella me dijo: “;Ese es, ;jpor Dios!, el desvanecimiento del que es

objeto por temor a Dios...!”

Me acerc6 un poco de agua y me pidid que se la derramase en su noble cara. Hice asi y él se desperto.

Me observo en tanto me encontraba llorando y me dijo: “¢ Por qué lloras, ;oh Abl Ad-Darda’?”.

AbU Ad-Dard&’ le dijo: “Lloro por lo que haces contigo mismo”. El Imam le respondié con voz

melancodlica:

“;Oh Ablu Ad-Darda” ¢Y como seria si me vieras que soy convocado para el computo (de las



acciones), cuando la gente que cometié crimenes tenga certeza del castigo, yo esté cercado por
angeles rudos e inclementes lenguas de fuego, me disponga ante el Soberbio Soberano, los
vivos me hayan abandonado y la gente del mundo me compadezca? En ese caso tendrias mas

compasion por mi ante Quien nada se le oculta...”.

Ab( Ad-Darda’ quedé fascinado por la piedad del Imam (a.s.) y su gran temor a Dios, Glorificado Sea, y

por eso decia: “No vi eso en ninguno de los Companeros del Mensajero de Dios (s.a.w.)”.41

2. Darar le describioé a Mu‘awiiah respecto a la contricion y temor de Dios que vio en el Imam (a.s.)
diciéndole: “Si le hubieras visto en su nicho de oracién cuando la noche dejaba caer su velo y sus
estrellas emergian, tomandose la barba y agitindose como aquel a quien le ha mordido una serpiente, y

llorando con un llanto melancélico mientras decia:

“;Oh vida mundanal! ; Acaso a mi te me ofreces o de mi te has prendado? ;Lejos esta eso, lejos
esta eso! ;No necesito de ti! Te he divorciado tres veces, por lo que no hay retorno hacia ti”.

Luego decia:
“;Ah! ;Ah! Por lo prolongado del viaje, la poca provisiéon y la dureza del camino”.
Mu‘awiiah quedé turbado y dijo: “;Suficiente, oh Darar! jPor Dios que asi era ‘Ali!”.42

3. Narré Nuf Al-Bakali acerca de la fuerte sumision del Imam ‘Ali (a.s.) a Dios, Glorificado Sea, y su
gran contricion a El, de la siguiente manera: Solia rezar toda la noche y salir cada hora y ver el cielo,
para luego recitar el Coran. Cierta vez paso junto a mi y me dijo: “;Oh Naf! ¢ Estas dormido o
despierto?”.

Le respondi: “Estoy con los ojos abiertos observandote joh Amir Al-Mu’minin!”.
Entonces se volvié hacia mi y me dijo:

“;Oh NaOf! ;Bienaventurados sean los desapegados del mundo, los deseosos por el Mas Alla!
Esos son los que adoptaron la tierra como almohada, su polvo como frazada, su agua como
perfume, al Coran como abrigo, y la suplica como ropaje. Pasaron por el mundo sin detenerse en
él, tal como lo hizo Jesus hijo de Maria (a.s.). Dios, Imponente y Majestuoso, revel6 a Jesus hijo
de Maria: ‘Di a los nobles de los Hijos de Israel que no ingresen a ninguna de Mis moradas sino
con corazones puros, 0jos sumisos, y manos lozanas. Y diles: Sabed que Yo no responderé la
invocacioén de ninguno de vosotros que en su corazén cargare con algun agravio cometido

contra Mis criaturas’...”.43
4. Narré Abl Ya‘far (el Imam Muhammad Al-Baquir, con él sea la paz):

“Fui a ver a mi padre ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.) y he ahi que habia alcanzado un grado tal de



adoracion como nadie lo habia hecho, de manera que su rostro se habia tornado amarillento por
el desvelo y sus ojos se habian hinchado por el llanto, su frente se habia ulcerado, su nariz se
encontraba escarpada por la prosternacién, y sus piernas y pies estaban entumecidos por la

oracion”.
Dijo Abii Ya‘far (a.s.):

“No pude contenerme cuando le vi en ese estado y llorando, y yo mismo lloré compadeciéndome
por él. Entonces se volteé hacia mi y dijo: ‘;Alcanzame una de esas paginas en las que se
encuentra la adoracion de ‘Ali Ibn Abi Talib!’. Se la alcancé y ley6 un poco; luego las solté
desazonado y dijo: ‘¢ Quién tendria tanta fortaleza como para adorar como lo hacia ‘Ali Ibn Abi
Talib?”.44

12- Su generosidad

El Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) era de entre los mas generosos entre la gente, y el que mas buenas
obras y caridad realizaba para los pobres. Consideraba que los bienes materiales no tenian mas valor
que el de saciar el hambre del hambriento o el de vestir al desnudo. Solia preferir a los pobres por
sobre si mismo aunque estuviera en extrema necesidad. ;Acaso no fue él y la gente de su casa
quienes dieron de comer su propia racion de comida al indigente, al huérfano y al liberto, y pasaron tres
dias en ayuno sin probar mas que agua pura, por lo cual Dios les confirio la Sdra Hal Ata (n° 76), la cual
es un noble distintivo y constituye un honor para ellos a los largo de la historia?

El Imam (a.s.) es quien dio su anillo como limosna al mendigo mientras se encontraba rezando, y Dios
reveld a su respecto la noble aleya que dice: «Por cierto que solamente es vuestro Wali: Dios, Su
Mensajero y los creyentes que realizan la oracion y dan el zakat mientras se encuentran

inclinados en oracion».45

Resenas de su generosidad

Los historiadores mencionaron algunas manifestaciones de la generosidad del Imam (a.s.) y su caridad

para con los pobres, entre las que se encuentran las siguientes:

1. Narr6 Al-Asbag Ibn Nubatah lo siguiente: Llegé un hombre a ver al Imam (a.s.) y le dijo: “;Oh Amir
Al-Mu’minin! Tengo una necesidad que requerirte, la cual he elevado a Dios antes de elevartela a ti. Si
me la proporcionas alabaré a Dios y te lo agradeceré, y si no lo haces alabaré a Dios y te excusaré de

ello”.
El Imam (a.s.) le dijo:

“Escribe tu necesidad sobre la tierra puesto que no me agrada observar en tu rostro la

humillacién por tener que requerir”.



El hombre escribié: “Estoy necesitado”. Entonces el Imam ordend que le trajeran una vestidura que le

obsequid. El hombre la vistid y dijo:

Me vestiste con una prenda cuyos atractivos conforman una prueba,
Asi que te investiré del buen elogio como atavio.

Si tomas lo bueno de mi elogio tomaras lo que es una honra

Y no procuraras nada en lugar de lo que he dicho.

El elogio vivifica la mencion de su duerio,

Asi como la lluvia revive el valle y la montana.

Jamas te abstengas de otorgar el bien que esta a tu alcance,
Puesto que toda persona sera retribuida por lo que haya hecho.

El Imam ordend que le trajeran cien dinares y se los entrego. Al Asbag, sorprendido, se apresuro a

decir:
“;Oh Amir Al-Mu’minin! j¢ Cien dinares?!”.
A Al-Asbag le parecié demasiado darle al hombre cien dinares. El Imam (a.s.) le respondio:

“Escuché al Mensajero de Dios (s.a.w.) decir: “Dad a la gente el lugar que les corresponde”; y ese
es el lugar del hombre ante mi”.46

2. Entre las muestras de su generosidad estd que cuando dividio el Tesoro Publico de Basora entre su
ejército, dio a cada uno quinientos dinares y €l tomé para si la misma cantidad. Un hombre que no
particip6é de ese suceso vino a verle y le dijo: “Yo estuve presente contigo con mi corazén a pesar de

gue mi cuerpo no estaba junto a ti; asi pues, dame algo del botin”.

El Imam (a.s.) le dio lo que habia tomado para si mismo y de esa manera regreso sin tener parte alguna

de ese botin.47

3. Entre sus muestras de generosidad esta lo que narré Al-Mu‘al-la Ibn Junais del Imam As-Sadiq (a.s.)

sobre que:

“Ali (a.s.) lleg6 al refugio de Bani Sa‘idah mientras llovia, y llevaba consigo un saco con pan.
Pasé junto a un grupo de gente pobre que estaba dormida, y comenzé a introducir una o dos
hogazas bajo sus frazadas hasta llegar al ultimo, y luego se march6”.48

4. Sali6 el Imam (a.s.) llevando sobre su espalda un odre y en su mano un recipiente, mientras decia:



“;Dios mio! ;Wali de los creyentes, Dios de los creyentes, Cobijador de los creyentes!, acepta mis
acciones de esta noche. No ha entrado la noche sin que yo posea mas que lo que hay en mi
recipiente y lo que me cubre. Tu sabes que me lo he vedado a mi mismo en la severidad de mi
hambre para ganarme Tu cercania. ;Dios mio! ;No des vuelta mi rostro, ni rechaces mi
invocacion!”.

Y a continuacion comenzo a alimentar a los pobres.49

5. El Imam (a.s.) tenia cuatro dirhams y dio uno de limosna por la noche, el segundo lo dio de dia, el
tercero lo dio ocultamente y el cuarto notoriamente. Luego fue revelada la aleya que dice: «Aquellos
que hacen caridad con sus bienes por la noche...».50

6. En épocas del Profeta (a.s.) habia un pobre viviendo en una casa muy estrecha, ubicada junto a una
quinta perteneciente a un hombre pudiente, en la cual habia una palmera datilera de la cual algunos
frutos caian en la casa del pobre. El hombre pudiente se apresuraba a recogerlos incluso de la boca de
los nifios. El pobre se quejo de ello ante el Profeta (s.a.w.) por lo cual envi6 en busca de ese hombre y
le pidié que le vendiera (la quinta), a cambio de una quinta en el Paraiso. El hombre se negé diciendo:
“No vendo a crédito”, y de esa manera no acepté la propuesta del Profeta (s.a.w.). El Profeta (s.a.w.) le
informé al Imam ‘Alf (a.s.) del asunto y éste se dirigié hacia el hombre y le pidié que le vendiera su
quinta. El hombre acept6 a condicion de que le diera a cambio una quinta que el Imam poseia. El Imam
(a.s.) acepto y de esa forma se la vendid, y luego el Imam procedié a obsequiar aquella quinta al
pobre.51

Estas fueron algunas muestras de la generosidad del Imam (a.s.), quien solia gastar sus bienes entre
los desafortunados y los pobres.

Dijo el poeta Ash-Sha‘bi: “Ali fue el mas generoso entre la gente. Tenia la virtud moral que era amada

por Dios, Glorificado Sea, que era la liberalidad y la generosidad. Nunca le dijo que no a un mendigo”.52

Hemos extraido estos temas de nuestra Enciclopedia acerca del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abi
Talib (a.s.).

1. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.), t.5, pp.23 y 24.
2. - Amali al-Murtad4, t.1, p.525; Al-Manaquib, t.1, p.380.

3. - Al-Manéquib, t.1, p.380.

4. - Sharh Nahy al-Baléagah, t.1, p.23.

5. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.), t.1, pp.112-115.
6. — Al-Manéquib, t.1, p.373.

7. - Al-Manéquib, t.1, p.382.

8. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abf Talib (a.s.), t.11, p.35.
9. - Rabi* al-Abrér, t.4, p.131.

10. - Rabi* al-Abrar, t.4, p.127.

11. - Ibid., t.4, p.131.

12. - Rabi* al-Abrar, t.4, p.132.



13. - Amali Al-Murtadd, t.1, p.274.

14. - Yami' as-Sa‘adat, t.1, p.202.

15. - Sharh Nahy al-Balégah, de Ibn Abil Hadid, t.20, p.206.

16. - Haiat Al-Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.), t.1, p.423.

17. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abf Télib (a.s.), t.11, pp.33 'y 34.
18. — At-Tamzil wal Muhé&darah, p.284.

19. - Jazénat al-Adab, 1.3, p.59.

20. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minfn ‘Ali Ibn Abf Talib (a.s.), t.11, p.29.
21. - Ta’rij Al-la‘qabi, t.2, p.129.

22. - Nahy al-Baléagah, t.3, p. 163.

23. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.), t.11, p.29.
24. - Ta'rij Dimasha, 1.3, p.252.

25. - Sifat as-Safwat, 1.6, p.168.

26. - Al-Garat, t.1, p.99.

27. - Al-Isti‘ab (impreso en los margenes de Al-Isabah), t.2, p.49; Yawahir al-Matalib, t.1, p.284.
28. - Sifat as-Safwat, 1.6, p.168.

29. - Hiliat al-Awli&’, t.3, p.236.

30. — Al-Manaquib, t.1, p.367.

31. - Al-Manaquib, t.1, p.366.

32. - Ibid.

33. - Al-Manaquib, t.1, p.364.

34. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.), t. 11, p. 106.
35. - Musnad Ahmad Ibn Hanbal, t.2, p.351.

36. - Hiliat al-Awli&’, t.1, p.81; Kanz al-‘Ummal, t.15, p. 164.

37. - Un tipo de datil.

38. - Enciclopedia del Imam Amir Al-Mu’minin ‘Ali Ibn Abf Talib (a.s.), t. 11, p.107.
39. - Muntaha al-Amal, t.1, p.334.

40. - Ta'rij Dimashq, t.3, p.236; Yawahir al-Matalib, t.1, p.276.

41. - Amali As-Sadiq, pp.248-249; Bihéar al-Anwaér, t.41, p.18.

42. - Amali As-Sadlq, p.371; Bihar al-Anwar, t.41, p.16.

43. - Al-Jisél, p.164.

44. - Al-Irshad, p.271; Was&'il ash-Shi‘ah, t.1, p.68.

45. - Sira al-M&’idah; 5: 55.

46. - Yawahir al-Matalib, t.2, p.129.

47. - Sharh Nahy al-Baléagah, t.1, p.205.

48. - Al-Manéquib, t.1, p.349.

49. - Bihér al-Anwar, t.41, p.29.

50. - Kashf al-Gummah, t.1, p.50. La aleya es la n® 274 de la Sdra al-Baqgarah.
51. - Tafsir al-Furét, p.213.

52. - Mustadrak Al-Hakim, t.3, p.153; Usud al-Gébah, t.5, p.522; Tahdhib at-Tahdhib, t.12, p.441.

Fatima Az-Zahrd’ (a.s.)

En cuanto a la Sefora de las Mujeres del Universo, ella “es parte del Mensajero de Dios (s.a.w.)”, por



cuya satisfaccion Dios esta satisfecho y por cuyo enfado Dios se enfada, tal como fue narrado en forma
mutawdtir 1 en los textos transmitidos de su padre.2 Ella es quien se asemejo a su padre en sus nobles
caracteristicas y sus elevadas virtudes morales, habiendo heredado de él su personalidad y mentalidad.
La siguiente es una resumida imagen de su elevada moral y de las sublimes caracteristicas con las que

se distinguia.

Su dedicacion absoluta a Dios

Entre las elevadas virtudes de la Sefiora de las Mujeres (a.s.) se encuentra su dedicacion absoluta a
Dios, Glorificado Sea, de manera que se aferraba y refugiaba en El en todos sus asuntos, lo cual se
manifestd en sus actos de adoracion. El Imam Al-Hasan (a.s.) se refirid a su adoracion y profunda fe en
Dios, Glorificado Sea, diciendo:

“Vi a mi madre Fatima (a.s.) en su nicho de oracién por la noche inclinada en oraciéon hasta que
despunté la aurora, y la escuché que suplicaba por los creyentes y las creyentes, refiriéndose a
ellos por sus nombres. Abundaba en la suplica por ellos sin suplicar nada por ella misma, por lo

que le dije: “;Oh madre!, ¢por qué no suplicas por ti misma?”.
Me respondié: “;Oh hijito mio!, primero el vecino, luego la propia casa”.3

Dijo Al-Hasan Al-Basri: “No hubo en esta comunidad nadie que adorara mas a Dios que Fatima (a.s.).

Ella solia permanecer erguida en oracién hasta que se le hinchaban los pies”.4

Ella, que era “parte del Mensajero de Dios (s.a.w.)”, solia pasar las noches en vela adorando a Dios,
Glorificado Sea, y consagrandose a El. Hemos mencionado una detallada exposicién de su adoracién y
sus suplicas en nuestro libro “Haiat Saiidah an-Nisd’ al-‘Alamin Fatimah Az-Zahrd’ (a.s.) - (La vida de

la Sefora de las Mujeres del Universo, Fatima Az-Zahr&’, con ella sea la paz).

Su caridad para con los pobres

Una de las normativas de la Sefora de las Mujeres (a.s.) fue la caridad para con los pobres y hacer el
bien a los débiles, siendo por ella y por su esposo € hijos que fue revelada la Sdra Hal Ata, en la que el
Altisimo dice: «Y alimentan con su comida a pesar de quererla, al menesteroso, al huérfano y al
prisionero liberto * Por cierto que solamente os alimentamos procurando la Faz de Dios; no

queremos de vosolros recompensa ni agradecimientoy.
Las siguientes son algunas resenas de sus acciones de caridad:

1. Ella solia moler granos de trigo y cebada para los pobres de entre sus vecinos que no podian
hacerlo. Por transmitirse que ella solia hacer eso, fue objeto de la critica del califa Al-Mu‘tazz li Dinil-lah,
el Abasi, quien no comprendia nada en absoluto de lo que son los valores humanos, a lo cual

Safiiuddin Al-Hil[i le respondi¢:



Le reprochas porque usaba el molino y molia provisiones,
En tanto tu provision (de juicio) no deja de ser granos sin moler.

2. Solia acarrear agua con una tinaja y llevarla a los pobres de entre sus vecinos que no podian

conseguir agua.

3. En la noche de su boda con el sefior de los albaceas, el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.), su padre, el
Mensajero de Dios (s.a.w.), le obsequi6é un vestido para que se lo pusiera, pero al llegar la mahana no
vio que lo llevara puesto, por lo que le pregunté al respecto. Ella dijo:

“;Oh padre! Toc6é a mi puerta una joven muchacha pobre pidiéndome algun vestido y primero
tomé mi viejo vestido para darselo, pero recordé las Palabras del Altisimo que dicen: «No
alcanzaréis la bondad hasta que no deis aquello que os guste».5 Y a mi me gustaba el vestido

nuevo, asi que preferi a esa joven por sobre mi misma y se lo di”.6

iQué alma angelical era esa! {Qué alma grandiosa que represent6 al Islam en todos sus valores! Es la
misma alma de Muhammad (s.a.w.) a quien Dios, Glorificado Sea, envié como misericordia para el

universo.

4. Entre las obras de caridad de la Senora de las Mujeres del Universo, se encuentra lo narrado por
Yabir Ibn ‘Abdul-lah Al-Ansari, quien dijo: “El Mensajero de Dios (s.a.w.) rezd con nosotros la oracion
de la tarde y cuando finalizé la misma permanecié sentado en direccidn a la giblah y la gente
congregada alrededor suyo. Entonces se presenté un anciano muy entrado en afios y se quejo de
hambre diciendo: “;Oh Profeta de Dios! Me encuentro hambriento, jdame de comer! Estoy desprovisto

de ropa, jvisteme!”.

El Mensajero de Dios (s.a.w.) le ordend dirigirse hacia quien era “parte de él”, y le dijo que ella le
auxiliaria. El beduino fue hacia la casa de Az-Zahra’ -la paz de Dios sea con ella-, la saludé y le dijo:
“10h hija de Muhammad! Me encuentro desprovisto de ropa y hambriento, asi pues, jasisteme! Que

Dios se compadezca de ti”.

Fatima Az-Zahra (a.s.) se encontraba en estrechez econdémica, de manera que no encontraba nada con
que auxiliarle mas que un cuero de cordero sobre el cual dormian sus hijos Al-Hasan y Al-Husain. Le
dijo: “;Toma esto, oh anciano!”, pero él no lo quiso y se lo devolvié. Entonces ella tomd el collar que

tenia en su cuello, se lo quitd y se lo entregd. Se lo habia obsequiado Fatima, la hija de su tio el martir.

El beduino lo tomé y fue hacia el Profeta (s.a.w.) y le dijo: “;Oh Mensajero de Dios! Ella me dio este
collar diciéndome: “;Véndelo! ;Y espero que Dios te otorgue algo bueno por ello!”. El Profeta
(s.a.w.) llor6 y dijo: “¢ Y como Dios no habria de darte algo bueno, desde que eso te lo dio la hija
de Muhammad, la Sefora de las hijas de Adan?”. Luego, ‘Ammar Ibn laser, ese hombre excelente

hijo de excelentes, se adelanto y le compro al beduino el collar por veinte dinares, doscientos dirhams,



un manto yemeni y una cabalgadura que le permitiera llegar donde su gente, y ademas le dio trigo y
carne para comer. El aciano parti¢ alegre y contento suplicando por la Sefiora de las Mujeres y
diciendo: “;Dios mio! No tenemos divinidad mas que Tu. jDios mio! Otorga a Fatima lo que no ha visto

ningun ojo ni escuchado oido alguno”.

‘Ammar tomé el collar y lo perfumé con almizcle; lo envolvié en una tela yemeni y se lo dio a un esclavo
suyo diciéndole: “Toma este collar y entrégaselo al Mensajero de Dios (s.a.w.), y ti mismo quédate a su
servicio”. El esclavo fue y entregd el collar al Mensajero de Dios (s.a.w.), quien a su vez le orden6
dirigirse hacia la Sefora de las Mujeres. Ella tomé el collar y libero al esclavo. Cuando el Profeta

(s.a.w.) se entero, sonrio y dijo:

“;Qué gran bendicion la de ese collar!, satisfizo a un hambriento, vistié a un desnudo, enriquecio

a un pobre, liber6 a un esclavo y (finalmente) volvié a su duefo”.7

Su pudor y Hiyab

Entre las elevadas pautas de moral de la hija del Mensajero de Dios (s.a.w.) se encuentra el pudor y el
hiyab o correcta vestimenta islamica, habiendo alcanzado el apogeo de tal expresion, brindando a la
mujer musulmana lecciones para ser maestra de generaciones y formadora de hijos probos que fueran
luz de los ojos de sus padres y madres, y de su nacidn. Las siguientes son algunas resefias de su

pudor:
1. Narr6 el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.):

“Un ciego pidié permiso para ingresar adonde se encontraba Fatima (a.s.) y ella se cubri6. Su
padre le preguntoé: ‘¢ Por qué te cubres siendo que él no te ve?’. Le contesto: ‘Si bien él no me ve,
yo si le puedo ver'.

El Profeta (s.a.w.) celebroé ello y elogi6é a su hija diciendo: ‘Testimonio que tu eres parte de mi’.”8

La hija del Mensajero de Dios (s.a.w.) alcanz6 el mas elevado nivel de recato, pudor y pureza. La mujer
musulmana debe seguir el ejemplo de la Sefora de las Mujeres para construir una sociedad islamica

basada en el honor y la virtud.

2. El Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) formulé la siguiente pregunta a la hija del Mensajero (s.a.w.): “¢ En
qué momento la mujer se encuentra mas cerca de su Senor?”. Ella le respondié: “Cuando
permanece en el entorno de su casa”. El Imam (a.s.) le comentd su respuesta al Mensajero de Dios

(s.a.w.) y éste dijo: “Ha dicho la verdad. Por cierto que Fatima es parte de mi”.9

El hiyab constituye un ornamento y honor para la mujer, de manera que cuando se ornamenta con el
mismo se encuentra en el sitio mas elevado, en la posicidn mas preciada, y obtiene la consideracion de

todos. En cambio, si es desvergonzada y esté ligera de ropas, la sociedad no la valora y no encuentra



lugar en las almas.

El hiyab de la Sefiora de las Mujeres (a.s.) conforma una luz y guia para toda joven virtuosa que anhele
vivir siendo apreciada en la sociedad.

Su postura contundente en defensa del Imam (a.s.)

Entre sus elevadas caracteristicas morales se encuentra su contundente y firme postura y su gran
auxilio a su esposo el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.), el adalid de la justicia social en el mundo del
Islam. Los emigrados de Qureish, bajo el liderazgo de ‘Umar Ibn Al-Jattab, se propusieron arrebatar el
Califato del Imam y conferirselo a AbG Bakr. Fatima -la paz de Dios sea con ella-, tenia una fe
inquebrantable en que su esposo era el que tenia mas derecho a esa posicion que le fue asignada por

el Profeta (s.a.w.), y era el mas digno para asumirla.

Es de resaltar que ello no surgia de un sentimiento afectivo o algun otro asunto improcedente similar,
puesto que su posicion esta totalmente alejada del sometimiento a otra cosa que no sea la verdad. Su
padre (s.a.w.) le habia infundido las particularidades de su propio temple, alimentandola con la pura fe,
para que fuese la guia de las mujeres de su comunidad, las orientase hacia las bases de una vida

digna, y las guiase hacia lo que es mas recto.

La hija del Mensajero de Dios (s.a.w) considero profunda y ampliamente quién era el mas digno para
liderar la comunidad hacia la prosperidad luego del fallecimiento de su padre, y no encontr6é a nadie con
mas derecho que su esposo para este delicado cargo del cual dependia la comunidad para mantenerse
indemne del desvio, garantizandose asi su futuro y conduccién de las comunidades y pueblos del
mundo. Estaban dadas en él todas las condiciones y atributos de virtud que debia reunir el maximo lider

de la comunidad, entre los cuales se cuentan los siguientes:

1. El Imam (a.s.) fue el primero que creyo en el Islam y asimilé su valia y objetivos, como asi también

fue el primero que rezo6 en la sagrada Casa de Dios junto al Profeta (s.a.w.).

2. El Imam (a.s.) fue la fuerza de combate que protegi6 al Islam en los dias de crisis y desamparo, y fue
su lacerante espada la que cazé una tras otra las cabezas de los idélatras de Qureish, a los lobos
arabes y a los sediciosos de la Gente del Libro. Es asi que fue el primer combatiente del Islam y el mas
destacado campeon de las fuerzas militares que portaron el Mensaje del Islam, elevando las palabras

de Dios en la Tierra.

El Imam (a.s.) fue quien realiz6 admirables hazafias, como sucedi6 en los dias de las batallas de Badr,
Uhud, Hunain, Al-Ahzéb y otras. El Islam se irgui6 con su espada y sent6 sus bases con su sagrada
lucha, de manera que no hay brecha que los iddlatras hubieran abierto en el Islam que el Imam no
procediera a cerrar. En todas sus batallas, el Profeta (s.a.w.) confirié el liderazgo mayor de su ejército al

Imam (a.s.), de manera que no particip6é de una batalla sin que el triunfo se hubiera logrado a través de



sus manos. Fue quien vencio a los judios y les sometid, conquistando sus fortalezas y doblegando su

poderio.

3. El Imam (a.s.) fue el mas sabio de entre los Companieros del Profeta (s.a.w), quien mas comprendia
las normas de la religion y los asuntos de la Shari‘ah (legislacion islamica), especialmente en lo
relacionado con la emisién de juicios, de manera que el Profeta (s.a.w.) dijo: “El mas capacitado para
juzgar entre vosotros es ‘Ali”. Y se volvié famosa la frase de ‘Umar: “Si no fuera por ‘Ali, ‘Umar habria
perecido (esto es, no habria sabido qué hacer)”. Nadie entre los Compaferos compartié con él esa
cualidad. Ya hemos brindado una imagen de sus juicios en nuestra Enciclopedia sobre su persona.

(“Los juicios del Imam (a.s.) en los tesoros del pensamiento islamico”).

Asi como fue el mas sabio de los musulmanes en lo relacionado con la emisién de juicios y normas de
la religiéon, asimismo fue el mas sabio en los asuntos de politica, administracién y organizacion de
gobierno. Su carta a su comisionado Méalik Al-Ashtar conforma una de las més firmes pruebas de ello,
desde que se ocupa extensivamente de los asuntos politicos de una manera como no han sido tratados
en ningun otro estatuto politico, ni en el Islam ni en ningun otro edicto en el mundo. Esta carta nos da
una imagen de la profunda habilidad del Imam (a.s.) en los asuntos politicos mundiales y su

superioridad por sobre todos los estadistas del mundo.

Sus cartas a sus funcionarios y comisionados se cuentan entre las fuentes mas lucidas y sensatas a la

sombra de las cuales la gente se beneficia.

Asi como el Imam (a.s.) fue el mas sabio de los musulmanes en los asuntos politicos, asimismo fue el
mas sabio en las otras ciencias y conocimientos, como en la ciencia de la elocuencia y la retorica, la

filosofia, la jurisprudencia, las matematicas y la gramatica.

Dice Al-‘Aqgad: “Por cierto que el Imam franque6 muchas puertas de las ciencias que ascienden a
treinta tipos de conocimiento, y con tal riqueza académica que poseia el Imam (a.s.) cdmo podria otro
anteponérsele, en tanto Dios, Glorificado Sea, dice en Su Libro: «¢Acaso se equiparan los que saben

con los que no saben?»”.10

Y aquellas palabras que consideran permitido que el menos virtuoso se anteponga al mas virtuoso,
como sostienen algunos, no inducen mas que a la burla, puesto que esa logica es incompatible con los
valores islamicos, los cuales imponen anteponer a los sabios sobre el resto de la comunidad y sus

componentes ideoldgicos y académicos.

4. Entre las elevadas cualidades que poseia el Imam (a.s.) se encuentra su negacion del si mismo y su
sacrificio en beneficio de los intereses de la comunidad por sobre cualquier otra cosa, y su extrema
precaucion en lo referente a las riquezas de los musulmanes. Estas cualidades se manifestaron muy
claramente en su politica cuando asumié la jefatura de la comunidad luego de que fuera ultimado
‘Uzman -el caudillo de los omeyas-. El Imam (a.s.) se abstuvo de todas las manifestaciones de la vida

confortable, y los historiadores de los eventos del Islam testimoniaron unanimemente que él no acopio



para si mismo ni para su familia ninguna riqueza del Estado, sino que se abstuvo de la misma de la
forma mas rigurosa, dirigiendo a los musulmanes con una politica basada en la pura justicia y la simple
verdad. Dio un trato igualitario a todos los ciudadanos, tanto musulmanes como no musulmanes, y con

relacion a todos los derechos y obligaciones.

No hay dudas de que, ni el oriente ni el occidente han conocido un gobernante tan justo como el Imam
Amir Al-Mu’minin (a.s.) en su negacién del si mismo y la no utilizacién del poder para ningln interés o

proposito politico.

5. Entre los atributos mas exponentes de la personalidad del Imam (a.s.), ese adalid de la gran justicia
en la Tierra, se encuentra su piedad y temor a Dios, Glorificado Sea, y su contricion a El, siendo el
caudillo de los monoteistas y el sefior de los timoratos. El es quien dijo:

“Si me fueran dadas las siete tierras con todo lo que hay bajo las esferas celestes, para que
desobedezca a Dios, Glorificado Sea, en lo relacionado con usurpar un grano de cebada de la

boca de una langosta, no lo haria”.

Existe unanimidad sobre que él, después de su hermano y primo el Mensajero de Dios (s.a.w.), fue el
mayor invocador hacia Dios, Glorificado Sea. Entre las manifestaciones de su piedad esta que se
abstuvo de aceptar lo propuesto por ‘Abdurrahman Ibn ‘Auf, cuando después del asesinato de ‘Umar le
insistio que le daria su determinante voto para el Califato a condicion de que se condujera segun la

tradicion de los dos Sheijes, Ab( Bakr y ‘Umar, a lo cual se rehusé.

No queda lugar a dudas de que ello conformd una clara objecidn a las politicas y conductas de esos
dos Companeros. Si el Imam hubiera sido de los cautivados por el reino y el poder11 hubiera aceptado
eso para luego conducirse segun su propia politica de gobierno y en conformidad a sus propios
lineamientos islamicos, y si luego ‘Abdurrahman lbn ‘Auf se lo hubiera reprochado, podria haberle

arrestado o anulado de alguna forma.

En ningun periodo de la historia de la humanidad se ha visto a un gobernante como el Imam Amir Al-
Mu’minin (a.s.) en lo relacionado con su justicia, su piedad, su temor a Dios y su rechazo a las
consideraciones mundanales. El someti6 su alma y le impuso cargas para asi poder establecer en el

oriente arabe un gobierno cuyas bases fueran la justicia pura y la simple verdad.

6. La hija del Mensajero de Dios (s.a.w.) vio que su padre habia dispuesto a su esposo para el cargo de
califa después de él, designandole como lider para la marcha de su comunidad, y que por ello habia
tomado para él de los musulmanes la bai‘ah o juramento de fidelidad en la rivera de Gadir Jumm,
cuando fue revelada la distinguida aleya del Coran que expresa: «;Oh Mensajero! Anuncia lo que te
fue revelado de parte de tu Senor, ya que si no lo hicieras no habrias anunciado Su Mensaje.
Ciertamente que Dios te mantendra indemne de la gente. Por cierto que Dios no guia a los

incrédulos. »



Después de esa advertencia de parte de Dios, el Profeta (s.a.w.) se levanté y congregé a los peregrinos
en la rivera de Gadir Jumm, de entre aquellos que regresaban de la peregrinacion a la Casa Sagrada
de Dios, vy les recitd la bendita aleya, informandoles lo que Dios, Glorificado Sea, le habia ordenado
anunciar, que era la designacion del Imam (a.s.) como Califa después de él, por lo cual los musulmanes
le dieron el juramento de fidelidad aceptando su jefatura y potestad (wildiah). Las esposas del Profeta
(s.a.w.) le dieron su juramento de fidelidad y fue felicitado por ‘Umar Ibn Al-Jattab, quien le dijo:
“Felicitaciones, joh hijo de Ab( Talib! Te has convertido en mi Mawl/4 (sefor, protector o maestro) y en

el Mawla de todo creyente y toda creyente...”.

La bai‘ah o juramento de fidelidad otorgado al Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) en Gadir Jumm, forma
parte del Mensaje del Islam, de manera que quien lo niega no ha alcanzado la madurez religiosa.
Ademas de la bai‘ah dada por los musulmanes al Imam en Gadir Jumm, existen ademas textos
transmitidos del Profeta (s.a.w.) en forma mutawétir con relacion al derecho del Imam (s.a.), que indican
su posicion y elevado lugar, como el que dice: “Tu tienes con relacion a mi la posicion de Aarén con
relacion a Moisés, solo que no habra profeta después de mi”. También esta el dicho: “Ali esta con
la verdad y la verdad esta con élI”. O también, “Ali esta con el Coran y el Coran esta con él”, o sus
palabras que expresan: “Yo soy la ciudad del saber y ‘Ali es su puerta”. Y muchos otros hadices que
fueron compilados en los Sihah y los Sunan, siendo el propésito de los mismos proponer al Imam para

el cargo de Califa, y su establecimiento como Imam y guia de la comunidad después de él.

En cualquier caso, aquella que fuera “parte del Mensajero de Dios”, la hija del Profeta, tenia la
convicciéon de que el Imam era el Califa (o sucesor) legal de su padre, por lo que vio que era su
obligacion movilizarse contra el gobierno de Abl Bakr y devolver el califato a la linea del Mensaje. A
este respecto Abl Bakr y su companero ‘Umar asumieron una postura muy severa y hostil y
caracterizada por la desconsideracion, de manera que, para obligar al Imam a salir y dar su juramento
de fidelidad a Abl Bakr, ‘Umar atacd su casa junto a un grupo de sus custodios que llevaban lefa.

‘Umar elevd su voz diciendo:

“iPor Aquel en cuyas manos se encuentra la vida de ‘Umar! ;O salis, o quemaré la casa con quien se

encuentre dentro!”.

Se le dijo: “;Alli se encuentra Fatima!”.

Y respondio: “;Y qué?”.12

La Senora de las Mujeres (a.s.) le enfrentd en la puerta y le dijo:
“¢Acaso te sientes capaz de quemar mi puerta?”.

Respondio: “Asi es. El asunto es mas fuerte que lo que trajo tu padre”. 13



Su histoérico discurso

El mundo se torné estrecho para la hija del Mensajero (s.a.w.), por lo que se dirigid hacia la Mezquita
del Profeta (s.a.w.) para no dejarle excusas a Abl Bakr, y he ahi que profirid su historico discurso en el
cual dispone los puntos sobre las ies y se manifiesta como la mas grande mujer que Dios, Glorificado
Sea, haya creado sobre la Tierra, a causa de sus cualidades, genialidad y la asombrosa sapiencia y
elocuencia que le fueron conferidas. En consideracién a la importancia de su discurso, durante los

primeros siglos los descendientes de ‘Ali (a.s.) hacian que sus hijos lo memorizasen.

En ese momento la Sefnora de las Mujeres del Universo tenia diecinueve anos, y dio su histérica y
eterna disertacion a la que ningun elocuente e inspirado disertante en el mundo puede igualar. Pero eso
no resulta extrano en relacion con la Sefora de las Mujeres, quien fue nutrida por su padre, el mejor de
la Creacién, mediante sus conocimientos y ciencias, infundiéndole las caracteristicas de su temple

hasta llegar a convertirse en una evidente imagen de su persona.

En cualquier caso, la disertacion de la Senora de las Mujeres del Universo -la paz de Dios sea con ella-
conformoé una vehemente revolucion contra el gobierno de Abl Bakr, que intentd terminar con los
soportes de su Estado y derribar las bases de su gobierno; solo que él, mediante sus habilidades

diplomaticas, consigui6 sofocar la revolucién y apagar sus llamas.

Hemos mencionado el texto de su disertacion junto a un comentario sobre la misma en nuestro libro

Haiét Saiidah an-Nis&’ al-‘Alamin Fatimah Az-Zahrd’ (a.s.).

Su testamento eterno

La flor de excelente perfume del Profeta (s.a.w.) y quien fuera “parte de él”, esto es, su hija Fatima
(a.s.), sufrié debilitantes dolencias causadas por los hechos que aparejaron la usurpacion de sus
derechos y el hostil trato del que fue objeto, asi como otras severas aflicciones que padecié. Su noble
cuerpo fue atacado por las enfermedades, por lo que quedo postrada en su lecho, comenzando a
marchitarse como lo hacen las flores ante el frio, y la muerte marché hacia ella rapidamente, mientras
se encontraba en su tierna juventud. Cuando comenzé a notar las sefales de su traslado hacia Dios,
Glorificado Sea, testo ciertos requerimientos de suma importancia, en los que se observa un rechazo al
gobierno de Abl Bakr e indicios de su carencia de legitimidad. Sus puntos principales son los

siguientes:

1. Que ninguno de aquellos que la maltrataron y trasgredieron sus derechos asista a su cortejo funebre,

puesto que ellos son sus enemigos y enemigos de su padre.
2. Que su cuerpo sea enterrado en la oscuridad de la negra noche.

3. Que el lugar de su sepulcro permanezca secreto, de manera que su enfado contra esas personas



fuese un simbolo indiscutible e imposible de alterar, a lo largo de los siglos y de las generaciones. Es a

esto que se refiere Sharif Makkah, al decir:
Dinos, joh tu que nos discutes! | sobre esos dos usurpadores cuando la despojaron,
cAcaso es asi como difiste, que no se propusieron | oprimirla? ;No es asi! ;No la maltrataron?

¢Entonces por qué cuando estuvo preparada para encontrar a Dios, | en su muerte, ambos no se

presentaron?

Participaron de su cortejo funebre los angeles del Misericordioso | por deferencia hacia ella;... pero ellos

dos no lo hicieron.

¢ Fue por ser desprendidos y renunciar a la recompensa de ello; o por hostilidad | a su padre, el Profeta,
que ambos no participaron?

¢ O bien fue acaso porque esa recatada Dama testo que ninguno de los dos | su entierro presenciaran,

y es asi que no lo hicieron?

¢ O sera que su padre se lo indicé en confidencia | y la hija del Profeta la voluntad de su padre hubo
acatado?

Di como quieras, que te sera suficiente, puesto que ésta | es una impostura cuya maxima extension ha

alcanzado.

El Imam (a.s.) ejecut6 todos sus requerimientos, los cuales dispusieron la piedra basal para los

fundamentos de Ah/-ul Bait (a.s.).

Con esto concluimos el tema de la elevada moral de la hija del Mensajero (s.a.w.). Su moral fue una

extension de la de su padre, quien sentd las bases de pensamiento en el mundo del Islam.

1. - Mutawatir: narracion con numerosas Y diferentes cadenas de transmision no conectadas entre si al punto que no
queda probabilidad de confabulacion en la mentira o mutua influencia en el equivoco. (N. del T.)

2. - Haiat Safidah an-Nis&’ al-‘Alamin Fatimah Az-Zahra’ (a.s.), por el mismo autor del presente escrito, p.78.
3. - Ibid., p.71.

4. - Ibid., p.71.

5. - Stra Al ‘Imrén; 3: 92.

6. - Haiat Saiidah an-Nis&’ al-‘Alamin Fatimah Az-Zahr&’ (a.s.), por el mismo autor de este escrito, pp. 65 y 66.
7. - Ibid., pp.66 y 67.

8. — Ibid., pp.69y 70.

9. - Al-Ya'fariiat, p.95.

10. - Sdra az-Zumar; 39: 9.

11. - Slra al-M&’idah, 5: 67.

12. - Al-Imédmah wa as-Siésah, t.1, p.19.

13. - Anséb al-Ashréf, t.1, p.586.



El Imam Al-Hasan (a.s.)

El Imam Al-Hasan es una de las personalidades sin parangén de la Pura Descendencia del Profeta
(s.a.w.) y uno de sus luminosos astros. Es la flor de excelente perfume del Mensajero de Dios (s.a.w.),
el “Senor de los Jovenes del Paraiso”, y posee la condicion de Imam, “ya sea que se levante o
permanezca sentado (esto es, asuma un abierto liderazgo o no)” -segun lo pronunciado en las

narraciones en honor a él por su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.)-.

Al-Hasan -la paz de Dios sea con él- conforma el gran ejemplo de las elevadas virtudes y de
sublimidad interior. Esto lo testimonian incluso sus mas acérrimos enemigos como Marwéan lbn Al-
Hakam cuando procedio a atacar [con flechas] su cuerpo inerte y el Imam Al-Husain (a.s.) se lo
recrimind diciéndole: “¢ Atacas su cuerpo (ya muerto) y he ahi que (en vida) solias hacerle padecer
tormentos y dolores?”; a lo cual replicd: “Solia hacer eso con aquel cuya indulgencia equivalia lo que

las montafas”.

De cualquier manera, ésta es s6lo una breve exposicion de lo que los narradores han transmitido sobre
€l en lo concerniente a las elevadas virtudes, su trato equitativo y su elevada moral. Veamoslo a

continuacion:

Las mas elevadas virtudes

El Imam (a.s.) se refirié a las mas elevadas virtudes y a los buenos atributos diciendo:

“Las mas elevadas virtudes son diez: la veracidad, dar al mendigo, el buen caracter,
corresponder las acciones, estrechar los vinculos de parentesco, asistir al vecino, reconocer la
verdad a su dueno, ser hospitalario con el invitado, y a la cabeza de todas ellas se encuentra el
pudor”.1

Estas cualidades conforman las bases de la perfecta moral, la cual eleva al ser humano, haciendo que

florezca su personalidad.

Cierto dia Mu‘awiiah le dijo:

- iOh Aba Muhammad! Hay tres cualidades sobre las cuales no encuentro quién me responda.
- ¢Cuales son? — pregunté el Imam (a.s.).

- La hombria de bien, la generosidad y la valentia -respondié.

El Imam le hablé sobre las mismas diciendo:



“En cuanto a la hombria de bien, es que el hombre corrija los asuntos concernientes a su
religiéon, que utilice correctamente sus bienes, que promueva la paz, y que muestre su afecto a la

gente.

La generosidad, es brindar la dadiva antes de que sea requerida, donar lo bueno y alimentar
durante la sequia.

La valentia, es defender al vecino, brindar respaldo en la adversidad y ser paciente ante las
dificultades”.2

Las palabras del Imam (a.s.) expresan la realidad de estos atributos los cuales forman parte de las mas

elevadas virtudes.
Lleg6 una persona y le pregunté: “;Oh hijo del Mensajero de Dios! ¢Quién es el mejor de la gente?”.
Dijo (a.s.): “Quien hace participar a la gente de sus medios de vida”.3

La respuesta del Imam (a.s.) denota la realidad de “la generosidad”, la cual constituye el mas elevado

de los atributos morales.

Las viles conductas morales

El Imam se refirié a las viles conductas morales que rebajan al ser humano al nivel mas abyecto. Dijo

(a.s.):
“La perdicion de la gente se encuentra en tres cosas: la soberbia, la codicia y la envidia”.
El Imam esclarecié como es que la perdicion de la gente se encuentra en esas actitudes, diciendo:

“La soberbia: en ello se encuentra la devastacion de la religion y por ello fue que Satanas fue
maldito. La codicia: es el enemigo del alma, y por ello Adan fue expulsado del Paraiso. La
envidia: es la vanguardia del mal, y por eso fue que Cain mato6 a Abel”.4

Estas actitudes son las madres de las vilezas que empujan a la persona a cometer crimenes y actos
perniciosos. Ademas, él (a.s.) advirtié respecto al mal caracter diciendo: “Peor que la desgracia es

poseer mal caracter”.5

Ciertamente que el mal caracter arrastra al ser humano a las dificultades y a las discordias, y le

precipitan en un terrible mal.

Sus mas elevadas virtudes

El Imam Al-Hasan (a.s.) se asemejaba a su abuelo el Mensajero (s.a.w.) en lo concerniente a lo



elevado de su moral, la cual era un ejemplo de la misericordia divina que llena los corazones de

esperanza y compasion. Las siguientes son facetas de su moral:

1- Su humildad

En cuanto a humildad y negacién del ego, el Imam Al-Hasan (a.s.) fue unico en su tiempo. Los
siguientes son ejemplos de ello:

1. El Imam (a.s.) pasaba junto a un grupo de indigentes que habian dispuesto en el suelo trozos de pan
que estaban comiendo, cuando le invitaron a compartir eso con ellos, y él acepto su invitacion mientras

decia:
“Por cierto que Dios no ama a los soberbios”.

Cuando acab6 de comer con ellos les pididé que aceptaran ser sus invitados, y les alimento, les dio

prendas de vestir y les colmo de su benevolencia y generosidad.6

2. Entre las muestras de su humildad esta que paso junto a unos nifos que se encontraban comiendo y
éstos le invitaron a compartir su comida. El aceptd y luego les llevd a su casa y les dispensé de su

generosidad y magnanimidad. Y dijo:

“Ellos tienen mas distincion, puesto que no tenian mas que aquello con lo que me convidaron, en

tanto que nosotros podemos encontrar mas de aquello con lo que les alimentamos”.7

3. Entre las grandes muestras de su humildad esta que, cierta vez estaba sentado en un lugar y se
proponia a marcharse, y he ahi que llegd hacia él un pobre. El lo recibié y le atendié gentilmente, y le

dijO:
“Ciertamente que te sentaste cuando nos proponiamos levantarnos, ¢ me permites marcharme?”.
El pobre le dijo: “;Por supuesto, oh hijo del Mensajero de Dios!”.8

La humildad es un indicio de la elevacion y perfeccion de la persona. En el hadiz leemos: “La humildad
no hace sino incrementar la elevacion del siervo; asi pues, sed humildes; que Dios tenga

compasion de vosotros”.

2- Su indulgencia

La flor de excelente perfume del Mensajero de Dios (s.a.w.) se contaba entre los mas indulgentes de la
gente, de manera que confrontaba a quien le hacia mal mediante el perddn y la benevolencia. Entre las

sefales de su indulgencia:

1. Pasé junto al Imam (a.s.) una persona de la gente de Siria, de entre aquellos a quienes Mu‘awiiah
habia nutrido con el aborrecimiento y rencor por Ah/-ul Bait (a.s.), la Familia del Profeta (s.a.w.); es por



ello que confrontd al Imam (a.s.) mediante insultos y maldiciones, en tanto él se mantenia en silencio,
sin responderle nada. Cuando aquel hombre hubo terminado sus insultos, el Imam (a.s.) se dirigio a él

con una rebosante sonrisa y le dijo:

“;Oh anciano! Creo que eres forastero. Si requieres algo de nosotros te lo brindaremos. Si nos
pides orientacién te orientaremos. Si nos pides que te carguemos algo lo haremos. Si estas
hambriento te alimentaremos. Si estas necesitado te abasteceremos. Si estas expatriado te

acogeremos...”.

El Imam sigui6 tratando amablemente al sirio, dirigiéndole cordiales y agradables palabras, al punto que
el hombre quedd desconcertado sin poder dar respuesta alguna, y permanecio consternado sin saber
cémo pedir disculpas al Imam y reparar el error que habia cometido. Luego dijo:

“Dios sabe mas dénde dispone Su Mensaje entre quienes le place”.9

2. El Imam tenia una oveja y vio que su pata se habia quebrado, por lo que le dijo a su sirviente:
- ¢Quién le hizo eso?

- Yo -respondio-.

- ¢Por qué hiciste eso?, pregunté el Imam.

- Para traerte preocupaciones -respondio-.

El Imam (a.s.) sonrié y le dijo:

- ;Te voy a dar una alegria!

Luego le liberd y le dio dadivas en abundancia. 10

Es asi como el Imam (a.s.) era un ejemplo de perfecta humanidad y un simbolo de buen caracter, de
manera que no le afectaba la ira, y no se molestaba cuando le hacian el mal, sino que siempre tenia en
mente las palabras del Altisimo que rezan: «;Repele (el mal) mediante el bien! Y he ahi que aquel

con quien mantienes una enemistad, se convertira en un ferviente amigo.».11

3- Su magnanimidad

Otra de sus elevadas virtudes morales era la magnanimidad, y conferir lo bueno motivado por lo bueno.
Esta noble particularidad se ha plasmado en su forma mas sublime en Abd Muhammad (el Imam Al-
Hasan, con él sea la paz), de manera que fue apodado Karim Ahl-ul Bait (El Generoso de la Gente de
la Casa del Profeta), todos los cuales son una fuente de generosidad y benevolencia. Los historiadores

han mencionado brillantes resefias de su sublime generosidad; entre ellas:



1. Llego a verle un beduino mendigando y él (a.s.) ordend que se le diera todo lo que habia en el
deposito, ascendiendo ello a diez mil dirhams. Cuando le dieron eso, el beduino quedo estupefacto, y le
dijo: “;Oh sefior! iNo dejaste ni que te manifieste mi necesidad!”. El Imam le respondié con amabilidad,

diciendo:

Nosotros somos gentes cuyo proceder es la amabilidad / de la cual se nutre la esperanza y el anhelo.
Nosotros brindamos antes de ser hecha la peticion | por escripulo de ver el rostro de quien pide.

Si el mar supiera la virtud que obtenemos | ademas de su abundancia desbordaria verglienza. 12

2. Pas6 el Imam (a.s.) junto a un esclavo negro que tenia entre sus manos una hogaza de pan, de la

cual tiraba trozos a un perro que habia cerca de él. El Imam (a.s.) le pregunto:
-¢Qué te llevo a hacer eso?
- Me dio verglienza comer y no alimentarlo —respondio-.

El Imam observo en él una de las mas generosas virtudes y quiso recompensarlo por lo que hizo, por lo
que le pidié que se quedara en ese mismo lugar y no se fuera. Procedié a comprarlo y a comprar la

quinta en la que se encontraba; luego lo liberd y le hizo duefio de la quinta. 13

3. Una persona llego a verle para pedirle que le agraciara de su favor y benevolencia. El Imam

amablemente y en tono de disculpa le dijo:

“Ese no es el derecho de lo que pides, sino que estda mucho mas alla de mi saber qué es
necesario para ti. Es algo inmenso para mi, y mis manos son incapaces de darte lo que mereces,
siendo lo mucho ante Dios, poco; y no hay en mis bienes lo que pueda compensar tu
agradecimiento. Si es que aceptas de mi lo que esta dentro de mis posibilidades, eximiéndome
de los gastos de esta reunién y de lo que esta a mi cuidado, te daré...”.

El hombre se dirigi6 a él con educacioén y le respondié a su ofrecimiento diciendo: “;Oh hijo del
Mensajero de Dios! Acepto lo poco, agradezco la dadiva y considero disculpable la denegacién...”

El Imam (a.s.) llamo a su representante y encargado de las cuentas, y le dijo: “Trae todo el dinero
sobrante”. Este trajo un total de cincuenta mil dirhams, que entregé a ese hombre. No contentandose
con ello, le pregunt6 a su encargado: “¢Qué hiciste con los quinientos dinares que tenias
contigo?”. Le respondié: “Los tengo”. Entonces le ordené que también se los entregara, en tanto
seguia disculpandose (por considerar poco lo que le daba). 14

Las palabras del Imam (a.s.) que expresan: “Siendo lo mucho ante Dios, poco”, ponen de manifiesto
que las dadivas y caridad que brindaba eran unicamente por Dios, sin que fuera necesario para nadie

retribuirle a cambio, ni agradecerle.



4. El Imam (a.s.) pasaba por uno de los callejones de Medina y escuchd a un hombre pidiendo a Dios,
Glorificado Sea, que le agraciase con diez mil dirhams, y he ahi que se dirigié a su casa y le envi6 a

ese hombre esa cantidad inmediatamente. 15

Estas son algunas manifestaciones de su magnanimidad y generosidad. La generosidad era parte de su
disposicion natural y de los componentes de su personalidad. Una vez se le dijo: “¢Por qué nunca

rechazas a un mendigo?”

Respondié: “Yo soy un mendigo ante Dios, y le anhelo, y me avergonzaria ser un mendigo y
rechazar a otro mendigo. Dios me ha habituado a colmarme con Sus bendiciones, y yo le he
habituado a colmar a la gente con Sus bendiciones, y temo que si yo corto mi habito, El me prive
de Su habito”. Luego recité:

Cuando llega a verme un mendigo le digo: “;Bienvenido sea | aquel a quien favorecer constituye para

mi un precepto para cumplir de inmediato,

Aquel a quien favorecer constituye una virtud para todo piadoso | que ciertamente que los mejores dias
del joven son aquellos en los que se le pide. 16

Fueron atribuidos a su persona versos sobre la generosidad y la magnanimidad; entre ellos:

La generosidad es un precepto para los siervos / de parte de Dios, que es recitada en el Libro

concluyente;
Prometio a los siervos generosos Sus Paraisos | y dispuso para los mezquinos el Fuego del Infierno;

Aquel que no acude tendiendo su mano para dar | a los que anhelan, en verdad que ese no es

musulman. 17
También fueron atribuidos a él los siguientes versos:
Creaste a las criaturas con un poder | siendo algunos generosos y otros avaros;

En cuanto al generoso, ;ese estara en bienestar! | y en cuanto al avaro, jese estara sumido en una

larga amargura! 18.

Los desfavorecidos y los necesitados se agolpaban ante su puerta y él les colmaba de su caridad y su
benevolencia. Hemos citado una exposicion detallada de su generosidad en nuestro libro “La vida del
Imam Al-Hasan Ibn ‘Al (a.s.)”.

4- Su desapego

Entre las elevadas pautas de moral del nieto y flor de excelente perfume del Profeta (s.a.w.), esta su

desapego del mundo, asemejandose en ese aspecto a su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), de



manera que se desprendio de los deseos y placeres de la vida mundanal.

En relacidn con el desapego, le fue atribuida la siguiente poesia:

Un pedazo de vil pan me sacia | y un sorbo de agua pura me es suficiente;

Un trozo de tela desdenable me cubre | estando con vida, y si muero me basta para amortajarme. 19
El grabé en su anillo lo que se transmite en el siguiente verso:

Ofrece a tu alma toda la piedad que puedas | que por cierto que la muerte te llegara, joh muchacho!

Te has vuelto alegre como si no vieras | a los amados de tu corazon en los sepulcros y en

descomposicion. 20
Solia usar siempre como ejemplo el siguiente verso:

;Oh gente de los placeres mundanales! No hay permanencia en el mundo. | Entonces, dejarse seducir

por una sombra efimera es estupidez.21
Generalmente su comida consistia en pan y sal. Mudrik Ibn Ziad narr6 lo siguiente:

“Nos encontrdbamos en las quintas de lbn ‘Abbas, y llegaron Al-Hasan y Al-Husain junto a los hijos de
Al-‘Abbas y se sentaron a la orilla de un cauce de agua, y he ahi que Al-Hasan dijo:

“;Oh Mudrik! ¢ Acaso tienes comida?”

Dije: “Si”, y me precipité a traerle pan y dos manojos de hortalizas. El comid y dijo: “;Oh Mudrik! ;Qué
delicioso es esto!”. Luego le trajeron una comida excelente, pero me dijo: “Relne a los criados y

ofréceles esta comida”. Es asi que ellos comieron eso sin que él probara nada de la misma”.
Mudrik le dijo: “; Por qué no comiste de esta comida?”
Respondié: “Ciertamente que aquella comida (pan, sal y hortalizas) es mas deliciosa para mi”.22

Los bidgrafos coinciden en que el Imam era de las personas mas desapegadas luego de su abuelo y de
su padre. Muhammad lbn Babwaih Al-Qummi compil6 un libro al que llamé Zuhd Al-Hasan (“El

desapego de Al-Hasan”).23

5- Su contricion a Dios

Entre las elevadas pautas de moral de Abd Muhammad (a.s.) se encuentra la contricién a Dios,
Glorificado Sea, y la dedicacion absoluta a El, de un modo como la gente no vio semejante en lo

referente a adoracion y obediencia a Dios, Glorificado Sea.



Transmiten los narradores: No fue visto en ningun momento sino pronunciando recuerdos de Dios,24 en
glorificacion y alabanza. Cuando mencionaba el Paraiso y el Infierno se estremecia como aquel a quien
le ha picado un alacran, rogando a Dios por el Paraiso y amparandose en El del Infierno. Cuando

mencionaba la muerte y lo que le sigue, como la Resurreccion y la Congregacion, lloraba como lo hacen

los temerosos y arrepentidos.25

Cuando mencionaba la exposicion de las acciones ante Dios, sollozaba hasta llegar a perder el

conocimiento.26

Entre las manifestaciones de su adoracion a Dios se encuentran las siguientes:

6- Su ablucién y su rezo

Cuando el Imam (a.s.) se proponia hacer la ablucion (wudd) su estado se transformaba, puesto que en
su interior surgia un intenso temor a Dios, Glorificado Sea, por lo que su color se tornaba amarillento y
sus hombros se estremecian. Cuando finalizaba la ablucién y se proponia ingresar en la mezquita,

elevaba su voz diciendo:

“;Dios mio! Tu invitado esta a Tu puerta. ;Oh Benefactor! Ha venido hacia Ti el malhechor; asi
pues, pasa por alto lo feo que tenemos mediante lo bello que Tu tienes, ;oh Generosisimo!”.27

Cuando llegaba a rezar se manifestaba ese temor al punto de que todos sus miembros se estremecian;
y cuando concluia el rezo de la mafiana no hablaba sino mediante el recuerdo de Dios, Glorificado Sea,

hasta que el sol salia.28

7- Su peregrinacion a la Casa de Dios

Entre las manifestaciones de su contricion a Dios, Glorificado Sea, y sus inmensos actos de adoracion,
tenemos que peregriné a la Casa Sagrada de Dios, la Ka‘bah, veinticinco veces a pie, en tanto los

animales iban delante suyo.29
Se le preguntd respecto a sus peregrinaciones a pie y contesto:

“Me avergonzaria ante mi Sefor si es que no me dirigiera a Su Casa caminando”.30

8- La caridad que hacia con sus bienes

El Puro Imam (a.s.), la flor de excelente perfume del Mensajero de Dios (s.a.w.), ofrecia todo lo costoso
y valioso para obtener la complacencia de Dios, Glorificado Sea, por lo cual dos veces se desprendié de
todo lo que poseia, otorgandolo a los pobres, como asi también, tres veces divididé en dos sus bienes

por la causa de Dios, al punto de llegar a dar uno de sus calzados, quedandose con el otro.31



9- Su recitacion del Coran con sumision

El Imam (a.s.) recitaba el Sagrado Libro de Dios con suma atencion y estado de sumisién, de manera
que siempre que leia alguna aleya en la que se invoca a los creyentes, decia: ;Al-lahumma labbaik!
(“;Dios mio, te respondo, heme aqui!”).32 Solia leer todas las noches la Sura a/-Kahf (La Caverna, n°
18).33

10- Satisfacer las necesidades de la gente

El Imam (a.s.) era avido en satisfacer las necesidades de la gente. Cierta vez un hombre se dirigié a él
requiriéndole algo mientras se encontraba en medio del fawéf o circunvalacion a la Casa Sagrada de

Dios, por lo que el Imam (a.s.) interrumpi6é inmediatamente su tawéf y se dirigié presuroso a satisfacer
lo que necesitaba aquel hombre, pues vio que ello gozaba de mucha mas virtud ante Dios que concluir

su circunvalacién, a pesar de que realizar la misma conlleva una abundante recompensa.

Con esto concluyen nuestras palabras concernientes a las elevadas virtudes morales del Puro Imam,

Abl Muhammad -la paz sea con él-.

—_

. — Haiat Al-Imam Al-Hasan (a.s.), t.1, p.344, citando de Ta’rij Al-la‘qdbi.

N

2. - Haiat Al-Imém Al-Hasan (a.s.), t.1, p.345.

3. - Ta’rij Al-la‘qlbi, t.2, p.202.

4. - Nar al-Absér, p.110.

5. - Haiat Al-Imam Al-Hasan (a.s.), t.1, p.368.

6. - Ibid., p.313.

7. - As—-Sabbén (impreso en los margenes de Nir al-Absér), p.176.

8. - Ta'rij al-Julafd’, de As-Suilti, p.73.

9. - Al-Kémil, de Al-Mubarrad, t.1, p.190; Al-Man&gqib, de Ibn Shahr Ashib, t.2, p.149. En este ultimo se transmite que el
sirio luego se marcho diciendo: “jPor Dios! No existe sobre la faz de la Tierra nadie mas querido para mi que él”.

10. - Magtal Al-Husain (a.s.), de Al-Jawarizmi, t.1, p.147.

11. - Sura Fussilat; 41: 34.

12. - Haiat Al-Imém Al-Hasan (a.s.), t.1, p.318.

13. - Al-Bidaiah wa an-Nihaiah, 1.8, p.38.

14. - D&’irat al-Ma‘arif, de Al-Bustani, t.7, p.39.

15. - As-Subbén, p.117.

16. - NGr al-Absér, p.111.

17. - At-Tabaqgat al-Kubra, de Ash-Sha‘rani, t.1, p.23; Yauharat al-Kalam, de Qaraguli, p.113.

18. — Al-Managqib, t.2, p. 156.

19. - Haiat Al-Imam Al-Hasan Ibn ‘Ali (a.s.), t.1, p.328.

20. - Ibid.

21. - Al-Fusl al-Muhimmah, p.162.

22. - Ta'rij Ibn ‘Asékir, p.214.

23. - Haiat Al-Imam Al-Hasan Ibn ‘Alf (a.s.), t.1, p.330.
24. - Al-Amali, de As-Saduaq, p.108.

25. - Haiat Al-Imam Al-Hasan Ibn ‘Alf (a.s.), t.1, p.326.
26. - Al-Amali, de As-Sadlq, p.108.

27. - Haiat Al-Imam Al-Hasan Ibn ‘Alf (a.s.), t.1, p.326.

—_



28. - Bihér al-Anwaér, t.10, p.93.

29. - Al-Lum‘ah, Capitulo sobre la Peregrinacion, t.2, p.170. As-Sadiiq menciona en su Al-Amali que: “Tal vez incluso
caminaba descalzo”.

30. - Ta'rj Ibn Kazir, .8, p.37.

31. - Usud al-Géabah, t.2, p.13; Alif B4, t.1, p.417.

32. - Al-Amali, de As-Sadlq, p.108.

33. - Ta'rj Ibn Kazir, t.8, p.37.

El Imam Al-Husain (a.s.)

Fue el soporte del Islam y el restaurador de la religién. Fue una de las més exponentes y grandes
personalidades de la Tierra que colaboraron en la construccion del pensamiento humano, y un faro para

los asuntos decisivos de todos los pueblos del mundo.

La vida del Imam Al-Husain (a.s.) conforma una escuela de los valores humanos y un simbolo de la
justicia social y politica, que permanecera brindando su aporte en todos los tiempos y lugares, desde

que lleva luz y guia para la gente toda en sus diferentes idiomas y nacionalidades.

A continuacién expondremos —en forma breve- algunos de sus componentes morales:

Sus mas elevadas virtudes

1- Su rechazo a la opresion

Entre las mas elevadas virtudes del “padre de los libres”, esto es, el Imam Al-Husain (a.s.), se

encuentra el rechazo a la opresion.

Esta es su particularidad mas difundida entre la gente, pues es quien elevé la consigna de la justicia y la
dignidad, y delineé el camino del honor y la grandeza; y no se someti6 a la soberbia de los Omeyas,

prefiriendo la muerte bajo las sombras de las puntas de las lanzas.
Dijo ‘Abdul ‘Aziz Ibn Nubatah As-Sa‘di:

Al-Husain es quien vio que la muerte con grandeza es vida | en tanto que vivir en la ignominia es

muetrte.

Dice Ibn Abil Hadid: “Es el sefior de aquellos que rechazan la opresién, quien ensefié que el fervor por
los valores y la muerte bajo la sombra de las espadas es preferible a la degradacion; Abl ‘Abdil-lah Al-
Husain lbn ‘Ali Ibn Abi Talib, es a quien se le ofrecié un salvoconducto junto a sus compaferos, pero

rehuso la humillacién, temiendo que Ibn Ziad le humillara de alguna manera a pesar de no matarle, por



lo que eligid la muerte a eso.

Escuché al Naqgib Ab( lazid lahia Ibn Zaid decir: Pareciera que los versos de Abl Tamam respecto a
Muhammad Ibn Hamid At-T&’i no hubieran sido recitados sino sobre Al-Husain:

Evitar la muerte le hubiera resultado facil, pero le llevo a ella | el amargo orgullo y la bravura de

caracter,

Asi como tener un alma que rechaza la injusticia como si fuera / la incredulidad el dia de la Aprension, o
peor que la incredulidad;

De manera que su pie permanecio firme en el estanque de la muerte / diciéndole al mismo: “Luego de

tu disputa esta el Dia de la Congregacion’.

Vistio el rojo ropaje de la muerte, y no entro | la noche sino siendo éste de verde brocado”. 1

A Y

Las palabras que pronuncié el dia de At-Taff (el dia de ‘Ash(rd’) fueron las mas excelentes expresadas

para representar la grandeza, la dignidad y la elevacién personal. Dijo (a.s.):

“;Sabed que el bastardo hijo de un bastardo me ha dado a elegir entre dos cosas: la espada o la
humillacién... ;Y lejos esta de nosotros la humillacién! ;Dios rechaza eso y asimismo Su
Mensajero y los creyentes; y también las mentes excelentes y puras, los orgullos enardecidos y

las almas sublimes, rechazan preferir una obediencia de viles a una muerte de honorables...!”

El dia de At-Taff el Imam (a.s.) se detuvo como si fuera una prominente montana en tanto pronunciaba
para el mundo palabras de honorabilidad, rechazo a la tirania y sublimidad, diciendo: “;Por Dios! Que
no extenderé mi mano hacia vosotros como lo hace un humillado, ni escaparé como lo hace un

esclavo. «Yo me amparo en mi Sefior y el vuestro de que me lapidéis...» (44: 20)”

Estas brillantes palabras fueron pronunciadas con toda la magnitud de la grandeza de aspectos
ilimitados que portaba el Imam (a.s.), y fueron de entre las mas admirables expresiones de la dignidad

eterna en todos los lugares.

Los poetas de Ah/-ul Bait (a.s.) se han ocupado de ese proverbial aspecto de la personalidad del

“padre de los libres". El Sefied Haidar Al-Hil-Ii lo expresé de la siguiente manera:
La gente anhelo imponerle la opresion | y Dios la rechazo, asi como las espadas bruriidas;
¢ Como habrian de inclinarse a la ignominia | cuellos que sino a Dios no se inclinan en sometimiento?

Tenia un corazon mas provechoso que una armadura | para lanzas sedientas que se encontraban

apuntando;

Por él vuelve el orgullo a un corazon |/ al que la tierra estruja y por una grieta se hunde.



Rechazo vivir sino con dignidad | por lo que exhibio el combate ya estando abatido.2

¢Acaso hay algo mas elocuente y preciso para describir el rechazo a la opresion practicado por el Imam
(a.s.), que estos versos de este poeta ‘alawi? En otra extraordinaria poesia de “Los Versos Dorados”
del Seiied Haidar, éste dice:

Le impuso elegir entre una de dos | habiendo ya la guerra hecho rechinar sus dientes;
O bien verse sometido, o bien que muera | un alma cuyo sometimiento es rechazado por la grandeza;

Por lo cual le dijo a ésta: “Aférrate a rechazar la tirania, que, | jpor el alma de aquel que efectuo tal

rechazo y lo que la embellecid!,

Que si ésta no encuentra sino investirse de ignominia | jque entonces con la muerte, de su cuerpo se

,}}

despoje
Vio que ser muerto con alevosia es la consigna de los dignos | y un orgullo que engalana su condicion;
Asi, se dirigio a luchar en una batalla en la cual | la muerte derribo a sus campeones.

Conozco muy pocas poesias tan precisas y tan extraordinariamente descriptivas como ésta, puesto que
representd de la manera mas veraz la pujanza del “padre de los libres” y la grandeza de su alma, quien

prefirio la muerte bajo las lanzas a una vida holgada pero con humillacion y sumision.

Esta caracteristica fue heredada por sus nietos. Dijo el martir eterno Zaid Ibn ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.):
“No ha aborrecido un pueblo el calor del combate sin ser humillado”. Es por eso que se alzé contra
el tirano de su tiempo, el omeya Hisham, y fue martirizado en el campo de batalla. También se alz6
contra la tirania y el despotismo omeya su hijo lahia lbn Zaid, siendo él quien recité en el campo de

batalla los siguientes versos:
;Oh hijo de Zaid! ;Acaso no dijo Zaid | que quien anhela la vida vive humillado?
;Sé como Zaid! Puesto que eres de su sangre, | y adquiere una densa sombra en los paraisos.

Este campeodn fue martirizado en defensa de la dignidad islamica la cual era injuriada por el estado

omeya.

También hered6 esa grandeza el Seiied Ar-Radi, uno de los descendientes del Imam Al-Husain (a.s.),

quien dijo:

Siento un rechazo por la opresion que revolotea sobre mi | y que se aparta de ella como un pajaro

silvestre.

El rechazo a la opresion y la grandeza y dignidad del alma conforman uno de los mas importantes



aspectos morales del “padre de los libres”.

2- Su paciencia

Uno de los mas importantes atributos de la moral del “padre de los libres” fue la paciencia ante las
aflicciones y las vicisitudes que le rodearon desde su tierna infancia, al ser testigo de los sucesos
terribles que le acontecieron a su padre cuando se le usurpd su derecho y se le despojo de su legado,
asi como otros oscuros sucesos que le acaecieron. Asimismo vio los padecimientos y desgracias de su
puro hermano durante la época del tirano y faraén de su tiempo, Mu‘awiiah Ibn Abi Sufian, quien le hizo
probar las desgracias, le despojo del Califato y le obligd a escuchar los insultos a su padre, hasta

finalmente envenenarle y matrtirizarle.

Entre las calamidades y desgracias que soporto, fue la aniquilacién de los seguidores de Ah/-ul Bait
(a.s.) a manos del perverso criminal Ziad Ibn Abih, sin tener ningun poder para protegerlos. Otra de las
calamidades que tuvo que soportar fue que el tirano Mu‘awiiah lbn Abi Sufian impusiera a su corrupto y
libertino hijo lazid como califa y gobernante de los musulmanes, por lo cual se alz6 contra su gobierno
para salvar a los musulmanes de los males de este perverso criminal que no dejé aberracion sin
perpetrar. Entre esos actos perniciosos esta el hecho de haber dispuesto como gobernante de Irak a
‘Ubaidul-lah Ibn Ziad, quien era un repugnante engendro a quien le ordené matar al Imam (a.s.) y
aniquilar a su descendencia y compafieros. Para cumplir con esta orden, alistd un ejército y empujo al
nieto del Profeta (s.a.w.) a combatir; rode6 al Imam (a.s.) y a sus companeros desde todas direcciones
y les impidié acceder al agua, al punto que el Imam (a.s.) vio a sus nifios y mujeres pidiendo auxilio a
causa de la sed devastadora. Luego esa banda de viles del ejército omeya cargo contra sus
compafneros e hijos y les ultimé. Ese Imam que estaba siendo probado con tales tragedias, se detuvo
ante los restos de la gente de su casa y de sus compaferos dirigiéndose a ellos con total pasividad y

firmeza, y dijo:

“;Paciencia, oh gente de mi casa! ;Paciencia, oh primos! No veréis ninguna humillacion mas

después de este dia”.

Ninguno de los profetas de Dios fue afligido como lo fue el Imam Al-Husain (a.s.), de manera que no
quedo desgracia por la que no tuviera que atravesar; sin embargo, aceptd todo ello con paciencia y
sometimiento a la orden de Dios, Glorificado Sea, y se satisfizo con Su decreto, conformando esto la
cima de la fe. Hemos mencionado este aspecto del Imam (a.s.) en detalle en el primer tomo de nuestro
libro “La Vida del Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.)”.

3- Su indulgencia

Entre las elevadas virtudes morales del Imam Al-Husain (a.s.) se encuentra la indulgencia, de manera
que a quien le hacia el mal le retribuia con la benevolencia, al igual que su abuelo el Mensajero de Dios

(s.a.w.), cuyas sublimes virtudes abarcaban a toda la gente. La indulgencia del Imam se difundio y la



gente hablaba respecto a la misma. Ejemplo de ello fue cuando uno de sus criados cometio una falta

que ameritaba un correctivo, por lo que el siervo se precipitdé hacia él diciendo:
- iOh sefor! Por cierto que Dios, Glorificado Sea, dice: «Y los que contienen su ira».
El Imam volvid el rostro hacia él con una sonrisa desbordante y le dijo:

- “He contenido mi ira”.

El siervo se apresur6 a decir:

- «Y los que perdonan a la gente».

Otra vez el Imam volvio su rostro hacia él con una sonrisa desbordante y le dijo:
- “Te he perdonado... ;Dejadle en paz! He contenido mi ira...”.

El siervo se precipité a requerir mas de esa benevolencia y agrego:

- «Y Dios ama a los bienhechores».3

El Imam le dijo:

- “Eres libre por la Faz de Dios”.

Luego ordend que se le diera una elevada gratificacidn que cubriera sus necesidades para que no

necesitara pedir a la gente.4

En verdad que esa elevada moral formaba parte de los constituyentes indisociables de la personalidad

del Imam (a.s.), que le acompafiaron durante toda su vida.

4- Su humildad

Entre las elevadas virtudes del Imam Al-Husain (a.s.) esté la humildad y el desdefio al egoismo y la
arrogancia, habiendo heredado ese aspecto de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.) y de su padre el

Amir Al-Mu’minin (a.s.). Entre los ejemplos de su humildad se encuentran los siguientes:

1. Paso junto a unos indigentes que se encontraban comiendo en “As-Suffah” y éstos le invitaron a
comer con ellos, por lo que se bajo de su montura y compartié su comida. Luego les dijo: “Yo he
aceptado vuestra invitacién, ahora aceptad la mia”, y ellos lo hicieron. El les llevé a su casa, les

aliment6 y dio vestimentas, y después ordend que les dieran algunos dirhams (monedas de plata).

2. Pas6 cerca de unos pobres que se encontraban comiendo algo que habian comprado con limosas
que les habian dado. El les saludé y éstos le respondieron el saludo y le invitaron a comer. Se sentd

con ellos y les dijo: “Si esto no proviniera de la limosna yo comeria con vosotros”.5 Luego les invitd



a su casa donde les dio de comer, les dio vestimentas y ordeno que se les diera algo de dinero.6

El Imam (a.s.) se entremezclaba con los pobres, se sentaba con ellos, y les colmaba de su caridad y

benevolencia, para que el pobre no se exaspere por su pobreza, ni el rico sea arrogante por su riqueza.

3. Entre sus elevadas pautas de moral esta que tuvo lugar una discusion entre €l y su hermano

Muhammad Ibn Al-Hanafiiah, y éste ultimo le escribié una carta en la que decia:

“Tu posees un honor que yo no tengo, y una virtud que yo no alcanzo. Nuestro padre es ‘Ali, en ello no
te aventajo ni tu me aventajas. Sin embargo mi madre es una mujer del clan de los Bani Hanifah en
tanto tu madre es Fatima, la hija del Mensajero de Dios (s.a.w.). Si la tierra estuviera repleta de
(mujeres) iguales a mi madre, no se equipararian a la tuya. Si es que lees esta nota mia, ponte tu capa
y tu calzado y ven hacia mi y complaceme. Guardate de que yo te adelante en la virtud sobre la que

tiene preeminencia sobre mi”.

Cuando el Imam (a.s.) leyo la carta de su hermano se apresur6 a complacerle.7 Eso fue una muestra

de sus elevadas pautas de moral.

5- Su generosidad

Entre las elevadas pautas de moral del Imam (a.s.) esta que era dadivoso con aquel que se dirigia a él,
y conformaba un refugio para aquel con quien la vida habia sido injusta, y mediante sus dadivas

colmaba los corazones de felicidad y dicha.
Dice Kaméaluddin Ibn Talhah:

“Se ha vuelto famoso lo que se trasmite de él —esto es, del Imam Al-Husain (a.s.)- sobre que solia
tratar generosamente al huésped, concedia lo que se le requeria, fortalecia los vinculos de parentesco,
auxiliaba al mendigo, vestia al desprovisto de vestimenta, saciaba al hambriento, otorgaba al
endeudado, apoyaba al débil, era benévolo con el huérfano, enriquecia al necesitado, y pocas veces
sucedia que le llegara alguna riqueza y no la distribuyera. Ese es el caracter del magnanimo, la
naturaleza del generoso, la caracteristica del condescendiente y el atributo de quien abarca las mas
elevadas virtudes, de manera que sus continuas acciones dan testimonio de sus obras de generosidad,

y expresan que se encontraba investido de las bondades de un noble caracter”.8

Ocultaba su caridad y actos de bien, de manera que en la oscuridad de la negra noche solia llevar
sacos llenos de comida y dinero a las casas de las viudas, huérfanos e indigentes, al punto de dejarle
esto huellas en la espalda.9 Solia llegarle mucha mercancia y no se levantaba sino hasta haberla
obsequiado toda. 10 Cierta vez Mu‘awiiah envié obsequios y frutos para él y otras personalidades de
Medina, e informé a sus contertulios lo que cada uno de aquellos haria con esos bienes. Respecto al
Imam Al-Husain (a.s.) dijo: “...En cuanto a Husain, empezara repartiéndolos entre los huérfanos de

aquellos que murieron luchando junto a su padre en (la Batalla de) Siffin, y si sobra algo, con eso



sacrificard camellos (repartiendo su carne) o distribuira leche”.

Envi6 un espia para ver qué hacian esas personas y éste le comunicé que hicieron tal como él habia
anunciado, por lo que dijo: “Yo soy el hijo de Hind y el que mas conoce a los de Qureish de entre los de
Qureish”. 11

El Imam no consideraba que las riquezas tuvieran valor mas que para repeler la irrupcion del hambre, la
adversidad y la privacién. Si él hubiera asumido el gobierno no habria quedado la imagen de pobre

alguno en la nacién islamica.

Resenas de su generosidad

Los narradores han transmitido numerosas muestras de la benevolencia del “padre de los libres”, entre

las que se cuentan las siguientes:

1. Con Usamah Ibn Zaid

Usamah enfermé de la dolencia que le ocasionaria la muerte, y el Imam (a.s.) le visité. Cuando se hubo

sentado, Usamah exclamé lamentandose:

Usamah: - “;Ay por la congoja!”

El Imam: - “¢ Qué es lo que te acongoja?”

Usamah: - “Una deuda de sesenta mil”.

El Imam: - “Yo me hago cargo”.

Usamah: - “Temo morir antes de que sea pagada’.

El Imam: - “No moriras hasta que yo la pague por ti".

El Imam Al-Husain (a.s.) se dirigié presuroso a pagarla antes de que Usamah muriera. 12 De esa
manera, hizo caso omiso del hecho de que Usamah se hubiera contado entre aquellos que se negaron
a dar la bai‘ah o juramento de fidelidad a su padre, no retribuyéndole de igual forma sino con la

benevolencia.

2. Con un beduino

Llegd un beduino a ver al Sefior de los Martires -la paz de Dios sea con él- procurando su
magnanimidad, y le dijo:

“Escuché a tu abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.) decir: “Cuando requirais una necesidad pedidla a
cuatro personas: a un arabe noble, a un patrén generoso, a quien se ocupa del Corany lo

memoriza, o al poseedor de un rostro gallardo”. En cuanto a los arabes, te has ennoblecido a través



de tu abuelo; en cuanto a la generosidad, ésta ha comenzado en vosotros y es vuestra conducta en la
vida; en cuanto al Coran, es en vuestras casas que fue revelado; y en cuanto al rostro gallardo, yo
escuché decir al Mensajero de Dios (s.a.w.): “Si queréis verme a mi, entonces mirad a Al-Hasan y

Al-Husain”.

En verdad que estas cuatro nobles caracteristicas se reunieron en la persona del Imam, “padre de los
libres” (a.s.). Luego el beduino se levanté y escribié su necesidad sobre la tierra. El Imam (a.s.) se

volvié hacia él con una desbordante sonrisa y le dijo:

“Escuché a mi padre ‘Ali decir: ‘La benevolencia debe ser en la medida del conocimiento (de
aquel con quien se es benevolente)’, por lo cual te preguntaré acerca de tres cuestiones, y si
contestas una te daré un tercio de lo que tengo conmigo; si respondes dos te daré dos tercios; y
si respondes las tres te daré todo lo que tengo”.

Le dijo eso en tanto le habia sido traido al Imam desde Irak un saco que contenia dinero. El beduino

dijo: - “;Pregunta! Que no hay poder ni fuerza sino en Dios”.
El Imam: - ¢ Cual es la mejor de las acciones?

El beduino: - La fe en Dios.

El Imam: - ¢Qué es lo que salva al siervo de la aniquilacion?
El beduino: - La confianza en Dios.

El Imam: - ¢ Qué es lo que engalana a la persona?

El beduino: - Conocimiento acompafado de indulgencia.

El Imam: - ¢Y si ha fallado en ello?

El beduino: - Pobreza acompafiada de paciencia.

El Imam -ya en tono de chanza-: - ¢Y si ha fallado en ello?
El beduino: - jEntonces un rayo que baje del cielo y le calcine!
El Imam ri6 y le entregoé el saco de dinero.13

Asi es como el “padre del rechazo a la tirania”, era un halito de la moral de su abuelo el Mensajero
(s.a.w.) y una merced de parte de Dios, Glorificado Sea, para con Sus siervos.

3. Con su esclava

Anas narr0 lo siguiente: Me encontraba junto a Al-Husain, y he ahi que llegd a verle una esclava que



sostenia un ramo de flores de arrayan y se lo obsequié. El le dijo: “;Ta eres libre, por la Faz de Dios!”

Anas quedd atonito y le dijo: “j¢ Liberas a una esclava solo porque te trae un ramo de flores de

arrayan?!”.
El Imam (a.s.) le respondié como Dios le educd, diciendo:

“Asi es como Dios, Glorificado Sea, nos educd, al decir: «Cuando os dirijan un saludo,
respondedlo de un modo mejor o devolvedlo de igual manera»;14y algo mejor que lo que ella
hizo, fue liberarla”. 15

Ciertamente que él adopt6 la educacion islamica como método y marché en base a la misma en sus

dadivas, generosidad y en la totalidad de sus asuntos.

4. Con un mendigo

Un mendigo golpe¢ a la puerta del Imam (a.s.) en tanto recitaba lo siguiente:

No se decepcionara hoy quien tiene esperanzas en ti | ni quien toca la aldaba detras de tu puerta;
Tu eres el duefio de la generosidad y su tesoro | habiendo sido tu padre el ejecutor de los corruptos.

El Imam (a.s.) se encontraba ocupado rezando y cuando concluyé salié a ver al mendigo y observd en
él huellas de miseria, por lo que llamo6 a Qanbar para que le trajera lo que quedaba de los gastos y he
ahi que eran doscientos dirhams que habia destinado para la gente de su casa, por lo que dijo: “Ha
venido quien es mas acreedor a los mismos que ellos”, y se los entregd en tanto se disculpaba y

recitaba los siguientes versos:
jTomalos!, y en verdad que ante ti me disculpo, | y sabe que soy solicito para contigo;

Si en la vida tuviéramos (cual Moisés) un baston que se extendiera,! nuestra lluvia (de bendiciones)

sobre ti se verteria;

Pero las vicisitudes de la época son rigurosas | y poco es lo que mi mano tiene en posesion.

El mendigo agradecio esa prodigalidad y procedi6 a elogiarle con los siguientes versos:

Purificados, sin manchas sus vestimentas, / la bendicion discurre sobre ellos donde sean mencionados;

Y vosotros, vosotros sois los encumbrados; | tenéis el conocimiento del Libro y lo que las suras

transmiten. 16

5. Se encontraba el Imam Al-Husain (a.s.) en la Mezquita del Profeta (s.a.w.) y en la misma estaba
‘Utbah Ibn Abi Sufian e lbn Az-Zubair. Un hombre se acercé a ‘Utbah, lo saludé y le dijo: “He matado a

un primo mio y se me requiere la diiah (precio de sangre). ;Acaso puedes darme algo?”. Ordend que



se le dieran cien dirhams, pero el hombre lo encontr6 poco y lo rechazo. Después se dirigio hacia Ibn
Az-Zubair y le plante6 su necesidad. Este ordené que se le dieran doscientos dirhams, pero el hombre
también lo considerd poco y los devolvid. Luego se dirigid al nieto del Mensajero de Dios (s.a.w.) y le

planted su preocupacion. El Imam (a.s.) orden6 que se le dieran diez mil dirhams y agrego:

“Eso para que pagues tu deuda”. Luego ordend que se le dieran otros diez mil dirhams y le dijo: “Con
esto recompone tu situaciéon, mejora tu estado y gasta para tu familia”. El hombre fue dominado

por un oleaje de alegria y felicidad, y en arranque de entusiasmo comenzo a decir:

Me he emocionado y lo que me ha agitado es profundo | y no es por haber alcanzado una (gran)

posicion ni estar enamorado;

Sino que me he emocionado por la familia del Mensajero, | y en la poesia y el habla me surge lo

agradable;
Ellos son los mas generosos y los mas nobles, | y los astros del cielo es por ellos que brillan;

Has aventajado a los humanos en las acciones nobles, | eres el magnanimo y (en ello) no eres

alcanzado;

Tu padre es el que prevalecio en las nobles acciones, | y los mas aventajados, fueron incapaces de

superarle;

Fue mediante él que Dios abrio la puerta de la rectitud, | y es mediante vosotros que la de la corrupcion

se cierra. 17

Estas fueron resefias de su desbordante caridad y benevolencia para con la gente. Con toda esa
generosidad que se transmitioé de él, no procuraba sino la Faz de Dios, Glorificado Sea, y ganar Su

complacencia.

6- Su contricion a Dios

Entre sus elevadas pautas de moral se encuentra su contricion a Dios, Glorificado Sea, y el hecho de
aferrarse a ello, de manera que su amor a Dios influyd en sus emociones y sentimientos. Dicen los
historiadores: Practicé todo aquello que acerca a Dios; es asi que era de mucho rezar, ayunar,

peregrinar, dar limosna y hacer el bien.18 Los siguientes son ejemplos de su piedad:

1. Su temor a Dios

El Senor de los Martires e Imam de los temerosos, tenia un intenso temor a Dios, al punto que uno de

sus companeros le preguntd: “;Qué es lo que hizo que tu temor a Dios fuese tan intenso?”.

Le respondié: “No estara a salvo en el Dia de la Resurreccion, excepto aquel que en el mundo ha



temido a Dios, Glorificado Sea”. 19

Tenia siempre presente a Dios, Glorificado Sea, por lo que cada buena accién que realizaba, la hacia
procurando Su Faz.

2. Su rezo y su ayuno

La mayor parte del tiempo el Imam se encontraba rezando y ayunando.20

Su hijo el Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) se refiri6 a la abundancia de sus rezos diciendo que solia rezar
entre el dia y la noche mil ciclos de oracion,21 lo cual fue confirmado por Ibn Az-Zubair, quien al

enterarse que habia sido muerto, dijo:

“iPor Dios! jEn verdad que lo mataron! Se mantenia en pie prolongadamente rezando durante las
noches, y era profuso su ayuno durante el dia”.22

3. Su peregrinacion a la Casa de Dios

El Sefor de los Martires (a.s.) peregriné a la Casa Sagrada de Dios veinticinco veces a pie,23 en tanto
los camellos eran conducidos delante suyo.24 Realiz6 la mayoria de sus peregrinaciones junto a su
puro hermano el Imam Al-Hasan (a.s.). Solia aferrarse al angulo de la Piedra Negra y dirigirle a Dios la

siguiente letania:

“;Dios mio! Me has agraciado y no me has encontrado agradecido; me has probado con la
afliccion y no me has encontrado paciente; pero ciertamente que Tu no me has quitado la gracia
por dejar de agradecerte, ni prolongaste la adversidad por dejar de lado la paciencia. ;Dios mio!
iDel Generoso sélo surge la generosidad!”.25

4. Sus limosnas

El Senor de los Martires (a.s.) concedia limosnas en abundancia. Solia llevar comida a los pobres en la
oscuridad de la noche.26 Cierta vez hered¢ tierras y otras cosas y las dio como limosna antes de
recibirlas,27 sin procurar con eso mas que la proximidad a Dios, Glorificado Sea.

5. Su compasion y benevolencia

El “padre de los libres” (a.s.) era bondadoso y compasivo con la gente, incluso con sus enemigos. Solia
acoger a quien procuraba su ayuda y responder al pesar de todo apesadumbrado. Asimismo sucedio
después con su noble sepulcro que se convirtié en refugio y amparo para todo oprimido y desposeido.
Dijo al Yauhari:

Te destacaste como cobifo ante la ruina | y fue bendecido tu sepulcro como amparo,

Las épocas se refugian en el mismo, encontrandose | a sus lados los prosternados y los inclinados.



El necio y vil Marwén lbn Al-Hakam buscé el amparo del Imam (a.s.) y de su hermano luego de ser
derrotado en la Batalla del Camello. Esta batalla fue liderada por ‘Aishah para combatir al hermano del
Mensajero de Dios (s.a.w.) y puerta de la ciudad de su conocimiento, ‘Ali Ibn Abi Talib (a.s.). Marwan
requirio de los dos nietos del Profeta (s.a.w.) que intercedieran ante su padre por él. Ellos fueron a ver a

su padre y le dijeron: “¢Te debe dar la bai'ah, oh Amir al-Mu'minin?”, a lo que respondio:

“¢,Acaso no me dio (ya) la bai'ah luego de ser muerto ‘Uzman? ;No necesito su bai‘ah! Esa es una
mano enganosa. Si me jurara la bai'ah, mientras me diera la mano me traicionaria con el dedo
indice. Sabed que él gobernara lo que tarda un perro en lamerse la nariz. El es el padre de los
cuatro machos cabrios. La comunidad encontrara dias sangrientos con él y sus hijos”.

El Imam ‘Ali (a.s.) se refiri6 a Marwan diciendo que era un ejemplo de engaio y traicién, de manera que
si le hubiera dado la mano en juramento de fidelidad al mismo tiempo le habria traicionado con el dedo
indice. Ademas, el Imam en estas palabras hizo un presagio sobre que Marwéan llegaria a gobernar,
solo que por un tiempo muy corto, tan breve como “lo que tarda un perro en lamerse la nariz”, y que el
Califato después estaria en manos de los hijos de éste, quienes se empenarian en asolar y tiranizar a la
gente. ‘Abdul Malik Ibn Marwan designaria luego como gobernante de Irak y otras regiones a Al-Hayyay
Ibn 10suf, quien vertié un alud de dolorosos tormentos sobre la gente, dejando diseminadas por todo el

Irak madres desconsoladas por la pérdida de sus hijos y familias de luto.

Otra de las facetas de la benevolencia del Imam Al-Husain (a.s.) es cuando recibié a Hurr, quien habia
llegado ante él para enfrentarle y combatirle con una division del ejército compuesta por unos mil
jinetes. Estos se encontraban al borde de la muerte a causa de la intensidad de la sed, pero el altruismo
y grandeza de alma del Imam no consintieron que los abandonara a su suerte, por lo que ordené a sus
criados y a la gente de su casa que les dieran de beber asi como a sus caballos. Entre ellos se
encontraba el criminal ‘Ali Ibn At-Ta‘an Al-Muharibi, quien a causa de la intensidad de su sed no podia
beber por si mismo, por lo que el mismo Imam se ocupd de darle de beber. Esa actitud es uno de los
actos de nobleza mas sublimes que hayan sido registrados en el diccionario del humanismo.

7- Su inflexibilidad en relacion con la verdad

Entre las elevadas pautas de moral del “padre de los libres” se encuentra la inflexibilidad en relacion
con la verdad, de manera que la gente no conocia a nadie mas entregado a auxiliar a la verdad que él.

Eché abajo los reductos de la falsedad y socavo las células de la injusticia y la tirania.

El Imam (a.s.) vio que la comunidad islamica se habia sumergido en la opresion y la injusticia, no
quedando en su ambito ninguna sombra para la justicia ni para la verdad. Es por ello que emprendié
rumbo hacia el campo del Yih4d o lucha en el camino de Dios, para hacer prevalecer la Palabra de
Dios, Glorificado Sea, y establecer la Verdad y la Justicia. El anuncié esto en la disertacién que ofrecié

a sus companeros en la noche del diez de Muharram, cuando dijo:



“¢ Acaso no veis que no se actua en base a la Verdad, y que no se prohibe la falsedad? ;Que el

creyente anhele estar con la verdad al encontrar a su Sefor!”.

Ciertamente que aferrarse a la verdad era una de las caracteristicas intrinsecas mas exponentes del
Imam (a.s.). El Profeta (s.a.w.), mediante su conocimiento de lo oculto, habia predicho que su gran

nieto seria quien se levantaria para establecer la Verdad, por lo cual solia colmarle de besos.

8- Su franqueza

Entre las pautas de moral del “padre de los libres” se encuentra la franqueza en sus palabras y
acciones, de forma que en ninguno de los periodos de su vida se valié de la simulacién y el engafo, ni
utilizdé ninguna via torcida ni sinuosa, sino que marcho por el sendero claro que se correspondia con su
conciencia viva. Una de las formas de ese comportamiento brillante se puso de manifiesto cuando Al-
Walid, el gobernador de Medina, le llamd en medio de la noche para informarle de la muerte del tirano
Mu‘awiiah y le requirié que diera la bai‘ah a lazid, y que le bastaba con que lo hiciera durante la noche y

no en publico, pero él se rehusd a hacerlo, rechazando oficialmente la bai‘ah y diciendo:

“Por cierto que nosotros somos la Gente de la Casa del Profeta, el tesoro del Mensaje y a
quienes frecuentan los angeles. Es por nosotros que Dios despliega (los asuntos) y (los) cierra,
en tanto que lazid es un hombre corrupto, que bebe embriagantes, asesino de vidas respetables,
que practica abiertamente la corrupcion y el libertinaje. Quien es como yo no da la bai‘ah a

alguien como él”.

El Imam (a.s.) hizo caso omiso del gobierno y manifesté abiertamente su luminosa opinion de rechazo a

dar la bai‘ah a lazid, en quien confluian todas las bajezas y perversiones.

Otra manifestacion de la franqueza a la que estaba habituado tuvo lugar en su camino hacia Irak
cuando le llegd la dolorosa noticia de la muerte de su representante Muslim Ibn ‘Aqil y la traicion de la

gente de Kufa, y he ahi que dijo lo siguiente a quienes le seguian procurando una vida mejor:

“Muslim ha sido muerto y nuestros seguidores nos han traicionado. Quien de entre vosotros

quiera marcharse que lo haga y sepa que no tiene ningiin compromiso”.

Es asi que se separaron de él los que tenian algun tipo de codicia y permanecieron los elegidos de
entre la gente de su casa y sus companeros.28 Asi, aun en esos graves momentos en los que requeria

de auxiliares y amigos, se abstuvo de instigar y enganar.

Otra de las manifestaciones de esa franqueza, es que en la noche del diez de Muharram reunié a la
gente de su casa y a sus companeros y les inform6 que al dia siguiente él y todos aquellos que lo
acompanfaran serian martirizados. Les dijo eso explicita y llanamente para que estuvieran conscientes
de la situacion, y asi también les ordend que se escabulleran y lo dejaran solo aprovechando la

oscuridad de la noche. Pero esas grandes personas rehusaron abandonarle e insistieron en alcanzar el



martirio junto a él.

Los gobiernos sucumben y los reinos desaparecen, pero esa elevada moral es mas idénea que
cualquier ente viviente para permanecer, puesto que representa los nobles valores sin los cuales el ser

humano no posee dignidad.29

9- Su valentia

Entre las elevadas pautas de moral del “padre de los lideres” se encuentra la valentia y la bravura, de
manera que, en lo que respecta a su solida determinacion e intrepidez, la gente no conocio a nadie
como él en ninguna de las etapas de la historia, habiendo gente que lleg6 a anteponer su valentia a la

de su padre, la cual habia abarcado todos los idiomas de la Tierra.

Sus enemigos quedaron deslumbrados por el brio de su coraje, puesto que no se desmorono frente a
todas las tragedias que le circundaron, sino que cuanto mas tragica se tornaba su situacion, mas se
incrementaba su arrojo y mejoraba su semblante. Luego de que sus compafieros y la gente de su casa
fueran martirizados, se abalanzé contra él el ejército omeya, cuyo numero -segun transmiten los
narradores- ascendia a treinta mil soldados. El cargé contra ellos y éstos se abrieron poniéndose en
fuga —tal como lo expresan los narradores-, como lo hacen las ovejas cuando el lobo arremete contra
ellas. Permanecio firme como una montafa recibiendo estocadas desde todas direcciones, pero sin
flaquear; por el contrario, se mantuvo desafiando a la muerte y menospreciandola. Dijo al respecto el
Seiied Haidar:

Enfrento a la multitud solo, empero | cada miembro suyo, por el pavor que infundia, era una multituad;

Siendo sus dedos las lanzas, y como si el filo | de su espada estuviera estampado con su

determinacion;
Unio la espada con la vida, pareja cuya | dote fue la muerte y su ornato la sangre.
El Selied Haidar también describid su inusitada valentia diciendo:

Mientras él firme permanecia, en la tierra, bajo los guerreros, | una convulsion a los mas impavidos

estremecia;
Mas afianzado a la tierra que su superficie €l estaba | siendo que el pavor, a sus rivales agitaba;
Aumentaba la serenidad en su semblante | mientras ellos, por el temor, palidecian.

Cuando el “padre del rechazo a la opresion” cay6 abatido sobre la tierra, herido y agotado por el
desangramiento, el ejército omeya, intimidado y atemorizado, evitaba acercarsele para rematarle. A este

respecto dijo el Selied Haidar:



Cayo derribado y los guerreros le veian, | aun asi, por el temor, palidecian;
iDe qué manera la guerra se detenia |/ por un abatido que a sus valientes acobardaba!

La gente de su casa y sus comparneros se habian nutrido de ese gran espiritu, y es asi que se
aventajaban para dirigirse a morir con total pasion y sinceridad. El enemigo fue testigo de su bravura e
intrepidez. Se le dijo a uno de los hombres que estaba con Ibn Sa‘d: “;Ay de ti! ; Matasteis a la

descendencia del Mensajero de Dios (s.a.w.)?”, y éste respondio:

“Si tu hubieras sido testigo de lo que nosotros vimos, habrias hecho lo que hicimos. Arremetié contra
nosotros un grupo cuyas manos empufiaban las espadas como si fueran leones hambrientos;
derribaban a los jinetes a derecha e izquierda y se abalanzaban hacia la muerte sin proveerse de
salvoconducto alguno; no anhelaban riquezas, y no habia ningun obstaculo que les impidiera abrevar
del manantial de la muerte o hacerse del poder. Si le hubiéramos dado tregua habrian llegado en tropel

hasta quienes estaban en el campamento, y entonces no habriamos podido hacer nada”.30
Dijo cierto poeta:

Si las rigidas montanas hubieran estado en su lugar | se habrian agitado sobre la planicie y pulverizado
abruptamente;

He ahi a quien erguido, las flechas su rostro perseguian | y quien con arrojo derribaba las lanzas con el
pecho.

Con su valentia excepcional el “padre de los libres” desafié la naturaleza humana, se mofé de la muerte

y escarneci6 a la vida, prefiriendo el martirio a vivir en la humillacion.

Estos fueron algunos distinguidos ejemplos de la moral del Imam Al-Husain (a.s.), la cual conformé una
prolongacién de la moral de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), quien desencadend un estallido de

conocimiento y sapiencia en el orbe.

1. — Sharh Nahy al-Balagah, de Ibn Abil Hadid, t.13, p.249.
2. — Al-Diwén, del Seiied Haidar, p.87.
3. - Sura Al ‘Imran; 3: 134.

call

4. - Haiat Al-Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.), t.1, p. 124.

5. - Al Profeta (s.a.w.), los Imames (a.s.) y sus descendientes les esta prohibido aceptar limosnas (N. del T.).
6. - Haiat Al-Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.), t.1, p. 125.

7. - Nihaiat al-Irb, 1.3, p.260; Alif B4, t.1, p.467.

8. — Matéalib as-Su’dl, p.73.

9. - Haiat Al-Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.), t.1, p. 128.

10. - Ibid.

11. - “Uilin al-Ajbar, .3, p.40.

12. - Haiat Al-Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.), t.1, p.128.
13. - Fad?’il al-Jamsah fi as-Sihah as-Sittah, .3, p.268.
14. - Sura an-Nis&’; 4: 86.



15. - Al-Fus(l al-Muhimmah, de Ibn As-Sabbag Al-Maliki, p. 184.

16. - Ta'rij Ibn ‘Asakir, t. 14, p.185.

17. - Haiat Al-Imam Al-Husain (a.s.), t.1, pp. 129-130, transmitido de ‘Aqd al-Al fi Managib al-Al.
18. - Tahdhib al-Asmé’, t.1, p.163.

19. - Afian ash-Shi‘ah, t.4, p.102.

20. - Tahdhib al-Asmé’, t.1, p.163; Jutat al-Magrizi, t. 1, p. 173.

21. - Ta'rij Al-la‘qlbi, t.2, p.19; Ta’rij Ibn al-Wardi, t.1, p.173.

22. - Ta'rij At-Tabari, t.6, p.273.

23. - Ta'rij Ibn ‘Asékir, t.13, p.254; Siar A'lam an-Nubald’, t.3, p. 193; Mayma‘ az-Zaw&'id, t.9, p.201; Tahdhib al-Asmé&’, t.1,
p.163.

24. - Sifwat as-Safwat, t.1, p.321; Tabagat, de Ash-Sha'rani, t.1, p.63.

25. - Al-Kawékib ad-Durriah, t.1, p.58.

26. - Haiat Al-Imam Al-Husain Ibn ‘Alf (a.s.), t.1, p.135.

27. - Da‘d@’im al-Islam, t.2, p.337.

28. - Anséb al-Ashraf, t.1, p.240.

29. - Haiat Al-Imam Al-Husain Ibn ‘Ali (a.s.), t.3, pp. 119-120.

30. - Sharh Nahy al-Baléagah, t.3, p.263.

—_

El Imam As-Sayyad (a.s.)

No hay en la historia quien se asemeje al Imam Zain Al-‘Abidin en sus bellas virtudes y elevacion
personal, salvo sus padres quienes iluminaron la existencia mediante sus cualidades, su genialidad y

profunda fe en Dios, Glorificado Sea.

Este gran Imam es un modelo inigualable en la historia de la humanidad, a causa de los valores
altruistas y atributos virtuosos que poseia, los cuales se elevaron hasta los mas sublimes niveles de

perfeccion. Entre los mismos se encuentran los siguientes:

Sus mas elevadas virtudes

1- Su tolerancia

La tolerancia es uno de los mas elevados atributos con los que se distingue el ser humano, y el Imam
As-Sayyad (a.s.) se contaba entre las personas mas tolerantes y que mas contenian su enfado. Los

narradores han mencionado muestras de su tolerancia; entre éstas:

1. El tenia una sierva que le vertia el agua cuando queria hacer la ablucién para el rezo, y cierta vez,
por accidente, se le solto la jarra de las manos y cay6 sobre su noble rostro, lo cual le provocé una

herida abierta. Inmediatamente ella dijo:

Dice Dios, Majestuoso e Imponente: «Y los que contienen su iray.



El Imam seguidamente le respondié con amabilidad: “He contenido mi ira”.

La sierva anhel6 una mayor indulgencia y muestra de nobleza de parte del Imam (a.s.), por lo que

procuré mas de su favor diciendo:

«...Y los que perdonan a la gente».

El Imam le contestdé con amabilidad:

“Dios te ha perdonado”.

La sierva aspir6 al favor y amabilidad del Imam (a.s.) y dijo:
«Y Dios ama a los bienhechores». 1

El Imam procedié con ella con mayor benevolencia diciendo:
“iVete! ;Eres libre!”.2

2. Entre las muestras de su tolerancia esta lo siguiente: un individuo de entre los mas viles de la
sociedad profirié maldiciones e insultos al Imam (a.s.) sin motivo alguno, y el Imam le respondi6é con

benevolencia:

“;Oh joven! Tenemos por delante una cuesta empinada; si es que llego a atravesarla entonces ya
no me importara lo que dices, y si quedo desconcertado en la misma entonces seré peor de lo

que dices”.
De esta manera, el Imam no se molestd por la groseria de esa persona carente de moral y educacion.

3. Otra muestra de su gran tolerancia es que cierta vez salié de la mezquita y una persona se apresuro
a insultarle. Los presentes quisieron escarmentarle pero el Imam (a.s.) se los impidio y se dirigidé hacia

el hombre, y con una sonrisa rebosante le dijo:
“Lo que Dios ha cubierto de ti es mayor. ; Acaso necesitas algo para que te ayudemos?”.

El hombre se avergonzé y desed que lo tragase la tierra. El Imam se compadecié de él y le colocé la
tunica negra que traia puesta y ademas ordend que se le dieran mil dirhams. Tras esto el hombre se
encaming, y cada vez que veia al Imam (a.s.) le honraba y enaltecia diciendo: “Ciertamente que eres

de los hijos de los profetas”.3

4. Entre las muestras de su tolerancia esta que una persona le agravio y el Imam (a.s.) volvié su rostro,

pero el infame se dirigié a él diciéndole: “iEs a ti a quien me refiero!”.

Y el Imam (a.s.) inmediatamente le respondio: “Y es de ti que yo me aparto”.



De esta manera, el Imam (a.s.) se marcho sin corresponderle del mismo modo,4 anteponiendo las

palabras del Altisimo que expresan: «Y apartate de los ignorantes».5
5. Muestra de su elevada tolerancia es que una persona le insultd, pero él (a.s.) le dijo:

“Si es que somos como dices, entonces pedimos perdén a Dios; y si no somos como dices, que

Dios te perdone a ti”.
El hombre se sintié consternado y comenz6 a pedir perddn al Imam diciendo:
“iQue yo sea sacrificado por ti! No es cierto lo que dije. {Perdéname!”.

El Imam (a.s.) fue amable con él y le dirigi6é apacibles palabras y se comporté con una exaltada moral,
de manera que conquistd su corazén y pensamientos completamente, el hombre le pidi6 perdén y
empezé a decir:

“Dios bien sabe donde dispone Su Mensaje, entre quienes le place”.6

Estas fueron algunas muestras de su gran tolerancia que narraron los historiadores y las cuales ponen

de manifiesto capacidades ilimitadas en las virtudes en él plasmadas.

2- Su benevolencia para con la gente

Entre las elevadas pautas de moral del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) esta su benevolencia para con la
gente. Su noble corazén desbordaba misericordia y afecto por las personas. Muestra de su gran
benevolencia era que si sabia que alguien tenia una deuda y que esa persona tenia afecto por él, se

apresuraba a saldarle la deuda.7

Entre sus elevadas pautas de moral esta que tomaba la iniciativa de satisfacer las necesidades de la
gente por temor a que alguien mas lo hiciera y se viera privado de la recompensa de ello. Cierta vez

dijO:

“Si es que mi enemigo viene a verme con alguna necesidad me apresuro a satisfacérsela por
temor a que alguien se me adelante, o bien, a que se libere de esa necesidad y yo pierda la
oportunidad de alcanzar esa virtud”.8

Narré Az-Zuhri lo siguiente: Me encontraba con ‘Ali Ibn Al-Husain cuando llegé uno de sus

companeros y le dijo:
“Tengo una deuda de cuatrocientos dinares y no puedo saldarla, y tengo familia a quien sustentar”.
Pero el Imam (a.s.) no tenia ninguna riqueza para asistirle por lo que lloro y dijo:

“;Qué desdicha o adversidad puede ser mas grande para un creyente libre que ver a su hermano



creyente en estado de pobreza y no poder cubrir su necesidad!”.9

Asi es, la benevolencia era una cualidad intrinseca de este gran Imam quien no tenia parangon, a
excepcion de sus grandes padres quienes fueron creados para la virtud, la benevolencia y ser

caritativos con la gente.

1. Su benevolencia para con sus enemigos

Entre las muestras de su gran benevolencia y elevacion personal incluso en relacién con sus enemigos,
esta lo sucedido con Isma‘il Ibn Hisham Al-Majzimi, quien fue gobernador de Medina y sentia un
intenso rencor y hostilidad por la familia del Profeta (s.a.w.). Solia ser muy agresivo con el Imam Zain
Al-‘Abidin (a.s.), en tanto insultaba publicamente a Amir Al-Mu’minin ‘Ali (a.s.) desde los pulpitos como
forma de lograr mayor proximidad hacia sus patrones los Omeyas. Cuando Al-Walid lbn ‘Abdul Malik
asumio el Califato, procedio a destituirle a causa de diferencias que habia entre ambos desde antes que
asumiera el Califato, y por eso mismo ordeno6 que se le detuviera ante la gente para que resarciera sus
derechos infringidos. Isma‘il temié como mas se puede temer del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) a causa

de la cantidad de veces que le habia agraviado y faltado a sus derechos, por lo que dijo:

“No temo mas que de ‘Ali Ibn Al-Husain, puesto que es una persona virtuosa cuyas palabras con

relacién a mi seran escuchadas”.

iPero observad la sublimidad del Imam! Se apresur6 hacia él con una rebosante sonrisa y le ofrecié

ocuparse de lo que necesitara por la situacién adversa que atravesaba, diciendo:

“;Oh primo! Que Dios perdone tus faltas. En verdad que me desagrada lo que se ha hecho
contigo. Pidenos lo que desees”.

Isma‘fl Ibn Hisham quedé consternado y comenzé a decir:
“Dios bien sabe dénde dispone Su Mensaje entre quienes le place”. 10

¢ Observais esa moral que refleja aquella de los profetas que construyeron el mundo mediante sus

virtudes?

2. Su suplica para sus enemigos

Observa como este gran Imam suplicaba por sus enemigos que le habian oprimido y transgredido sus

derechos. Decia:

“;Dios mio! A cualquier siervo que haya tomado de mi lo que le has prohibido, que me haya
menoscabado habiéndoselo Tu vedado y que haya muerto cargando injusticias en mi contra o
las hubiera realizado y se encontrara con vida, ;perdénale los errores que cometié en mi contra,

y sé indulgente con él por lo que dej6é de hacer por mi. Y no le detengas por lo que perpetré en



mi contra, ni le pongas al descubierto por lo que haya tomado de mi, sino que dispén el perdén
que le he dispensado y la limosna que le he otorgado como la mas pura de las limosnas de los
dadivosos y como el mas elevado de los medios de union de los proximos a Ti. Por mi perdén a
ellos dispénsame Tu perdon, y por mi suplica por ellos, Tu misericordia, de manera que cada
uno de nosotros tenga la dicha de Tu favor y cada uno de nosotros alcance el triunfo por Tu
gracia”. 11

En lo concerniente a la benevolencia, este Imam fue modelo sin parangén en la historia de la
humanidad -a excepcidn de sus padres- puesto que era un mundo de nobleza y elevacién personal a

un punto que no se puede describir y para lo cual faltan las palabras.

3. Satisfacer las necesidades de la gente

Otra manifestacion de las cualidades y atributos del Imam (a.s.) es que solia apresurarse a satisfacer
las necesidades de las personas, aunque tal necesidad la tuviera quien le era el mas hostil entre la
gente. Los historiadores narran que un grupo de musulmanes fueron apresados por el poder
gobernante, por lo que se ampararon en el Imam a quien le requirieron que intercediera por ellos frente
a ‘Abdul Malik Ion Marwan. El accedid y viajé hasta Siria para resolver su asunto. Alli se encontré con el
Soberano del Estado, ‘Abdul Malik, quien quedd admirado al ver las huellas de la prosternacion en el

Imam, y le dijo:

“Es manifiesto en ti tu estado de abnegacion. Con anterioridad, Dios, Glorificado Sea, ya te habia
dispensado Su favor, pues eres parte del Mensajero de Dios (s.a.w.), de quien eres descendiente
proximo y con quien posees solidos lazos de parentesco. Tienes una gran virtud que se encuentra por
sobre la gente de tu casa y tus contemporaneos. Se te otorg6 virtud, conocimiento, religiosidad y piedad

como no le fue concedido a nadie antes a excepcién de tus ancestros”.

De este modo, recibié al Imam con amabilidad y mencionando sus virtudes y cualidades, y cuando hubo

terminado de hablar, el Imam (a.s.) le dijo:

“Todo lo que mencionaste es por el favor, apoyo y asistencia de Dios, Glorificado Sea. ¢Y como
puede agradecérsele por lo que agracié? El Mensajero de Dios (s.a.w.) solia mantenerse en pie
rezando hasta que sus pies se entumecian, y soportaba la sed realizando ayunos hasta que se le
secaba la boca, de manera que se le dijo: “;Oh Mensajero de Dios! «;Acaso Dios no perdono tus
faltas pasadas y venideras?»12”, a lo que respondio: “¢Acaso no seré un siervo agradecido?”.

El Imam sigui6 diciendo:

“La alabanza sea para Dios por aquello con lo que nos ha favorecido y concedido. Suya es la
alabanza en esta vida y en la otra. ;Por Dios! Aunque mis miembros fueran despedazados y mis
pupilas cayeran sobre mi pecho, no podria agradecer a Dios, Majestuoso e Imponente, ni una
centésima parte de una sola de entre todas Sus Mercedes, las cuales no pueden llegar a



enumerar aquellos que computan; es mas, ni siquiera una sola de Sus mercedes podria ser
correspondida a pesar de toda la alabanza de los glorificadores. ;No, por Dios! ¢ Podria ser que
Dios me vea sino en un estado en el que nada me distrae de agradecerle, y de manifestar Su
recuerdo en la noche y en el dia, en secreto y abiertamente? Si no fuera porque mi familia, y
asimismo el resto de la gente -tanto intimos como personas en general- tienen un derecho
sobre mi, el cual me cabe cumplir en la medida de lo posible y de mi capacidad, lanzaria mi vista
al cielo y mi corazén hacia Dios, para luego no retornarlos hasta que Dios resuelva sobre mi. Y
El es el Mejor de los que juzgan’.

Luego el Imam (a.s.) lloré intensamente, de modo que el tirano ‘Abdul Malik se desmoroné frente a este

gigante de la fe y la piedad, y dijo con admiracion:

“1Cuan grande es la diferencia que existe entre un siervo que procura el Mas Alla y se esfuerza por ello
con denuedo, y entre aquel que procura la vida mundanal por donde fuera que ésta pueda llegarle, sin

gue nada le corresponda en suerte en el otro mundo!”.

De esa manera, ‘Abdul Malik acepté la mediacion e intercesiéon del Imam (a.s.) por esas personas y les
liberd. 13

Esta narracion expresa la gran importancia que daba el Imam a satisfacer las necesidades de la gente y
a salvarle de las adversidades, como asi también muestra la espiritualidad del Imam (a.s.) y el modo en

que el tirano ‘Abdul Malik se sometié a su santidad y sublimidad.

3- Su generosidad

El Imam Zain Al-‘Abidin era el mas magnanimo entre la gente y el mas caritativo con los débiles y los
pobres. Los narradores han transmitido numerosas muestras de su magnanimidad y generosidad, entre

las que se cuentan las siguientes:

1. Con Muhammad Ibn Usamah

Muhammad Ibn Usamah enfermé y el Imam (a.s.) fue a visitarle, y tras unos momentos prorrumpié en

llanto. El Imam le pregunto:

- “¢Qué es lo que te hace llorar?”.
- “Tengo una deuda”.

- “¢Cuanto debes?”.

- “Quince mil dinares”.

- “Yo me hago cargo”.



El Imam no se levant6 de esa reunion sin antes saldar por él esa deuda, 14 y de esa manera le elimind
la preocupacion. Anteriormente el Imam Al-Husain (a.s.) habia visitado al padre de Usédmah en su
enfermedad, y éste se quejé ante él de una gran deuda de cien mil dinares que tenia, y el Imam (a.s.)

se la saldd en ese mismo momento.

2. Alimentar en forma colectiva

Entre las muestras de su generosidad y magnanimidad esté que daba de comer a la gente todos los

dias al mediodia en su casa. 15

3. Sustentar a cien familias

Como parte de su desbordante generosidad esta que mantenia y sostenia anénimamente a cien casas

de Medina, 16 en cada una de las cuales vivia un numeroso grupo de personas.

La generosidad formaba parte de su idiosincrasia y él consideraba que eso le acercaba a Dios,

Glorificado Sea, por lo cual era generoso con todo lo que poseia.

4- Sus limosnas

Uno de los asuntos mas amados por el Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) era hacer que los pobres
recompusieran su vida de adversidad y privacion transforméandola en una de holgura y prosperidad.

Solia decir:

“No hay hombre que dé limosna a un indigente desposeido suplicando éste algo para él en ese
momento, sin que ello le sea respondido”. 17

Las siguientes son muestras de su caridad:

1. Dar en caridad su propia ropa

El Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) vestia excelentes ropas en el invierno y cuando llegaba el verano las
daba como limosna, o bien las vendia y daba su coste como limosna. Durante el verano solia vestir dos

prendas de género egipcio, a las que daba como limosna cuando llegaba el invierno,18 y solia decir:

“Me avergonzaria ante mi Sefior si comiera del coste de una vestimenta con la cual adoré a
Dios”. 19

2. Dar en caridad lo que mas le gustaba

El Imam Zain Al-‘Abidin (s.a.) solia dar en caridad lo que mas le gustaba.

Cuentan los narradores: El solia dar como limosna almendras y azucar, y cuando se le pregunté por

ello, recitd las palabras del Altisimo que dicen: «No alcanzaréis la benevolencia hasta que deis en



caridad lo que (mas) os gusta».20

Los historiadores narraron que le gustaban las uvas y que una vez que se encontraba ayunando, al
momento de cortar el ayuno su sirvienta le ofrecié un racimo de uvas; en ese instante llegé un mendigo
y él ordend que se le diera ese racimo. La sirvienta envié a que le compraran mas y se lo volvio a
ofrecer al Imam. Otro mendigo toco a la puerta y €l ordend que le dieran ese racimo. La sirvienta envio
a que le compraran mas y otra vez se lo ofrecié al Imam. Un tercer mendigo tocé a la puerta y el Imam
también se lo entregd.21 Con ello se asemej6 a sus grandes ascendientes quienes por tres dias
seguidos, habiendo estado ayunando, dieron la racion de comida que tenian al indigente, al huérfano y
al prisionero liberto, por lo que Dios reveld respecto a ellos la Sura “Hal Atd” (n° 76), la cual
permanecera como una sefial de su nobleza a lo largo de las épocas, hasta que la Tierra y quien se

encuentre sobre ella retornen a Dios, Glorificado Sea.22

3. Dar en caridad la mitad de sus bienes

En dos oportunidades el Imam (a.s.) dividié sus bienes en dos, quedandose con una parte y dando en

caridad la otra mitad a los pobres e indigentes.23

4. Dar caridad en secreto

Una de las cosas que mas amaba el Imam (a.s.) era dar caridad ocultamente, por temor a que alguien
de entre la gente le reconociera. De esa manera queria unir su alma y la de los desprovistos a quienes
abastecia al vinculo del amor a Dios, Glorificado Sea. El solia incentivar a que se hiciera caridad en
secreto diciendo: “La misma apaga la ira del Sefor”.24

Solia salir al final de la noche oscura para hacer llegar a los pobres sus obsequios y dadivas en tanto
éstos no le reconocian, al punto que los pobres se acostumbraron a ello y le esperaban parados en las
puertas de sus casas, y cuando le veian se comunicaban mutuamente la buena noticia, diciendo:

“iLlego el del costal!”.25 Habia una persona de entre sus familiares a quien el Imam (a.s.) solia darle

(113

dinares de manera anénima durante la noche, pero este ‘alawi decia: “Ali Ibn Al-Husain no se ocupa
de mi”, e incluso suplicaba en su contra. El Imam (a.s.) escuchaba eso pero lo pasaba por alto. Cuando
el Imam (a.s.) fallecié, al dejar de recibir esas dadivas este ‘alawi supo que quien se habia ocupado de
él era el mismo Imam. Debido a ello, comenzé a dirigirse a su tumba a llorar y disculparse.26 Dijo Ibn
‘Nishah: Escuché a la gente de Medina decir: “No extrafiamos la caridad en secreto hasta que murié

‘Ali Ibn Al-Husain”.27

El Imam (a.s.) era sumamente discreto en sus dadivas y limosnas, de manera que cuando le daba algo

a alguien se cubria el rostro para que nadie le reconociera.28

Narré Adh-Dhahabi: El solia dar abundante caridad en secreto,29 y ponia la comida que distribuia a los

pobres en un costal que cargaba sobre su espalda, lo cual le dejé huellas en el cuerpo.30



Narrd Al-la‘qUbi que cuando se le efectud el bafo ritual a su cuerpo tras fallecer, vieron sobre los
hombros del Imam (a.s.) costras de heridas y callosidades como las de los camellos, por lo que
preguntaron a su familia: “;Qué son esas marcas?”, y dijeron: “Es por cargar los alimentos que por la

noche llevaba a las casas de los pobres”.31

El Imam (a.s.) no procuraba elogio alguno ni recompensa por su caridad y benevolencia para con los
pobres, y sélo anhelaba la complacencia de Dios, Glorificado Sea, y lo que le aproximaba a El, teniendo
siempre presente las palabras del Altisimo que expresan: «Aquellos que hacen caridad con sus
bienes en la senda de Dios, y luego no hacen que sea seguida del hecho de echarla en cara, ni
de molestias, esos tendran su recompensa ante su Sefor y no tendran temor, ni se

atribularan» .32

Narr6 Az-Zuhri: Vi a ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.) en una fria noche cargando harina sobre sus hombros y le

pregunté:
- “;0h hijo del Mensajero de Dios! ¢Qué es eso?”.
El Imam respondi6 en voz baja:

- “Estoy preparandome para un viaje y estoy disponiendo las provisiones que cargo en un lugar

inexpugnable”.
Az-Zuhri no entendio lo que se propuso el Imam, por lo que se apresur6 a decir:
- “Este es mi sirviente y las puede cargar por ti’.

El Imam (a.s.) no le respondié y Az-Zuhri le rogd que le permitiese llevarselas él mismo, pero el Imam
insisti6 en su postura vy le dijo:

- “Pero yo no puedo dejar de hacer lo que me salvaguardara en mi viaje y mejorara mi llegada
adonde quiero ir. Te pido por Dios que sigas tu camino hacia donde te proponias”.

Az-Zuhri se fue y después de unos dias se encontr6 al Imam (a.s.), y suponiendo que él se encontraba

a punto de partir a un viaje cuyos detalles no queria informarle, le dijo:
- “;0h hijo del Mensajero de Dios! No veo los preparativos de ese viaje que (todavia) no realizaste”.

El Imam (a.s.) le informé que el viaje que se proponia era el viaje hacia la morada de la Verdad,
diciendo:

- “;Oh Zuhri! No es como supusiste, sino que me referia a la muerte, y es para la misma que me
preparo. Ciertamente que prepararse para la muerte implica abstenerse de lo prohibido y ser

generosos al hacer caridad”.33



Con su benevolencia y asistencia a los pobres el Imam (a.s.) no procuraba otra cosa mas que la

complacencia de Dios, Glorificado Sea.

5- Su paciencia

Otro de los rasgos caracteristicos del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) fue la paciencia ante los graves
sucesos con los que fue probado, a un grado tal que nadie fue afligido como este gran Imam. Las
calamidades y dolorosas contingencias le circundaron desde que llegé a este mundo hasta que lo
abandond. Sufri6 la pérdida de su madre al inicio de su infancia sin poder nutrirse de su ternura 'y
carifio. Asimismo, aun siendo un nifio fue testigo del martirio de su abuelo Amir Al-Mu’minin ‘Ali (a.s.) a
manos de un perverso criminal, como lo fue ‘Abdurrahman Ibn Mulyam. A ello le sigui6 la gran
desgracia de la traicion del ejército de la que fue objeto el Imam Al-Hasan (a.s.), por lo que tuvo que
acogerse al acuerdo de paz. Al asumir Mu‘awiiah Ibn Abi Sufian la direccion del gobierno y actuar
despoticamente, derramando la sangre pura de quienes profesaban la lealtad a Ah/-ul Bait (a.s.), se
produjo una grave crisis para los seguidores de Ah/-ul Bait (a.s.). Mu‘awiiah les arrancaba los ojos y a
muchos los arrojo en las mazmorras de las prisiones anulando sus derechos civiles. Luego asesinaria al
nieto del Profeta (s.a.w.), el Imam Al-Hasan (a.s.), envenenandolo, y finalmente impondria a su hijo
lazid como gobernante sobre los musulmanes, obteniendo para él la bai‘ah o juramento de fidelidad
mediante la fuerza, a sabiendas de que era un licencioso, un corrupto, y un depravado carente de todos
los valores humanos. Luego de la muerte del tirano Mu‘awiiah, exploté la gran revolucién del Sefior de
los Martires y “padre de los libres”, el Imam Al-Husain (a.s.), para salvar a los musulmanes del
gobierno omeya el cual se proponia destruir los valores islamicos y aniquilar las reservas de

espiritualidad y los logros culturales e intelectuales que éstos habian alcanzado.

El Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) vio a las bandas criminales del ejército de la incredulidad rodeando a su
padre en el territorio de Karbald’, y recolectando las nobles cabezas de la Gente de la Casa del Profeta
(s.a.w.) y sus nobles comparieros. Los criminales habian rodeado al Imam Al-Husain (a.s.) -ese
pionero de la justicia social en el mundo del Islam- en tanto le asestaban golpes de espada y lo
atravesaban con las lanzas, hasta que murid martir, en defensa del Islam y en defensa de la dignidad
de los musulmanes. Tras ello, rodearon al Imam Zain Al-‘Abidin siendo que se encontraba sumamente
enfermo, habia perdido a la gente de su casa y habian quemado su refugio y el de las sefioras de la
familia del Profeta (s.a.w.), despojandolas de sus mantos. Le llevaron prisionero -junto a los retofios de
la familia de la Revelacion- ante el bastardo, vil y criminal que era Ibn Maryanah, quien traté al Imam
(a.s.) con insultos y desprecio queriendo matarlo, pero su tia, la hija de la Sefiora de las Mujeres del
Universo, Zainab (a.s.), le salvé. Luego el Imam fue llevado junto a las mujeres de Ah/-ul Bait (a.s.)
ante otro vil como lo fue lazid Ibn Mu‘awiiah, y pasé por aflicciones y desgraciados sucesos que

enardecen los corazones.

Degust6 las mas terribles tragedias con paciencia y resignado sacrificio, delegando sus asuntos a Dios,
Glorificado Sea, y estando complacido con Su designio. jQué alma angelical y noble era la suya, la cual



era la continuacién de las almas de sus padres, quienes ofrendaron sus vidas a Dios, Glorificado Sea,
se sacrificaron abnegadamente al servicio del Islam, y se armaron de paciencia frente a los oscuros
sucesos que padecieron. El Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) veia a la paciencia como un botin de guerra,34

y como la cabeza de la obediencia a Dios, Glorificado Sea.35

La fuerza de la personalidad del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) y su resistencia ante los pasmosos

sucesos, hacen que se cuente entre las personalidades mas excepcionales a lo largo de la historia.

6- Su dignidad y su rechazo a la opresion

Entre las elevadas pautas de moral del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) se cuentan la dignidad y el rechazo
a la opresion, habiendo heredado esas caracteristicas sin iguales de su padre, el sefior de los que
rechazaron la opresion, quien marché hacia la muerte con grandeza y orgullo en pro de su honor y

dignidad. El fue quien habia dicho a las huestes criminales de lazid:

“:Por Dios! Que no extenderé mi mano hacia vosotros como lo hace un humillado, ni os

reconoceré como lo hace un esclavo”.

También dijo: “No veo en la muerte sino felicidad, y en el hecho de vivir junto a los opresores sino
hastio”.

Esa caracteristica tomé cuerpo en su hijo el Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.), quien dijo:

“El mundo parece insignificante para aquél que considera digna su propia alma”.36
También dijo:

“No me gustaria expresar algun gemido, y para evitarlo entregaria bienes abundantes”.37

Cuando fue llevado como prisionero a Siria, no requirié nada de los guardias a quienes se les
encomendo vigilarlo, como asi tampoco hablé a ninguno de ellos, como forma de preservar su orgullo y

de menospreciarles y desdenarles.

Entre las muestras de su elevada moral esta que uno de sus tios le despojo injustamente de algunos de
sus derechos mientras él se encontraba en La Meca. En ese entonces Al-Walid, quien era el Califa
gobernante, habia llegado para las ceremonias de la Peregrinacion. Se le dijo al Imam: “Si se lo
pidieras a Al-Walid, te restituiria tu derecho”. El respondié con las siguientes palabras, las cuales

conforman una frase eterna en el mundo de la honorabilidad:

“¢ Acaso en el Santuario de Dios, Majestuoso e Imponente, pediré de otro fuera de Dios,
Majestuoso e Imponente? Yo me avergiienzo de pedir algo del mundo a Quien lo cred, {cémo lo

pediré entonces de otra criatura como yo?”38



Entre las muestras de su grandeza y orgullo esta que nunca se valié de su proximidad al Mensajero de
Dios (s.a.w.) para beneficiarse ni de un solo dirham,39 puesto que rechazaba todo aquello que se

contradecia con su sublime personalidad.

7- Su valentia

Entre sus peculiaridades se encuentra la valentia, puesto que se contaba entre los mas valientes de la
gente y a la vez era el de mas sangre fria. Entre las muestras de su excepcional valentia esta que
cuando fue llevado como prisionero ante el criminal Ibn Maryanah, no le presté atencién y no se sometio
a su orden. El tirano le enfrent6é con palabras de regodeo, pero el Imam (a.s.) le respondié con
encendidas palabras que para el despreciable tirano fueron peor que el golpe de las espadas, por lo
que se encolerizo de rabia y ordend a sus esbirros que le mataran. Sin embargo, el Imam (a.s.) no se

atemorizo y le dijo con total serenidad:

“¢ Acaso no sabes que ser matados es una costumbre para nosotros y que nuestra dignidad es el

martirio?”

La hija de la Profecia, Zainab —la paz sea con ella- acudié presurosa para salvarle de ese criminal, de

manera que si no fuera por ella se habria truncado la descendencia de Al-Husain (a.s.).

Entre sus muestras de valentia estd que cuando fue llevado prisionero ante lazid Ibn Mu‘awiiah -el
Cosroes de los arabes-, el Imam (a.s.) le enfrentd con bravura, y le recrimind el gran crimen que
perpetrd al exterminar a la descendencia del Mensajero de Dios (s.a.w.). Habl6 en la corte omeya
dando su histérica disertacion que despertd a las masas y dejé en evidencia a lazid, lo que le aparejaria

que, tras un corto tiempo, de su trono se bajara a la tumba.

El Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) heredd la valentia de su abuelo el Imam Amir Al-Mu’minin y de su padre
el Imam Al-Husain —-con ambos sea la paz-, que fueron de entre los mas valientes que Dios haya
creado, de manera que en el mundo del Islam no habia quien se les igualara en heroismo, bravura,

poder de decision y firmeza en defensa de la Verdad.40

8- Estar exento de egoismo

Entre las elevadas pautas de moral del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) se encuentra el hecho de que
estaba completamente exento de egoismo, del cual no habia vestigios en su caracter ni le regia en
absoluto. Entre las muestras de ello esta que cuando queria viajar lo hacia con algun grupo de gente
que no le conociera para de esa manera poder servirles sin que le sirvieran a él. Cierta vez viajo con un
grupo que no le conocia, y mientras él se encontraba sirviéndoles le vio una persona que le reconocio,

por lo que alz6 su voz diciendo:

- “;Pobre de vosotros! Acaso no sabéis quien es éste?”



- “No le conocemos”.

- “{Este es ‘Ali Ibn Al-Husain, el Remanente de Dios en la Tierra, y Su Prueba por sobre la creacién!”
La gente se apresurd hacia el Imam (a.s.) y comenz6 a besarle las manos y los pies diciendo:

- “¢ Acaso quieres hacernos ingresar en el Fuego del Infierno? ;Qué te llevo a hacer eso?”

El les respondié con una voz suave y un dulce tono:

- “Me tocé viajar con gente que me conocia y a causa del Mensajero de Dios (s.a.w.) me
dispensaban lo que no me merecia, por lo cual temi que me dispensarais algo similar. Es por ello

que viajar de incégnito era preferible para mi”.41

¢ Observais esa elevacion y perfeccion ilimitada que poseia el Sefior de los musulmanes y el Imam de

los temerosos?

Entre sus elevadas pautas de moral estd que cuando caminaba por las calles y veia alguna piedra o
guijarro que pudiera molestar a los transeuntes, se bajaba de su montura y lo apartaba del camino con
sus propias manos.42 Asimismo, cuando marchaba sobre su mula por el camino, al toparse con quien
entorpecia su marcha no decia: “At-tariq, at-tariq” (jAbran paso!), como se hacia usualmente, sino que

decia: “(El camino) es comun de todos, y no puedo apartar a nadie”.43

Ese caracter moral expresa las virtudes de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), quien cambid el

curso de la historia del mundo mediante su sublime moral.

9- Su desapego de lo mundano

Otra manifestacion de la moral del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) era su desapego del mundo y su
completo rechazo a sus ornamentos y fastuosidad, de manera que no le seducia la vida mundanal, ni

accedia a ninguna de sus pasiones.

Los expertos en biografias son unanimes en que era el mas desapegado entre la gente. Se le pregunto

a Az-Zuhri acerca del mas desapegado de la gente y respondié: “Ali ibn Al-Husain”.44

Cierta vez vio a un mendigo sollozando por lo que le habia tocado en suerte del mundo. El (a.s.) quedé
impresionado y dijo: “Aunque tuviera el mundo en la palma de la mano y luego se le cayera, no

seria adecuado que llorara por ello”.45

El desapego del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) estaba basado en el temor a Dios, la piedad y la
abstencion respecto a las prohibiciones de Dios, Glorificado Sea, manteniendo la precaucién en los
asuntos de la religion. Asi era el desapego de sus padres, quienes estuvieron exentos de todas las

inclinaciones materiales y marcharon sobre la senda de la verdad.



10- Su contricion a Dios

Pero la mas exponente de las virtudes morales del Imam Zain Al-‘Abidin (a.s.) es su contricion a Dios,
Glorificado Sea, y la consagracién a El. Se dedico integramente a su obediencia a Dios del modo mas
sublime, por tener la plena certeza de que procurar el amparo de otro fuera de El, Glorificado Sea, sélo
acarrea la decepcion y la perdicion. Cierta vez pasé junto a un hombre que se encontraba sentado en el

umbral de la puerta de una persona adinerada, por lo cual el Imam le dijo:
- “¢Qué te llevo a sentarte en el umbral de la puerta de esta persona derrochadora y altiva?”.
- “El infortunio” (esto es, la pobreza y la necesidad).

- “iLevantate! Te guiaré a la puerta de Quien es mejor que el dueino de esa puerta, y a un Seior
que es mejor que él”. El hombre aceptd y marcho con él hasta que llegaron a la Mezquita del

Mensajero de Dios (s.a.w.); entonces le dijo:

- “Oriéntate a la giblah, reza dos ciclos de oracidén, y eleva tus manos en suplica a Dios,
Glorificado Sea; después bendice a tu Profeta. Luego, suplica mediante (las palabras de) las
ultimas aleyas de la Sura Al-Hashr (n° 59), las seis aleyas del principio de la Sura Al-Hadid (n°
57) y las dos aleyas del comienzo de la Sura Al Imran (n° 3). Tras ello, pidele a Dios, Altisimo y
Glorificado Sea. Ciertamente que no le pediras nada que no te conceda”.46

Es indudable que ampararse en Dios, Glorificado Sea, conforma la llave de la Salvacion y el gran medio
para resolver los asuntos importantes, asi como refugiarse en otro fuera de El solo es espejismo y

ruina.

Su suplica para ampararse en Dios

“;Dios mio! Si es que quieres perdonarnos, ello sera por Tu favor, y si quieres castigarnos, ello
sera por Tu justicia. Asi pues, facilitanos Tu perdén mediante Tu gracia, y libranos de Tu castigo
dejando pasar por alto (nuestros pecados), puesto que no tenemos la fortaleza para ser objeto
de Tu justicia, ni habra salvacion para ninguno de nosotros sin Tu perdén. ;Oh, el Mas Rico de
los ricos! ;Henos aqui! Somos Tus siervos que se encuentran ante Ti, y yo soy el mayor de los
necesitados de Ti; asi pues, compensa nuestra miseria mediante Tu abundancia, y no suprimas
nuestra esperanza con Tu denegacion, pues harias desdichado a quien procuraba la dicha de Ti,
y habras privado a quien requeria el socorro de Tu favor. En ese caso, ¢a quién nos dirigiriamos

sino es hacia Ti? ¢ A donde iriamos si nos retiraramos de Tu puerta?

iGlorificado Seas! Nosotros somos los compelidos cuyas suplicas dispusiste necesario
responder; y la gente aquejada del mal cuyas molestias prometiste apartar.

Lo que mas se asemeja a Tu Voluntad y el asunto que es mas digno de Tu majestuosidad, es



tener misericordia de quien te la requiere y socorrer a quien solicita Tu auxilio. Asi pues, ten
misericordia de nuestro ruego a Ti, y brindanos suficiencia cuando nos arrojamos a nosotros

mismos ante Ti.

iDios mio! Satanas se regocija de nosotros cuando le seguimos en desobediencia a Ti, asi pues,
bendice a Muhammad y a su familia, y no permitas que se regocije por nosotros luego de haberle
abandonado por Ti, y haberle evitado para dirigirnos hacia Ti".47

Esta suplica nos muestra como el Imam (a.s.) rogaba por el perddén y favor de Dios, Glorificado Sea,
pidiéndole con humildad y sumision que no cortase sus esperanzas, ya que con ello seria un
desdichado después de haber tenido la dicha de conocerle, y le pide que le agracie con la proximidad a
El

Su entrega a Dios

El Imam (a.s.) estaba entregado a Dios, Glorificado Sea, por completo, puesto que tenia certeza de que
las fuentes del beneficio y poder solamente se encuentran en Sus manos, Glorificado Sea, y por el
hecho de que refugiarse en otro es solamente hacerlo en quien no causa ni beneficio ni perjuicio.

Escuchemos la suplica del Imam (a.s.) a este respecto:

;Dios mio! Por cierto que me he consagrado exclusivamente a Ti con total dedicaciéon. Me he
dirigido hacia Ti con todo mi ser. He desviado mi rostro respecto de quien, a su vez, también
necesita de Tu auxilio. He desechado la idea de pedir a quien no puede prescindir de Tu favor; y
he advertido que el que un necesitado pida a otro necesitado denota necedad en su criterio, y

extravio en su intelecto.

iCuanta gente he visto, oh Dios mio, que requirié la grandeza a través de otro que no eras Tu, y
fue humillada! ;Ansiaron la riqueza de otro fuera de Ti y se empobrecieron! ;Intentaron
enaltecerse y fueron rebajados! Asi, al observar a quienes son de esta manera, la persona
resuelta, cuyo poder de reflexion le ha brindado el éxito y cuyo poder de eleccion le ha

encaminado a la via del acierto, actiia correctamente.

Es asi que eres Tu, ;oh mi Protector!, y no ningun otro requerido, en Quien recae mi peticion;
eres Tu, y no ningun otro solicitado, Quien es el Sostén de mi necesidad; y eres Tu, antes que
ningun otro invocado, a quien se dirige exclusivamente mi exhortacion. Nadie se te asocia al
depositar mi esperanza; no hay quien comparta contigo la finalidad de mi suplica, ni quien

converja contigo en ser objeto de mi invocacion.

Tu posees, joh Dios mio!, la unicidad en la cuantia, las dotes del poder y la eternidad, la virtud
del dominio y la fuerza, la jerarquia de la sublimidad y la excelsitud. Todo lo que no sea Tu, es
objeto de compasion en su vida, es avasallado en sus asuntos, subyugado por su condicion, y
presenta diferentes estados y atributos cambiantes.



Eres Sublime como para tener semejantes y antagénicos; eres Grandisimo como para tener

similes y pariguales. Glorificado Seas. No hay mas divinidad que Tu.48

Esta lamina dorada nos habla de la magnitud de la consagracion exclusiva del Imam a Dios, y de su
vinculacion a El, Glorificado Sea, de manera que comparece ante El con su espiritu y sentimientos,
alejando de su persona a las criaturas, las cuales no tienen poder ni fuerza, puesto que ligar la
esperanza a ellas sélo es desperdicio de vida y necedad de criterio. El Imam (a.s.) reprocha a quienes
procuran la grandeza a través de otro fuera de Dios, Glorificado Sea, puesto que se humillan y
empobrecen, desde que sélo Dios, Glorificado Sea, es la Existencia real, en cuyas manos se

encuentran el proveer y el privar.

Su suplica sobre “las mas nobles cualidades morales”

Concluimos nuestras breves palabras sobre las mas elevadas virtudes morales del Imam Zain Al-
‘Abidin (a.s.) mediante una sUplica suya acerca de las mejores virtudes morales y atributos, la cual se

cuenta entre sus mas destacadas suplicas. Dijo (a.s.):

;iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! Haz que mi fe llegue a ser la mas perfecta; haz
que mi certeza sea la mejor de las certezas; haz que mi intencién culmine en la mejor de las

intenciones y mi accién en la mejor de las acciones.

;Dios mio! Acrecienta mi (buena) intencion mediante Tu benevolencia; confirma mi certeza en

todo lo que a Ti atafie, y enmienda mediante Tu poder lo que se ha corrompido en mi.

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! Otérgame la suficiencia en aquello cuya
ocupacion me distrae (de Ti), y empléame en aquello de lo cual Tu me pediras cuentas mafana.
iHaz que mis dias se consuman en aquello por lo cual me has creado! ;Enriquéceme y acrecienta
mi sustento! Pero no me pongas a prueba con el hecho de tener una mirada (de arrogancia).
iEngrandéceme! Pero no me aflijas con la soberbia. ;Disponme como Tu adorador! Pero no
permitas que mi adoracién sea corrompida por la vanidad. ;Haz que por mis manos fluya el bien
para la gente! Pero no permitas que lo malogre echandolo en cara. ;Otérgame las mas elevadas
cualidades morales! Pero presérvame de la jactancia.

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y su familia! ;No eleves mi posicion ante los hombres sin
rebajarme en igual grado ante mi ego! ;No suscites en mi una grandeza notoria sin provocar en

mi una humillacion interior en la misma medida!

;iDios mio! ;Bendice a Muhammad y su familia! ;Provéeme con una guia apropiada, la cual yo no
reemplace; un sendero de verdad, del cual no pueda desviarme; y una intencién recta de la cual
no tenga duda! ;Prolonga mi vida, en tanto la misma sea empleada en obediencia a Ti; pero si es
que mi vida es pastura para Satanas, entonces, llévame hacia Ti, antes de que Tu execracion
avance hacia mi, o se afiance Tu ira sobre mi! ;Dios mio! ;No dejes en mi ninguna peculiaridad



que me avergiience, sin corregirla; ni defecto por el cual yo sea censurado, sin mejorarlo; ni

conducta noble que se encuentre deficiente en mi, sin perfeccionarla!

;Dios mio! ;Bendice a Muhammad y su familia! Cambia para mi el rencor de la gente de la
hostilidad en afecto; la envidia de la gente de la iniquidad en cariio; la sospecha de la gente de
la rectitud en confianza; la animosidad de los cercanos en apego; el atropello de los parientes en
benignidad; el abandono de los allegados en asistencia; la amistad de los aduladores en afecto
verdadero; el rechazo a los intrigantes en generoso trato; y lo amargo del temor a los opresores
en la dulzura de la seguridad.

;Dios mio! ;Bendice a Muhammad y su familia! Disp6n para mi una mano (auxiliadora) contra
quien me oprima; una lengua (elocuente) contra quien dispute conmigo; y una garra contra
quien me sea hostil. ;Confiéreme argucia contra quien trata de enganarme; fuerza contra quien
me maltrata; refutacion contra quien me injuria; y seguridad respecto a quien me amenaza!

iBrindame el éxito para obedecer a quien me encauza y seguir a quien me encamina!

;Dios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Encauzame para confrontar con el buen
consejo a quien me engana; retribuir con la amabilidad a quien me evita; ser dadivoso con quien
me ha privado; corresponder a quien ha cortado su relacion conmigo entablando lazos con él;
actuar diferente de quien hace maledicencia de mi mediante la buena mencioén de él; agradecer la

buena accién y pasar por alto lo malo.

;Dios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! Engalaname con el ornamento de los probos e
invisteme con el atavio de los timoratos, al diseminar la justicia, contener la ira, apagar la llama
de la enemistad, congregar a la gente distanciada, reconciliar a las personas, divulgar lo bueno,
ocultar los defectos, suavizar el caracter, obrar con humildad, tener una bella conducta, aplacar
el orgullo, dar un trato excelente, adelantarse a realizar virtudes, ser abnegado al dispensar
dadivas, abandonar el reproche, hacer el bien al que no lo merece, decir la verdad aunque fuera
arduo, considerar pocas mis buenas palabras y acciones aunque fueran abundantes, (y
considerar muchas mis malas palabras y acciones aunque fueran pocas). Perfecciona (todo) eso
para mi mediante la continua obediencia, el apego al grupo (de la gente de la Verdad) y el
rechazo a la gente de la innovacién, y a aquellos que se valen de opiniones fraguadas.

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! Dispén para mi Tu mas amplia provision para
cuando envejezca, y Tu mayor fuerza para cuando desfallezca. No me aflijas con la pereza en
cuanto a adorarte, ni con la ceguera respecto a Tu camino, ni con ocuparme de lo que se opone

a Tu amor, ni convivir con quien se ha distanciado de Ti, ni separarme de quien se ha unido a Ti.

iDios mio! Haz que me abalance hacia Ti ante el aprieto, te pida ante la necesidad y te suplique
ante la indigencia. No me pruebes con procurar la ayuda de otro fuera de Ti cuando me vea
compelido, ni de humillarme a pedir a otro fuera de Ti cuando me empobrezca, ni de implorar a



quien no seas Tu cuando me encuentre amedrentado, de manera que con ello fuera merecedor

de Tu abandono, Tu denegaciéon y Tu rechazo. ;Oh el mas Compasivo de los misericordiosos!

iDios mio! Dispon que el anhelo, la conjetura y la envidia que Satanas inculca en mi corazén
sean un recuerdo de Tu majestuosidad, una reflexién sobre Tu poder y una prevencién contra Tu
enemigo. (Asimismo, dispon que) lo que él haga fluir por mi lengua (como) palabras obscenas,
lenguaje indecente, injuria a la reputacion, falso testimonio, maledicencia a un creyente (en su
ausencia), afrenta a un (creyente que esta) presente, o lo que se asemeje a ello, (sea) una
expresion de alabanza a Ti, un intenso enaltecimiento a Ti, sumirse en la glorificaciéon a Ti,

agradecer Tu gracia, reconocer Tu benevolencia y enumerar Tus mercedes.

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Que yo no sea objeto de opresion siendo que
Tu tienes el poder de repelerla de mi; que yo no cometa opresién siendo que Tu tienes la fuerza
para impedirmelo; que no me extravie siendo que Tu tienes la facultad de guiarme; que no me
empobrezca siendo que de Ti proviene mi abundancia; y que no me insubordine siendo que de Ti
procede mi plenitud!

iDios mio! Acudo a Tu perdén; me propongo Tu indulgencia; anhelo Tu tolerancia y confio en Tu
favor, siendo que no hay en mi lo que me acarree Tu perdén, ni en mis acciones lo que me haga
merecer tu indulgencia, y luego de juzgarme a mi mismo no tengo sino Tu favor; asi pues,

ibendice a Muhammad y a su familia! ;Y dispon Tu gracia sobre mi!

iDios mio! ;Hazme hablar con buena guia, inspirame la piedad, brindame el éxito de lograr lo que
es mas puro y empléame en lo que es mas satisfactorio! ;Dios mio! ;Hazme transitar por la via

ejemplar y hazme morir y volver a la vida encontrandome en Tu religion!

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Aprovisibname con la moderacion, y disponme
entre la gente bien dirigida, entre los guias hacia la rectitud y entre los siervos probos!
iAgraciame con el triunfo en el Mas Alla y la salvaguarda del acechador (Fuego del Averno)!

;Dios mio! Llévate de mi alma lo que (al hacerlo) motivara su salvacion, y mantén para mi en ella

lo que la corregira, puesto que la misma estara condenada salvo que Tu la preserves.

iDios mio! ;Tu eres mi recurso cuando estoy triste, Ti eres mi amparo cuando me encuentro
sujeto a privacion, y de Ti requiero auxilio cuando padezco una tragedia! ;Tienes el reemplazo de
lo que se pierde, la correccion para lo que se corrompe y el cambio para lo que desapruebas! Asi
pues, ;agraciame con el bienestar antes de la afliccion, con la riqueza antes de tener que requerir
y con la rectitud antes del extravio! ;Evitame el perjuicio y la molestia de los siervos! ;Agraciame
con la seguridad en el Dia del Retorno y concédeme el estar bien encaminado!

;iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Aparta de mi (las vicisitudes) con Tu

benevolencia, nitreme con Tu merced, corrigeme con Tu magnanimidad, cirame con Tu gracia,



amparame con Tu resguardo y abarcame con Tu complacencia! ;Otérgame el éxito de seguir el
mas indicado de los asuntos cuando éstos se tornen ambiguos, a la mas pura de las acciones
cuando éstas se tornen confusas y a la mas satisfactoria de las doctrinas cuando éstas se

tornen contradictorias!

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Coréname con la suficiencia, estampa en mi
una bella lealtad, détame de una orientacién recta, no me pongas a prueba a través de la
abundancia, y concédeme una hermosa calma! ;No dispongas que mi vida se desmorone en
pedazos, ni devuelvas mi suplica con rechazo, puesto que no considero que haya un opuesto a
Ti, ni invoco a ningun coparticipe junto a Ti!

;Dios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Impideme derrochar, protege mi provision del
desperdicio, acrecienta mis posesiones mediante la bendicion de las mismas, hazme atinar la via

encaminada para hacer caridad con lo que gasto!

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Abastéceme con los medios para adquirir mis
ganancias y agraciame de manera incontable, de manera que la procura (del sustento) no me

distraiga de adorarte, ni deba sobrellevar la carga de las consecuencias de procurar el lucro!

iDios mio! ;Concédeme mediante Tu poder lo que requiero y protégeme con Tu grandiosidad de

lo que me amedrenta!

;Dios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Mantén indemne mi honor mediante la holgura
y no rebajes mi posicion mediante la miseria, de manera que deba requerir el sustento de
aquellos a quienes Tu sustentas, y procurar dadivas de los malvados de entre Tu creacién, y asi
ser tentado a tener que ensalzar a quien me otorgue y ser probado con recriminar a quien me

deniega, siendo que Tu, y no ellos, eres el que tiene la potestad de otorgar y denegar!

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Agraciame con salud para adorarte, tiempo
libre para actuar con desapego, conocimiento para obrar en base al mismo y piedad para actuar

moderadamente!

iDios mio! ;Haz que mi vida llegue a su término encontrandome bajo Tu indulgencia; haz que se
verifique mi esperanza de ser objeto de Tu misericordia; facilita mis caminos para alcanzar Tu

complacencia y embellece mis actos en todos mis estados!

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia! ;Hazme reparar en Tu recuerdo en los
momentos de negligencia y empléame en la obediencia a Ti en los dias (que me restan) de plazo!
iHazme marchar por un facil sendero hacia Tu amor y mediante el mismo concreta para mi lo

mejor de este mundo y del Mas Alla!

iDios mio! ;Bendice a Muhammad y a su familia de la mejor manera que hayas bendecido con



anterioridad a alguien de Tu creacion y que bendeciras a alguien después de él! ;Danos lo bueno
en este mundo y lo bueno en el Mas Alla y presérvanos con Tu misericordia del castigo del
Fuego!

En esta noble suplica hay acumuladas reservas de unicidad y gnosis, pero solo nos limitaremos a la
rauda mencion de la misma sin analizar sus dimensiones. Con la misma damos por terminadas las
palabras acerca de las mas nobles virtudes de este gran Imam (a.s.), como el cual el mundo no ha visto
semejante en lo que concierne a su piedad y temor de Dios, de manera que se mereci6 el apodo de “el
Sefor de los Adoradores”.

En cuanto a sus actos de adoracion, demostr6 en los mismos una humildad y sometimiento ante Dios
indescriptibles, al punto que quedaba embelesado ante Dios, Glorificado Sea, adorandole de una
manera como nunca se Vio en la adoracion de los timoratos, lo cual hemos mencionado en el primer
tomo del libro “La vida del Imam Zain Al-‘Abidin’, del cual hemos extraido la mayor parte de estos

temas.

1. - Sura Al ‘Imran; 3: 134.

2. - Ta’rij Dimashg, t.36, p. 155; Nihaiat al-Irb, t.21, p.326.

3. - Al-Bidaiah wa an-Nihaiah, t.9, p.105.

4. - Ibid.

- Sura al-A‘raf: 7: 199.

- Sifat as-Safwah, t.2, p.54.

- El Imam Zaid, de Ab( Zuhrah, p.224.

- Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.83.

9. - Ibid.

10. - At-Tabagat al-Kubra, de Ibn Sa‘d, t.5, p.202.

11. - As-Sahifah as-Sayyadiiah, suplica n° 38.

12. - Sura al-Fath; 48: 2.

13. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, pp.201-203.
14. - Siar A'lam an-Nubal&’, t.4, p.239; Ta’rij al-Islam, t.2, p.266.
15. - Nafahat min Sirat Aimmah Ahl-il Bait (a.s.), p. 182.

16. - Tahdhib al-Lugéat wal-Asma’, p.343.

17. - Was?&'il ash-Shi‘ah, t.1, p.296.

18. - Ta'rij Dimashq, t.36, p.161.

19. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.87.

20. - Sura Al ‘Imrén; 3: 92. Bihar al-Anwar, .46, p.89.

21. - Al-Mahasin, de Al-Barqf, p.547; Fur(‘ al-Kafi, 1.6, p.350.
22. - Haiat Al-lmam ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.88.

23. - Julasah Tahdhib al-Kamal, p.231.

24. - Tadhkirat al-Huffadz, t.1, pp.75; Ajbar ad-Duwal, p.110; Nihaiat al-Abb, p.21, p.326.
25. - Bihér al-Anwaér, t. 46, p.89.

26. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.89.

27. - Sifat as-Safwah, t.2, p.54; Al-Ithaf bi Hubbi-I Ashraf, p.49.
28. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.89.

29. — Tadhkirat al-Huffadz, t.1, p.75.

30. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.89.

|® [N e o]



31. - Ta'rij Al-la‘qlibi, t.2, p.303.

32. - Sura al-Bagarah; 2: 262.

33. - ‘llal ash-Shar&’i‘, p.88.

34. - Hiliat al-Awli&’, t.3, p.638.

35. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.79.

36. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.80.

37. - Al-Jiséal, p.24.

38. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.80.

39. - Ibid. P.81.

40. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.81.

41. - ‘Uidn Ajbar ar-Rida (a.s.), t.2, p. 145; y con expresiones similares fue narrado en Al-Kamil, de Al-Mubarrad, t.2,
p.482.

42. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.82.

43. - Siar A'lam an-Nubald’, t.4, p.240.

44. - Haiat Al-lmam ‘Ali Ibn Al-Husain (a.s.), t.1, p.91.

45. - Al-Fusdl al-Muhimmah, de Ibn Sabbég, p.192.

46. - Al-Yannah al-WAgji‘ah wal-Yannah al-Bagiah, de Al-Kaf‘ami, p. 190 (manuscrito que se encuentra en la Biblioteca
de Seilied Hakim, n° de serie 1272).

47. — As-Sahifah as-Sayyadiiah, suplica n® 10.

48. — As-Sahifah as-Sayyéadiiah, suplica n® 28.

El Imam Al-Bagqir (a.s.)

El Imam Ab( Ya‘far Muhammad Al-Bagir (a.s.) se cont6 entre los pilares de la fe y la piedad en el
Islam, habiéndose destacado en el terreno de las ciencias, por sus dotes y genialidad, como la mas
eminente personalidad académica. Los historiadores son unanimes en el hecho de que él era un faro

del conocimiento y un ideal de la elevada moral y la ética.

Los musulmanes dan fe de lo abundante de su saber, su eminente liderazgo en la jurisprudencia, los
asuntos religiosos y las normas de la Shari‘ah, y se nutrieron de su consumado conocimiento,

aceptaron su liderazgo académico, y reconocieron su superioridad sobre todos los sabios de su época.

Antes de hablar sobre sus elevadas cualidades morales expondremos algo de lo que se narr6 de él
para incentivar a los musulmanes a investirse de los mas bellos atributos y advertirles de las malas

actitudes.

Las mas elevadas virtudes

El Imam (a.s.) se preocup6 por difundir las mas nobles virtudes y propagarlas entre la gente, puesto que
las mismas constituyen elementos para el desarrollo en la vida social y el bienestar del ser humano,

impidiéndole a éste desplomarse en los excesos de la vida. Las fuentes del Hadiz, la Jurisprudencia y la



Moral han reunido muchas de sus sabias palabras. Las siguientes son algunas de ellas:

1- La continua benevolencia

El Imam (a.s.) incitaba a realizar actos de benevolencia de manera continuada puesto que la misma
conlleva la proliferacion del afecto, la afinidad y la unién de la sociedad. Prestemos atencion a sus

palabras (a.s.):

“No se intercede ante mi a través de ningun recurso, ni se recurre a ningun medio que acerque
mas hacia lo que a El le place, que una mano que se adelanta a mi y cuya hermana (la otra mano)
le sigue en actuar correctamente al atender y satisfacer (a los demas), puesto que vedar a los
rezagados corta las voces de agradecimiento a los adelantados. Ciertamente que mi alma no me

permite denegar las necesidades basicas”. 1

¢ Veis como el Imam encomienda realizar continuas buenas acciones, y dice que las mismas son los

mejores asuntos para él puesto que siembran el carifio y el amor en los corazones de la gente?

2- La buena accion

En sus numerosos dichos el Imam (a.s.) solia exhortar a los musulmanes a que realizaran buenas
acciones puesto que en ello se encuentra la elevacién y dignidad del ser humano. Prestemos atencion a

dos de esos dichos:

1. Dijo (a.s.): “Por cierto que Dios, Glorificado Sea, dispuso entre Su creacion gentes para la
buena accién; quiso para ellos la buena accién, y les hizo querer su realizacién. Dirigié a quienes
requieren de la buena accion para que las procuren en ellos, y les facilité el poder satisfacerla tal
como facilita la lluvia a la tierra arida para reanimarla y reanimar a su gente. Ciertamente que
Dios, Glorificado Sea, dispuso entre Sus criaturas enemigos para la buena accién, quienes la
aborrecen, y a los que hizo aborrecer a quien la realiza. Ved6 a quienes procuran una buena
accion que se dirigiesen a ellos, y les vedo a ellos satisfacerla, tal como veda la lluvia a la tierra
arida para devastarla y devastar a su gente... y lo que Dios dispensa es mayor”.2

Es fehaciente el hecho de que la buena accidn tiene su gente, las cuales son las mejores personas en
cuanto a la elevacion de sus almas y la grandeza de su moral. Dios, Glorificado Sea, quiso para ellos la
realizacion de la buena accion por lo cual ésta forma parte de sus valores y principios. Asimismo, hay
grupos de personas que son enemigas de la buena accién y de todo lo que beneficia a la gente,
quienes son los viles de la sociedad y los despreciables de la Creacion.

2. Dijo (a.s.): “La realizacién de la buena accién preserva de la muerte horrenda. Toda buena
accion es una limosna y la gente de la buena accién en este mundo son la gente de lo bueno en
el Mas Alla; y la gente de lo malo en este mundo son la gente de lo malo en el Mas Alla. Los

primeros de la gente del Paraiso en entrar al mismo seran la gente de la buena accién; y los



primeros de la gente del Fuego en ingresar al mismo seran la gente de lo malo”.3

Este hadiz nos indica la suma relevancia de los que realizan buenas acciones puesto que ellos tendran
la estampa de la nobleza en este mundo y en el Mas Alla; al contrario de la gente de lo malo, puesto
que ellos seran combustible para el Fuego y son los viles de la Creacién en este mundo.

3- Corresponder lo bueno con la benevolencia

Entre las pautas de moral de los ‘alawies se encontraba el hecho de corresponder lo bueno con la

benevolencia. El Imam (a.s.) enfatiz6 ello diciendo:

“Quien actue de igual manera que como se actué con él, ciertamente que habra compensado;
quien obre doblemente habra sido agradecido, y quien es agradecido es generoso. Quien sepa
que lo que llevé a cabo fue para si mismo, que no considere que la gente se demora en
agradecerle, ni procure mayor aprecio de su parte; asi pues, no solicites de otro el
agradecimiento por lo que hiciste por ti mismo y con lo cual resguardaste tu propio honor.
Debes saber que aquél que pide por necesidad no ennoblece su rostro con su pedido, asi pues,
ennoblece tu tu rostro respondiendo afirmativamente a su pedido”.4

Estas doradas palabras rebosan de incentivos para realizar lo bueno mediante lo que es bueno, sin
procurar ni recompensa ni agradecimiento, puesto que, si asi fuera el caso, habra sido realizado para

uno mismo.

4- Tratar a la gente del mejor modo

De entre las elevadas pautas de moral del Imam es que solia incentivar a los musulmanes a tratar a la
gente del mejor modo. Dijo (a.s.): “Decid a la gente lo mejor que deseéis que se os diga a vosotros,
puesto que Dios, Glorificado Sea, aborrece al que maldice, al que insulta, al que injuria a los
creyentes, al desvergonzado que habla indecentemente, y al mendicante que inoportuna; en
tanto que quiere al escrupuloso, al tolerante, al pudoroso, al casto”.5

El Imam (a.s.) incitaba al musulman a investirse de las mas elevadas cualidades de nobleza y

perfeccidon en tanto le advertia respecto a los malos atributos que rebajaban su dignidad.

5- El rostro afable

Entre las ensefianzas del Imam (a.s.) se encuentran las siguientes brillantes palabras:

“El semblante jubiloso y el rostro afable captan el afecto y acercan a Dios, Glorificado Sea; y el
rostro cefiudo y el semblante hosco atraen la ira y alejan de Dios”.6

Parte de la ética del comportamiento con la gente es mostrar un rostro afable y dar una buena acogida,
puesto que acarrea el carino y el afecto. En cuanto al de rostro cefiudo, éste provoca la ira y la lejania



respecto de Dios, Glorificado Sea.

6- Satisfacer las necesidades de la gente

El Imam Ab{ Ya‘far (a.s.) recomendaba satisfacer las necesidades de la gente puesto que ello
conforma una de las auténticas ensefnanzas islamicas que apunta a la cooperacion y afecto entre los

musulmanes. Dijo (a.s.):

“No hay siervo que se abstenga de ayudar a su hermano el musulman y de esforzarse por él en
relacion con su necesidad, ya sea que ésta sea satisfecha (de otro modo) o no, sin que se vea
afectado con muchos mas gastos en aquello que enfada a Dios”.7

¢ Véis esa advertencia sobre el descenso del pecado y la consiguiente ira de Dios, Glorificado Sea,

sobre quien no se ocupa de auxiliar a sus hermanos y esforzarse en satisfacer sus necesidades?

7- Fortalecer los vinculos de parentesco

El Imam (a.s.) se preocupaba por fortalecer los vinculos de parentesco puesto que los mismos motivan
la cohesién de la familia y el estrechamiento de las relaciones entre los musulmanes. El Imam (a.s.) ha
mencionado los resultados que obtiene la persona mediante su fortalecimiento de los vinculos con sus

parientes. Dijo (a.s.):

“El estrechamiento de los vinculos de parentesco purifica las acciones, produce el incremento de
bienes, aleja el infortunio, facilita el computo (de las acciones) y hace olvidar (esto es, retrasa) la

muerte”.8

8- El afecto hacia los huérfanos

Entre las nobles cualidades morales que recomendaba el Imam (a.s.) esta la benevolencia para con el

huérfano y el débil. Dijo (a.s.):

“Hay cuatro (caracteristicas) que, para quien las posee, Dios, Glorificado Sea, ha construido
moradas en el Paraiso: quien protege al huérfano, quien se compadece del débil, quien es tierno

con sus padres y quien es benévolo con quien tiene bajo dominio”.9

9- Las mas nobles virtudes morales

Entre las mas nobles virtudes morales que el Imam (a.s.) recomendaba, estan los atributos que acercan

a la persona a Dios, Glorificado Sea, y que le salvaguardan de Su ira y Su castigo:

“Hay cuatro (caracteristicas) mediante las cuales, el que las posee ha perfeccionado su Islam, ha
sido asistido en su fe, han sido borrados sus pecados, y encontrara a Dios, Majestuoso e

Imponente, estando complacido de él, de manera que, aunque tuviera pecados desde la coronilla



hasta la punta de los pies, Dios los apartara de él. Esas (caracteristicas) son: cumplir con lo que
Dios, Glorificado Sea, dispuso como deber; ser veraz con la gente; el pudor respecto a lo que es
desagradable ante Dios y ante la gente; y tener un buen caracter con la propia familia y con la

gente.

Asimismo, hay cuatro (caracteristicas) por las que Dios, Glorificado Sea, hara habitar al que las
posea de entre los creyentes junto a los mas elevados de entre los enaltecidos, en aposentos
(que se encontraran) por sobre el resto de los recintos: quien ampare al huérfano, cuide de él y
sea un padre para él; quien se compadezca del débil, le asista y le brinde lo que le baste; quien
gaste para sus padres, sea tierno con ellos y los haga felices sin entristecerles; y quien no se

sobrepase con quien tiene bajo dominio y le asista en lo que le encomienda realizar”. 10

Estas cualidades que el Imam (a.s.) recomienda, son las madres de las virtudes y de entre los mejores

atributos y acciones.

Los vicios morales

En cuanto a los atributos reprobables, éstos son los que hacen que la persona se desplome a un nivel
decadente. El Imam advirtié respecto a los mismos para preservar la personalidad del musulman y éste
no se contamine con conductas reprobables. A continuacidn mencionamos como se refirié a las

mismas:

1- La soberbia

Dijo (a.s.): “No ha ingresado en el corazén de una persona algo de soberbia sin que merme su
intelecto en la misma medida que lo que ingresd, ya sea ello poco o0 mucho”.11

También dijo (a.s.): “El soberbio disputa con Dios en Su investidura”. 12

La soberbia conforma un defecto y una decadencia del ser humano, puesto que si pensara en lo que le
espera luego de dejar la vida, cuando su cuerpo se convierta en una masa de polvo insignificante, no se

ensoberbeceria por sobre la Creacién de Dios, ni elevaria su cabeza por sobre la de éstos.

2- La hipocresia

En cuanto a la hipocresia, ésta se cuenta entre los mas viles atributos que son objeto de la ira de Dios,

Glorificado Sea. El Imam (a.s.) advirtié respecto a la misma diciendo:

“;Qué desgraciado es el siervo que tiene dos caras, dos lenguas! Ensalza a su hermano cuando
esta presente y le consume (con la maledicencia) cuando esta ausente. Cuando (a aquél) se le
da algo le envidia y cuando es afligido de algiin modo le abandona”. 13



La hipocresia deja al descubierto un fuero interno vil, una maligna conciencia. Quien se ve afectado por

la misma no tiene parte en la fe ni en el Islam.

3- La maledicencia y la calumnia

El Imam (a.s.) dejo en claro la diferencia entre la maledicencia y la calumnia diciendo:

“La maledicencia es que digas sobre tu hermano lo que Dios ha cubierto de su persona, pero en
cuanto a lo manifiesto de su persona como su presteza para montar en célera o su condicién de
impulsivo, no hay problema en que lo digas. En cuanto a la calumnia, es que digas sobre tu
hermano lo que no hay en él”. 14

Las dos particularidades han sido prohibidas por Dios y prometié a quien se invistiera de ellas que seria

introducido en el Fuego.

4- La vanidad

Entre los atributos que son objeto de la ira divina esta que el ser humano se envanezca de si mismo o

de aquellas cosas mundanas que le fueron concedidas. El Imam (a.s.) advirtié al respecto diciendo:

“;Me sorprendo de aquél que es engreido y jactancioso! Por cierto que sélo fue creado de una
gota de esperma para luego convertirse en carroia, y entre esos dos estados no sabe qué sera
de éI”.15

b-Laira

Entre los flagelos que devastan la vida y arrojan al ser humano en un inmenso mal, se encuentra la ira,

sobre la cual el Imam (a.s.) advirtié diciendo:

“Ciertamente que el hombre se encoleriza y no se complace nunca, hasta ingresar en el

Fuego”. 16
La ira arrastra a la persona a perpetrar el crimen y le introduce en el Infierno.

6- Los atributos execrados

Entre los atributos execrados sobre los cuales el Imam (a.s.) ha advertido y mencionado, se encuentran

los siguientes:

“;Qué detestable es la rudeza para con el pobre, la insensibilidad para con el vecino, la tacaheria
para con el allegado pobre, contender con el compaiero, el mar caracter con la familia, abusarse
en el uso de un poder, la codicia en la pobreza, mencionarle al contertulio una maledicencia

contra alguien, mentir al hablar, esforzarse por realizar lo malo, la traicion realizada por el



gobernante y la falsa promesa del que posee hombria de bien. En cuanto a quien solicita mas
alla de su medida, es acreedor a la privacion”. 17

Estos rasgos se cuentan entre los atributos execrados y el Imam (a.s.) ha advertido respecto a los
mismos puesto que destruyen la personalidad del ser humano y le arrojan en los sombrios laberintos de
la vida.

Sus mas elevadas virtudes

En cuanto a las mas elevadas virtudes morales del Imam Ab( Ya‘far (a.s.), éstas eran las mismas que
las de sus grandes padres, quienes iluminaron la vida intelectual mediante su elevada ética y moral. Las

siguientes son muestras de su moral:

1- Su tolerancia

El Imam Ab{ Ya‘far (a.s.) era de las personas mas tolerantes. Solia corresponder con magnanimidad y
benevolencia a quien le ofendia. Los historiadores han narrado acontecimientos en los que se manifesto

su tolerancia. Entre ellos:

1. Una persona de “la Gente del Libro” arremetié contra el Imam (a.s.) dirigiéndosele con aspereza y

diciéndole:

- “iTu eres “vaca” (baqgar)!”.

El Imam sonrié y le dijo con apacibilidad:

- “No, yo soy Al-Bagqir”.

El hombre arremetié en contra nuevamente, diciéndole:

- “Tu eres el hijo de una cocinera”.

- “Si. Esa era su profesion”.

El hombre sigui6 agrediendo al Imam de esta manera:

- “Tu eres hijo de una negra africana que profiere indecencias”.
El Imam no se enfurecio, sino que le contesto:

- “Si es que es como tu dices, que Dios la perdone a ella; y si es que mientes, que Dios te
perdone a ti”.

El hombre de la Gente del Libro quedd estupefacto por esa elevada moral que se asemejaba a la moral



de los profetas, por lo que anuncié su conversion al Islam. 18

2. Entre esas magnificas muestras de su tolerancia esta lo siguiente: un sirio solia concurrir a sus

reuniones y escuchar sus disertaciones, y se sorprendi6é de las mismas, por lo que le dijo:

“1Oh Muhammad! Vengo a tus reuniones no por tenerte afecto, e incluso puedo decir que no hay nadie

que yo aborrezca mas que a vosotros Ah/-ul Bait (a.s.); y sé que la obediencia a Dios y la obediencia al
Amir Al-Mu’minin (esto es, el califa) esta en aborreceros, pero te veo un hombre elocuente, educado y

que se expresa de buena manera. Ciertamente que so6lo concurro a tus reuniones para verte por tu

buena educacion”.

El Imam (a.s.) le mir6 con simpatia y afecto y le colmé de su bondad y magnanimidad, al punto que el
hombre se enmendd y le quedod en claro la falsedad de la propaganda desviadora contra Ah/-ul Bait
(a.s.). De este modo, su creencia se transformo, del aborrecimiento al Imam, a una lealtad total hacia su
persona; y permanecioé aferrado a él hasta que se le presentd la muerte, encomendando que fuera el

Imam quien le rezara (la oracion del fallecido). 19

El Imam (a.s.), en lo elevado de su moral, se asemejaba a su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.),
quien mediante sus elevadas pautas morales pudo aunar los corazones, unir los afectos y congregar a
la gente en base a la expresion del Tauhid o Monoteismo después de haber estado adorando a idolos

de piedra y madera.

2- Su paciencia

Otra manifestacion de sus predisposiciones morales es la paciencia ante los graves sucesos por los que
tuvo que pasar desde su mas tierna infancia. El vio en la tierra de Karbala’ a su abuelo el Imam Al-
Husain (a.s.), el Senor de los Jovenes de la Gente del Paraiso, a los méas selectos de la Gente de su
Casa, y a sus nobles compafieros que se encontraban con él, ser descuartizados como a las bestias de
sacrificio, y acompand las desgracias y aflicciones que le ocurrieron a la Gente de la Casa del Profeta

(s.a.w.), siendo él uno de sus transmisores.

El Imam Abd Ya‘far (a.s.) soport6 infortunios y graves asuntos que consternan a todo ser vivo, entre los

cuales se cuentan los siguientes:

1. Los agravios cometidos por el poder omeya contra sus puros padres, entre los que se cuenta el
hecho de insultarles sobre los pulpitos en las disertaciones del Viernes y las Oraciones de las dos
Festividades, asi como en otras ocasiones. Mu‘awiiah, el hijo de Hind, habia dispuesto que insultar a
Ahl-ul Bait fuese parte de la doctrina de los musulmanes y una imposicion a ellos. El Imam escuchaba
todo eso y su alma se fragmentaba de dolor sin poder decir nada, siendo paciente ante tal penosa

adversidad.

2. Entre las duras aflicciones que tuvo que soportar y que rasgaban su alma, esta que veia y escuchaba



el tremendo suplicio que azotaba a los seguidores de Ah/-ul Bait (a.s.) a manos de los verdugos y

agentes del poder omeya, sin tener él el poder de protegerles y defenderles.

3. El Imam (a.s.) tenia un hijo por el que sentia un especial carifio, que enfermé gravemente. El se
apend tanto que se llegd a temer por su propia salud. Finalmente el nino murié y su corazén se calmo.

Se le dijo:
- “Temimos por ti, joh hijo del Mensajero de Dios!”.
El respondi6 con sosiego y complacencia por el designio de Dios, diciendo:

- “Por cierto que nosotros suplicamos a Dios aquello que El quiere, y si ocurre lo que a nosotros
nos disgusta, no contrariamos a Dios en lo que El quiere”.20

El Imam (a.s.) se armo de paciencia y enfrentd las calamidades de este mundo con una férrea voluntad,
sin disgusto ni fastidio, soportando con perseverancia sacrificios que seran retribuidos por Dios,

Glorificado Sea.

3- Su desapego

Otra de las caracteristicas preponderantes del Imam Ab( Ya‘far (a.s.) era el desapego a lo mundano y
el rechazo a todos sus esplendores y ornamentos, de manera que en su casa no habia suaves

alfombras sino que se sentaba sobre esterillas.21

Yabir ibn lazid Al-Yu‘fi transmiti6 acerca del desapego del Imam (a.s.) lo siguiente: Me dijo Muhammad
ibn ‘Al ibn Al-Husain (a.s.):

- “;0h Yabir! Ciertamente que estoy triste y mi corazén esta preocupado”.
Yabir se apresur6 a decir:
- “¢Qué es lo que te acongoja y preocupa a tu corazén?”

- “;0Oh Yabir! Por cierto que cuando en alguien ha ingresado lo puro de la religién de Dios,
Majestuoso e Imponente, eso le abstrae de todo lo demas”.

“:Oh Yabir! ;Qué es el mundo? ;Y qué puede llegar a ser? ;Acaso no es sino (como una)
montura sobre la que te has subido, una ropa con la que te has vestido, o una mujer que te ha

tocado en suerte?”22

Es asi como él se desprendid de la vida mundanal y se divorcié de la misma tal como lo hizo su abuelo
el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.), quien desdeé la vida mundanal y se dirigi6 hacia la Verdad sin

ataviarse con ninguno de sus ornamentos.



4- Su generosidad y magnanimidad

1. En cuanto a la generosidad, era uno de los constituyentes esenciales de la persona del Imam Abd
Ya‘far (a.s.), quien estaba dotado de la cualidad innata de ser benevolente y altruista para con los

afligidos con la pobreza y los desposeidos, y el hecho de alegrarles. Dijo Ibn As-Sabbég:

“Muhammad ibn ‘Ali ibn Al-Husain, con todo el conocimiento, virtud, liderazgo e Imamato que poseia,
era una manifestacion de la magnanimidad tanto para con sus allegados como para con la gente en
general. Era conocido por ser generoso con todos, era famoso por la virtud y la benevolencia a pesar de

lo numerosa de su familia y lo moderada de su situacién econémica”.23

Los historiadores han narrado numerosas muestras de su magnanimidad, entre las que estan las

siguientes:

2. Narr6 Sulaiméan ibn Qaram lo siguiente: “Ab{ Ya'‘far solia concedernos de quinientos a seiscientos
dirhams, e incluso hasta mil. No se cansaba de estrechar vinculos con los hermanos, con quienes se

dirigian a verle y con quienes tenian alguna esperanza en él”.24

3. Dijo Al-Hasan ibn Kazir: “Me quejé ante Abl Ya‘far Muhammad ibn ‘Ali de una necesidad que yo
tenia y del desdeno de los hermanos. Eso le afecté y dijo (a.s.):

“;Qué mal hermano es aquel que te brinda consideracion cuando eres rico y cercena los vinculos

contigo cuando eres pobre”.
Luego dio una orden a su sirviente y saco una bolsa en la cual habia setecientos dirhams, y dijo (a.s.):
“Gasta de esto y si se termina hazmelo saber”.25

¢ Observais esa magnanimidad con la que el Imam (a.s.) fue innatamente dotado y que formaba parte
de su constitucion esencial, y como no se proponia con ello ningun elogio ni retribucion de nadie mas

que de Dios, Glorificado Sea?

4. Narraron ‘Abdul-lah ibn ‘Ubaid y ‘Amr ibn Dinar lo siguiente: “No encontramos a Ab( Ya‘far

Muhammad ibn ‘Al sino trayéndonos sustento y vestiduras, en tanto decia:
“Esto estaba preparado para vosotros antes de que me encontrarais”.26

5. Su sirvienta Salma narré lo siguiente: “Solian llegar a verle sus hermanos, y éstos no se retiraban de
Su presencia sin que antes él les alimentara con excelente comida, les obsequiara buenas vestiduras y

les diera dirhams”. Luego le decia a ella:
“No se cifra esperanzas en este mundo mas que en el saber y en los hermanos”.27

Solia decir (a.s.):



“El mundo sélo es atractivo por (poder) estrechar los vinculos con los hermanos y por (poder
acceder) al saber”.28

Estas fueron algunas muestras de su generosidad y magnanimidad.

5- Honrar a los pobres

Entre las elevadas pautas de moral del Imam Abu Ya‘far (a.s.), se encuentra el hecho de honrar a los
pobres y su consideracion por ellos, para no tener que verlos humillados pidiendo. Habia encomendado
a su familia que cuando un mendigo les pidiese algo no le dijeran: “;Oye mendigo! Toma esto”, sino que

le dijeran “;Oh siervo de Dios, que seas bendecido”.29

También dijo (a.s.): “Llamadles por sus mejores nombres”.30 Asi era la moral de los profetas, la cual
fue traida para elevar al ser humano, nutrirle de grandeza y dignidad y eliminar de él la humillacién y el

sometimiento.

6- Su vinculo con los pobres de Medina

El Imam (a.s.) daba mucha caridad y limosna a los pobres de Medina. Se llegaron a contabilizar sus

limosnas en ocho mil dinares.31

Solia dar un dinar como limosna a los pobres de Medina cada dia viernes. El decia: “Dar limosna el

dia viernes tiene el doble de virtud que darla en cualquier otro dia”.32

7- Su contricion a Dios

El Imam Ab( Ya‘far (a.s.) se habia dedicado enteramente a Dios y le era contrito. Su sincera y exclusiva
dedicacion a El era la mayor que se puede concebir. Cuando se dirigia a rezar su color se tornaba
amarillento por temor a Dios, Glorificado Sea. Solia dirigir letanias a Dios en la oscuridad del final de la

negra noche. En sus letanias solia decir:

“Me has ordenado y no he acatado; me has reprendido y no he escarmentado. ;He aqui a Tu

siervo que se encuentra ante Ti!”33

Su sirviente Aflah narrd lo siguiente: Peregriné a La Meca junto a Ab(l Ya‘far (a.s.) y cuando ingresoé a la
Mezquita Inviolable de Dios, elevo su voz en llanto. Le dije:

- “;Que mi madre y mi padre sean sacrificados por ti! jLa gente te estd observando! ;Si sélo bajaras la

vOoz un poco...!”
Me respondio:

- “;Oh Aflah! Yo elevo mi voz en llanto para que tal vez Dios, Glorificado Sea, me observe con



misericordia y pueda lograr el triunfo el dia de manhana”.

Luego realiz6 la circunvalacion a la Casa de Dios y rezo tras el sitial de Ibrahim (a.s.). Cuando
concluyd, vi que el lugar que habia posado su frente durante la prosternacion se encontraba empapado
con sus lagrimas.34 Durante la mayor parte del tiempo se encontraba entregado con pasion a proferir
dhikr o recuerdos de Dios;35 solia reunir a sus hijos antes de la salida del sol y les ordenaba hacer dhikr

a Dios, Glorificado Sea, hasta producirse el saliente.

Hemos mencionado algunas luminosas muestras de su adoracion a Dios, Glorificado Sea, y de su
obediencia a El, en el primer tomo de nuestro libro “Haidt Al-Imam Muhammad Al-Béaqir (a.s.)” (La vida
del Imam Muhammad Al-Bagqir, con él sea la paz).

—_

. = Tuhaf al-‘Uql, p.296.

2. - Haiat Al-lmém Muhammad Al-Bé&qir (a.s.), t.1, p.296.
3. - Améli As-Saddq, p-225.

4. - Haiat Al-lmam Muhammad Ibn ‘Ali (a.s.), t.1, p.297.
5. - Ibid.

6. - Tuhaf al-‘Uql, p.296.

7. - Tuhaf al-‘Uql, p.292.

8. - Tuhaf al-‘Uql, p.298.

9. - Al-Jisél, p.204.

10. - Ad-Durar an-Nadzim, p.191.

11. - Sifat as-Safwah, t.2, p.61; Hiliat al-Auli&’, t.2, p. 180.
12. - Tuhaf al-‘Uql, p.213.

13. - Amali As-Saduaq, p-30.

14. - Haiat Al-lmém Muhammad Al-Bé&qir (a.s.), t.1, p.203.

15. - Haiat Al-lmédm Muhammad Al-Bé&qir (a.s.), t.1, p.204.

16. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.1, p.289.

17. - Tadhkirat Ibn Hamd(n, p.60.

18. — Managib Al Abi Talib, t.4, p.207; Bihar al-Anwarr, t.46, p.289; A‘ian ash-Shi‘ah, t.4, p.504 (primera parte).
19. - Haiat Al-Imdm Muhammad Al-Béqir (a.s.), t.1, p.121.

20. - Ta'rij Dimashq, t.57, p.229; ‘Uilin al-Ajbar, de Ibn Qutaibah, t.3, p.57.

21. - Da‘d’im al-Islam, t.2, p.158.

22. - Ta'rij Dimashq, .57, p.219; Al-Bidaiah wa an-Nihéiah, t.9, p.310.

23. - Sifat as-Safwah, t.2, p.62.

24. - Al-Fusll al-Muhimmah, p.227.

25. - ‘Uitin al-Ajbar wa Fun(n al-Azar, p.217.

26. - Al-Irshad, p.299.

27. - Sifat as-Safwat, .2, p.63.

28. - Ibid.

29. - ‘Uilin al-Ajbar, t.3, p.308.

30. - Al-Baian wa at-Tabiin, p.258.

31. - Sharh ash-Shéfiiah Abi-I Firas, t.2, p.176.

32. - A'ian ash-Shi‘ah, t.4, p.471 (primera parte).

33. - Sifat as-Safwat, .2, p. 163; N{r al-Absar, p.130; Hiliat al-Aulid’, t.3, p.182.
34. - Ta'rij Ibn ‘Asakir, t.51, p.44; Mirat az-Zaman, t.5, p.79; Nar al-Absar, p.130.
35. - Aian ash-Shi‘ah, t.4, p.471 (primera parte).



El Imam As-Sadiq (a.s.)

El Imam As-Sadiq (a.s.) es la personalidad académica mas fructifera que ha conocido la historia de la
humanidad. Hizo que brotaran las fuentes del conocimiento y la sapiencia en la Tierra, llenandose el
mundo de sus conocimientos y nociones -segun lo expresado por el sabio sunni Al-Yahidz-. Asi

también, tuvo una participacion positiva en la edificacidon de la civilizacion.

Eso es asi a causa de los instrumentos tecnoldgicos desarrollados que descubrié y que llevaron al ser
humano al progreso en todos los érdenes de la vida. El (a.s.) es quien descubrié el oxigeno y dejo
textos referidos a sus caracteristicas y componentes. Asi también informd que el aire no es un elemento
simple sino compuesto por diversos elementos. Asimismo descubrié muchos de los secretos del

cosmos, 1y los sabios de occidente lo consideraron un idedlogo e innovador de la humanidad.

Las mas elevadas virtudes

1- La tolerancia

El Imam As-Sadiq (a.s.) solia incentivar a sus companeros a investirse de la tolerancia, y puso énfasis

al respecto en una infinidad de hadices entre los que se encuentran los siguientes:

1. Dijo (a.s.): “La tolerancia es el ornamento de la gente virtuosa y una de las caracteristicas de la
gente de la Verdad”.2

2. Dijo (a.s.): “El mas tolerante entre vosotros durante el enojo es aquel cuya posicion se

encuentra mas cercana a Dios”.3

3. Dijo (a.s.): “En la tolerancia hay tres virtudes: el temor del enemigo, la lealtad del amigo y la
alabanza para quien escucha (en procura de) la recompensa de Dios, Imponente y Majestuoso”.4

4. Dijo (a.s.): “Nada se acerca mas a otra cosa que la tolerancia al conocimiento, que la

indulgencia a la (real) fuerza y que la condescendencia a la hermandad”.5

5. Dijo (a.s.): “Dios no hizo responsable al profeta que envia sino por fortalecer el vinculo de
parentesco, ser benevolente con los padres y ser tolerante con los que se equivocan, hasta que
vuelvan a Dios, Imponente y Majestuoso™.6

La tolerancia es sefial de madurez de pensamiento y fuerza de caracter, siendo uno de los mas

elevados atributos mediante los que se invisten los lideres.



2- La humildad

En cuanto a la humildad, la misma pone de manifiesto la nobleza del alma y la elevacion del si mismo,
especialmente en las grandes personalidades. El Imam As-Sadiq (a.s.) puso énfasis en la necesidad de
que el musulman se invista de la misma, y legd una infinidad de narraciones al respecto, entre las que

se encuentran las siguientes:
1. Dijo (a.s.): “La humildad es una de las redes para cazar honor”.7

Estas palabras doradas se cuentan entre las destacadas muestras de elocuencia que senalan que el

escaldén mediante el cual la persona se eleva para alcanzar nobleza y dignidad es la humildad.

2. Dijo (a.s.): “Es parte de la humildad el que te sientas complacido de participar tanto en una
reunion como en otra, que saludes a cualquiera que te encuentres, que no discutas aunque

tengas la razon y que no te guste ser elogiado por tu piedad”.8

Este hadiz nos sefala la realidad de la humildad, la cual estd conformada por una serie de asuntos, a

saber:

A. No forma parte de la humildad ocupar la cabecera de una reunién a la cual se precipitan los que

pretenden grandeza.

B. Es parte de la humildad que el que se encuentre con otra persona exprese el saludo, ya que eso

pone de manifiesto el bienestar del alma y que la misma se encuentra desprovista de egoismo.

C. Es parte de la humildad dejar de lado la discusion, esto es, la controversia, especialmente en

cuestiones del saber, si es que la intencién de ello es exhibir superioridad sobre otro.

D. Es parte de la humildad que a la persona no le guste ser elogiada por el conocimiento,
comportamiento ético y piedad religiosa que posea, puesto que el hecho de que a uno le agrade ser
ensalzado pone de manifiesto el gusto por mostrarse y la pomposidad, lo cual no contiene ni un atisbo
de humildad.

3. Dijo (a.s.): “Ser humilde siendo avaro es mejor que ser magnanimo siendo soberbio”.9

La humildad cubre toda carencia en el ser humano y eleva su posicion social, ganandose la estima de

los corazones de la gente.

4. Dijo (a.s.): “La benevolencia y la humildad son tesoros de la esencia humana y conforman una

nobleza en el Mas Alla”. 10
5. Dijo (a.s.): “La humildad en el noble incrementa su nobleza”. 11

La humildad en alguien noble pone de manifiesto la sublimidad de su esencia, afiadiéndole nobleza y



distincion.
6. Dijo (a.s.): “La mejor de las virtudes es ser humilde con los creyentes”. 12

Ser humilde con los creyentes es una de las mejores formas de humildad. En cuanto a ser humildes con

los acaudalados por la condicidn que éstos poseen, es censurable y aborrecible.
7. Dijo (a.s.): “Los mas amados de la Creacion son los humildes”. 13

Los humildes son lo mas amados entre la Creacion para Dios, Glorificado Sea, y los que gozan de

mayor cercania a El.

8. Dijo (a.s.): “No se alz6 entre su pueblo ningun profeta sino con la benevolencia y la
humildad”. 14

9. Dijo (a.s.): “Es parte de la humildad saludar a quien te encuentras”. 15
Adelantarse a saludar y tratar a la gente cordialmente es senal de humildad y de una moral elevada.

10. Dijo (a.s.): “No tiene grandeza quien no se humilla ante Dios, Imponente y Majestuoso; y no
posee rango ni posicion aquel que no es humilde por Dios, Bendito y Glorificado Sea”. 16

La grandeza y la magnificencia pertenecen a quien se humilla ante Dios, Glorificado Sea, Quien es
Fuente de toda dignidad y nobleza para quien se une a El; asimismo, no tiene rango ni posicion alguna
quien no es humilde con otros ademas de serlo ante Dios, Glorificado Sea.

Estos fueron algunos de los hadices sobre la humildad legados por el portaestandarte del movimiento

académico e intelectual en el mundo del Islam, el Imam As-Sadiq (a.s.).

3- El buen caracter

En cuanto al buen caracter, éste es uno de los sublimes atributos, y el Imam (a.s.) puso énfasis en la
necesidad de investirse de los mismos, puesto que forma parte de la esencia del Islam. Los siguientes
son solo algunos de la infinidad de hadices que fueron legados por el Imam (a.s.) al respecto:

1. Dijo (a.s.): “El buen caracter es una de las monturas de la salvacion”. 17
El buen caracter es uno de los medios de salvacion tanto para este mundo como para el Mas Alla.

2. Dijo (a.s.): “Quien aprende a comportarse con buen caracter, ciertamente que ha seguido a su
maestro -esto es, el Mensajero de Dios (s.a.w.)- quien fue enviado para completar las mas

elevadas virtudes”. 18

3. Uno de los companeros del Imam (a.s.) le pregunt6é acerca del buen caracter y le respondio:



“Que bajes los hombros, que tus palabras sean agradables y encuentres a tu hermano con buen
semblante”. 19

Ciertamente que el buen caracter eleva al ser humano a un sublime grado de perfeccion y elevacion del

si mismo.

4- El pudor y el recato

En cuanto al pudor y al recato, éstos se cuentan entre los mas elevados atributos con los que se inviste
el ser humano, siendo ambos parte de la fe. Dijo (a.s.): “El recato, el pudor y el refrenarse son parte
de la fe”.20

Con “refrenarse” aqui se refiere a refrenar la lengua para no proferir obscenidades y no decir mas que

lo que complace a Dios.

5- La templanza

En cuanto a la templanza, ésta conforma un tesoro que no se acaba, siendo uno de los atributos con los
que la persona se ennoblece, puesto que inhibe muchos de los problemas y contrariedades, y es una
de las virtuosas cualidades del creyente. Dijo al respecto (a.s.): “El creyente es moderado y

agradecido, mientras que el incrédulo es malvado y desagradecido”.21

6- La beneficencia

Uno de los distinguidos atributos en los que el Imam (a.s.) hizo hincapié que se debe poseer, es la

beneficencia para con la gente. Prestemos atencién a sus palabras:

“La beneficencia es la que senala y conduce hacia el Paraiso. En cuanto a quien sea caritativo,

Dios sera caritativo con él”.22

¢ Veis esa manera de alentar a poner en practica ese sublime fenédmeno que origine una sociedad

distinguida en la que impere la amistad y el afecto?

7- La benevolencia

Uno de los distinguidos ideales a los cuales exhortd el Imam (a.s.) es la benevolencia en toda su

amplitud, la cual abarca al pobre y al débil, a la persona mayor y al menor. Dijo (a.s.):

“El creyente es benevolente y compasivo; su corazén no es severo con su hermano el

creyente”.23



8- La compasién

Entre los distinguidos atributos con los que la persona se engalana se encuentra la compasion por el

otro. A este respecto dijo (a.s.): “La misericordia por (la causa de) Dios, es vida”.24

iQué elocuentes son esas doradas y breves palabras! las cuales hablan de una conciencia desbordada
de compasion en la senda de Dios, llamando a ésta “vida del ser humano”, puesto que con ello se une
a Dios, Glorificado Sea.

Entre sus palabras doradas acerca de la misericordia se encuentran las siguientes:

“Quien se enternece por su hermano creyente y es amable con él encontrara a Dios como su

Auxiliador y Secundador”.25

9- La generosidad

Entre los elevados atributos hacia los que el Imam incentivaba se encuentra la generosidad. Lo

siguiente es una muestra de esa infinidad de hadices:

1. Dijo (a.s.): “La generosidad por Dios repele las muertes funestas y la desgracia, e incrementa la
vida”.26

¢ Veis los frutos que recogen los generosos, siendo entre lo mas preciado que el ser humano alcanza en

su vida?

2. Dijo (a.s.): “Los mas cercanos a Dios entre vosotros, Glorificado Sea, son los mas
generosos”.27

Quien sea dadivoso, bienhechor para con los pobres y caritativo con los débiles, sera de las personas

mas cercanas a Dios, Glorificado Sea, Quien se hara cargo de recompensarle.

3. Dijo (a.s.): “La generosidad es un arbol a la puerta del Paraiso: quien se prende a una de sus
ramas, ésta lo lleva a los paraisos”.28

Dios, Glorificado Sea, brinda esta dadiva a los bienhechores de entre Sus siervos, encargandose de

recompensarles.

10- La fuerza y la determinacion

Entre las manifestaciones de una gran personalidad se encuentran: el poder, la determinacion y la
decision; quien se equipa con ello alcanza lo que se propone. Prestemos atencion a algunas de las

palabras del Imam (a.s.) al respecto:

1. Dijo (a.s.): “La determinacion es el ornamento de los profetas”.29



2. Dijo (a.s.): “La fuerza es la llave de la certeza”.30

3. Dijo (a.s.): “La fuerza es el conocimiento de la religion, y la determinacién es la llave de la
certeza”.31

La determinacion y la decision se cuentan entre los mas fuertes atributos de las grandes personalidades
que forjaron la historia de las naciones y pueblos. El Gran Profeta (s.a.w.) pudo cambiar el curso de la

historia con la fuerza de su determinacién, su solidez y su poder de voluntad.

11- El sometimiento a la verdad

Entre los atributos distinguidos a los cuales exhortaba el Imam (a.s.) se encuentra el sometimiento a la

verdad y no dejarse influenciar por la intransigencia o alguna otra inclinacion mundana. Dijo:

“El que se somete a la verdad es el primero en llegar a Dios, Glorificado Sea”.32

12- La veracidad y cumplir con lo depositado en confianza

Entre los nobles atributos mediante los que se conforma la moral del musulméan se encuentran: la

veracidad al hablar y cumplir con lo depositado en confianza entregandolo a su gente.

Dijo (a.s.): “Por cierto que Dios no envié a ningun profeta sino con la veracidad al hablar y el
cumplir con lo depositado en confianza tanto con el bienhechor como con el malhechor”.33

13- Cerciorarse de los asuntos

Entre las mas elevadas cualidades del ser humano se encuentra el hecho de cerciorarse de los asuntos

y no precipitarse en los mismos. Prestemos atencion a las siguientes palabras del Imam (a.s.):

“Con el cercioramiento de los asuntos se encuentra el bienestar y con la precipitacion se
encuentra el arrepentimiento. Quien comience una accion fuera de su tiempo no la terminara en

su momento (correspondiente)”.34

Cerciorarse de los asuntos incrementa las probabilidades de bienestar y pone a salvo de los riesgos de
la vida. En cuanto a la precipitacion, ésta incrementa las probabilidades de la ruina. Sobre esto se dijo:

A veces el parsimonioso llega a satisfacerse de alguna necesidad | y sucede que el apresurado cae en

tropiezos.

14- Encomendarse a Dios

Entre las pautas morales del Imam (a.s.) se encuentra el hecho de encomendarse a Dios, Glorificado
Sea, en todos sus asuntos, realizandolos sin titubear al respecto, a menos que hubiera una razén que

amerite que una accioén no fuera realizada, por lo cual no la llevaba a cabo. Narr6 Abl Basir del Imam



(a.s.), que dijo: “No hay nada que no tenga un limite”.

Ab( Basir se apresuré a decir: “;Que yo sea sacrificado por ti! ;,Cual es el limite de encomendarse a
Dios?”

- “La certeza”

El significado de esto es que la certeza sobre la legitimidad de algo elimina el titubeo y dirige hacia la
concrecioén de la accion. Abl Basir continué preguntando:

- “¢ Cuél es el limite de la certeza?”.
- “Que no temas a nada fuera de Dios”.35

El Imam (a.s.) definio los limites de encomendarse a Dios, Glorificado Sea, en el hecho de que la
persona tenga certeza de Su Poder, Glorificado Sea, con el cual domina todas las cosas, puesto que el
curso de todos los sucesos se encuentra en Sus manos, sin que nadie fuera de El tenga ningin dominio

o influencia en la marcha de los asuntos.

15- Cualidades de los profetas

El Imam (a.s.) solia hablar a sus companeros sobre las cualidades de los profetas (a.s.) de manera que
fueran para ellos un ejemplo a seguir. Dijo:

“Por cierto que la paciencia, la caridad, la tolerancia y el buen caracter son pautas morales de los
profetas™.36

Los profetas pudieron proceder a guiar a la gente sélo a causa de los elevados ideales y nobles

cualidades que poseian.

16- Atributos sublimes

El Imam (a.s.) habl6 a sus comparneros acerca de algunos nobles atributos que es necesario adoptar.

Dijo:

“Quien no tenga cinco cosas no tendra un gozo duradero: la religion, el intelecto, la (buena)

educacion, la libertad y el buen caracter”.37

Estos atributos se cuentan entre las principales virtudes, de manera que quien se inviste de las mismas

alcanza los mas elevados niveles de perfeccion.

17- Los atributos del creyente

El Imam (a.s.) hizo hincapié en que el creyente debe tener ocho virtudes. Dijo:



“Es necesario que el creyente tenga ocho virtudes: gallardia ante sucesos estremecedores,
paciencia ante la calamidad, agradecimiento ante la holgura, complacencia por lo que Dios le
agracio, no ser injusto con el enemigo, no maltratar a los amigos, que fatigue su propio cuerpo y
que la gente esté aliviada a su respecto. El conocimiento es el amigo intimo del creyente, la
tolerancia su visir, la paciencia el jefe de sus ejércitos, la benevolencia su hermano y la suavidad

su progenitor”.38

Estos atributos de perfeccidn son las cualidades mas exponentes del creyente que tiene temor de Dios,

Glorificado Sea, y que se esfuerza por lograr Su beneplacito.

18- Diez cualidades destacadas entre las virtudes

Narré ‘Abdul-lah ibn Maskan del Imam As-Sadiq (a.s.), que dijo:

“Por cierto que Dios, Exaltado y Glorificado Sea, distinguié a Su Mensajero (s.a.w.) con las mas
excelentes virtudes. Examinaos a vosotros mismos, y si las encontrais en vosotros, alabad a
Dios, Imponente y Majestuoso, y rogadle que os las incremente”. Entonces mencioné las diez
siguientes: La certeza, la templanza, la paciencia, el agradecimiento, la complacencia, el buen

caracter, la generosidad, el celo (por los valores), la valentia y la hombria de bien”.39

Estas distinguidas cualidades eran los atributos més manifiestos del Gran Profeta (s.a.w.), y el Imam
(a.s.) las referia a sus compafieros y seguidores para incentivarlos a investirse de las mismas, de

manera que fueran un buen ejemplo para los demas.

Con esto concluyen nuestras palabras acerca de los nobles atributos que conforman las mas excelentes

virtudes morales. Extrajimos los mismos de nuestro lioro Haidt Al-Imam Ya‘far As-Séadiq (a.s.).

Los vicios morales

El Imam (a.s.) advirtié sobre los atributos censurables y las tendencias malvadas que hacen caer al ser

humano a un nivel bajo y despreciable. Los siguientes son algunos de ellos:

1- El rencor

Entre los atributos execrables se encuentra el rencor hacia la gente. El Imam (a.s.) advirtié sobre el

mismo en muchos de sus hadices, entre los que se encuentran los siguientes:

1. Dijo (a.s.): “Precavete del rencor, puesto que Dios, Glorificado Sea, abandona al opresor y
asiste al oprimido”.40

2. Dijo (a.s.): “El rencor no habita en el corazén del creyente, puesto que el rencoroso es de la
gente del Fuego™.41



3. Dijo (a.s.): “Quien siente rencor por su hermano el creyente y le perjudica (que sepa) que

nosotros seremos sus adversarios en el Dia de la Resurreccion”.42

4. Dijo (a.s.): “Quien llegue ante Dios el Dia de la Resurrecciéon habiendo en su corazén rencor
hacia su hermano el creyente, no ingresara en el Paraiso hasta que pase el camello por el ojo de
la aguja”.43

5. Dijo (a.s.): “Por cierto que Dios, Glorificado Sea, perdona en la Noche del Destino (/ailat al-
gadr) en la medida de hojas de arboles y frutos que existen, a excepcion de aquel que tenga

rencor hacia su hermano”.44

Hay muchos otros hadices similares a éstos en los que el Imam As-Sadiq (a.s.) sefiala la prohibicion
del rencor, puesto que conlleva la hostilidad y la animadversion entre las personas, abriendo ante ellas

las puertas de la maldad.

2- La envidia

La envidia es una de las enfermedades espirituales sobre las que advirtié el Imam (a.s.), habiendo
legado una infinidad de hadices que censuran la misma. Los siguientes son algunos de ellos:

1. Dijo (a.s.): “El envidioso es enemigo de Dios, puesto que aborrece lo que Dios, Glorificado Sea,
quiere”.45

2. Dijo (a.s.): “El creyente no es envidioso ni rencoroso”.46
3. Dijo (a.s.): “El flagelo de la religion esta en la envidia, la vanidad y la jactancia”.47

4. Dijo (a.s.): “Por cierto que el creyente tiene sano deseo de emular (gabt) pero no envidia,

mientras que el hipdcrita tiene envidia y no sano deseo de emular”.48

5. Dijo: (a.s.): “El envidioso se perjudica a si mismo antes de perjudicar al envidiado; es como
Iblis (Satanas) que mediante su envidia acarreé para si mismo la maldicién, y para Adan la
preferencia, la guia y el ser elevado al lugar de las realidades del Pacto Divino y la predileccion.
Asi pues, ;sé un envidiado y no seas envidioso! puesto que la balanza de las acciones del
envidioso es siempre liviana en comparacion con el peso de la balanza del envidiado. El
sustento se encuentra dividido; entonces, ¢en qué beneficia la envidia del envidioso? ¢y en qué
le perjudica al envidiado la envidia? La envidia tiene su origen en la ceguera del corazén, y la
negacion del favor de Dios, Glorificado Sea, siendo estas dos, las alas de la incredulidad. Es con
la envidia que el hijo de Adan cay6 en la lamentacion por siempre y en una ruina de la cual no se
librara jamas. No hay arrepentimiento para el envidioso puesto que es porfiado en la misma, esta
amarrado a ella; ésta se le ha convertido en su disposicion natural y se manifiesta sin que nada

se lo impida e incluso sin causa alguna... y la disposicién natural no cambia respecto de su



origen aunque sea medicada”.49

6. Dijo (a.s.): “;Cuantos envidiados se encuentran en la holgura siendo ésta su afliccion! ;Y

cuantos hay de quienes se siente compasion por su dolencia encontrandose en ésta su cura!”.50

Ademas de éstos hay muchos otros hadices transmitidos por el Imam (a.s.) que advierten a los
musulmanes respecto de esta perniciosa caracteristica suscitada por la ruindad humana, la pobreza de

espiritu y la altivez sobre la creacion de Dios, Glorificado Sea.

3- La vanidad

Ser engreido a causa de los bienes, los hijos o alguna otra de las ventajas y goces de la vida mundanal,
fue combatido por el Imam (a.s.). Fueron transmitidos de él (a.s.) gran cantidad de hadices en los que

advierte sobre la misma. Los siguientes son algunos de ellos:
1. Dijo (a.s.): “Aquel a quien le surge la vanidad es exterminado”.51

2. Dijo (a.s.): “;Qué sorprendente es aquel que es vanidoso por sus obras mientras que no sabe
como terminara! Quien se envanezca de si mismo y de su accionar ciertamente que se ha
extraviado de la senda de la rectitud y pretende lo que no tiene, siendo que el que pretende algo
sin tener derecho es un mentiroso, aunque mantenga oculta su pretension y viva largamente.
Ciertamente que lo primero que se hace con el vanidoso es suprimirle lo que le provoca vanidad
para que se percate que es impotente e insignificante, y que dé testimonio contra si mismo para
que la prueba en su contra sea mas vehemente, tal como hizo Iblis. La vanidad es una planta
cuya semilla es la incredulidad, su tierra la hipocresia, su agua la rebeldia, sus ramas la
ignorancia, sus hojas el extravio y su fruto la maldicién y la eternizacion en el Fuego. Quien elige
la vanidad ha sembrado la incredulidad y ha plantado la hipocresia, lo cual necesariamente dara
sus frutos”.52

Estas fueron algunas narraciones aportadas por el Imam (a.s.) en las que advierte a los musulmanes

respecto a adoptar esta particularidad execrable que induce a la soberbia y el envanecimiento.

4- La soberbia

La soberbia es uno de los atributos execrables que provocan la ira de Dios, Glorificado Sea. El Imam
(a.s.) ha proporcionado un gran numero de hadices en los que advierte sobre la misma. Entre los

mismos se encuentran los siguientes:

1. Dijo (a.s.): “A quien se ensoberbece ante los amigos de Dios, Glorificado Sea, El los devuelve

hacia atras y los reune con los enemigos”.53

2. Dijo (a.s.): “La gente mas alejada de Dios, Glorificado Sea, son los soberbios”.54



3. Dijo (a.s.): “No hay hombre que se haya ensoberbecido o vuelto altanero sino por una

humillaciéon que encontr6 en si mismo”.55

Hay muchos hadices semejantes a éstos que fueron legados por el Imam (a.s.) y que advierten a los
musulmanes acerca de esta caracteristica maligna que lleva a menospreciar a las personas y

menoscabar su dignidad.

5- La codicia

Entre los atributos censurables se encuentra la codicia, sobre la cual el Imam (a.s.) previno en una serie

de hadices, entre los que se cuentan los siguientes:
1. Dijo (a.s.): “El creyente se encuentra exento de codiciar lo que no le pertenece”.56

2. Dijo (a.s.): “Al codicioso le sucede como en los suefos del durmiente: se alegra por los
mismos durante el sueno y se lamenta largamente durante su estado de vigilia; o como al
gusano de seda que teje sobre si mismo por su intensa avidez y eso no le incrementa mas que

su aprisionamiento y su alejamiento de la salvacion”.57

3. Dijo (a.s.): “Entre aquello que fue revelado esta: Si el hijo de Adan tuviera dos valles en los que
fluyeran el oro y la plata anhelaria un tercero. ;Oh hijo de Adan! Ciertamente que tu estémago es

un gran mar y un gran valle que no sera llenado con nada mas que con tierra”.58
4. Dijo (a.s.): “La mayor riqueza la tiene aquel que no es prisionero de la codicia”.59

La codicia es un padecimiento degradante y aquel que esta aquejado de la misma no tiene mas
preocupacion que reunir bienes de cualquier manera, y su pensamiento se mantiene ocupado en amar

la riqueza y reunirla, hasta que la tierra lo arroja a sus entranas.

6- La avaricia

La avaricia es una de las enfermedades del alma sobre las que previno el Imam (a.s.) y a la cual
censura en muchos hadices. Entre ellos:

1. Dijo (a.s.): “El Paraiso esta vedado a todo avaro”.60

2. Dijo (a.s.): “;Precaveos de la avaricia! puesto que la misma es un flagelo; y el flagelo no esta en
un creyente”.61

3. Dijo (a.s.): “Cuando la fe es correcta se elimina la avaricia, tal como es arrancado un pelo de la

piel en que se encuentra”.62

4. Dijo (a.s.): “El avaro no tiene religion, ni afecto, ni certeza, y no es de los creyentes”.63



5. Dijo (a.s.): “No beneficia una fe con avaricia”.64

6. Dijo (a.s.): “La avaricia es ignorancia; es tener un escaso conocimiento acerca del Creador y
Agraciador”.65

¢ Veis como el Imam combate ese maligno fendmeno y advierte sobre el mismo puesto que se cuenta

entre las tendencias malignas que mas perjuicio provocan a la gente?

7- La ambicion mundanal

La ambicidon mundanal es una de las mas viles inclinaciones humanas y quien se encuentra aquejado
de la misma esté lejos de la dignidad. El Imam (a.s.) advirtié sobre la misma cuando se le pregunté:

“.Qué es lo que en el siervo afianza la fe?”.
Contesto con celeridad: “El estado de piedad que hace que la ambicién mundana salga de él”.66

Aquel que se encuentra aquejado por la ambicién mundana deja de lado todo accionar que implica
encomendarse a Dios, Glorificado Sea, y ocupa toda su atencion en lo que se encuentra en manos de
la gente.

8- El embelesamiento por lo mundano

El Imam (a.s.) quiso edificar la personalidad del musulman en base a la perfeccion y la virtud y alejarle

de los pecados, entre los que se encuentra el embelesarse por lo mundano. Observad lo que dijo:

“El embelesado por el mundo es un desdichado que en el Mas Alla se vera defraudado, puesto
que vendio lo mejor por lo peor. ¢{No te sorprendes de ti mismo? Tal vez estas fascinado por tu
riqueza y a lo mejor la salud de tu cuerpo permanezca... Tal vez estas fascinado por lo larga de
tu vida, por tus hijos y compafieros, y a lo mejor ellos te salvaguarden... Tal vez estas fascinado
por tu propia belleza y por haber alcanzado lo que anhelabas y deseabas, por lo que piensas que
estas en lo recto y acertado... Tal vez estas fascinado por el estado de arrepentimiento que
tienes por haber sido negligente en la adoracién, y a lo mejor Dios por tu corazén sepa que las
cosas son diferentes... Tal vez has realizado actos adicionales de adoracion imponiéndotelos,
siendo que Dios quiere la sinceridad... Tal vez te enorgulleces por tu conocimiento y tu
genealogia siendo que no te percatas de las cosas ocultas que estan en el conocimiento
reservado de Dios, Glorificado Sea... Tal vez te imaginas que estas suplicando a Dios cuando en
realidad estas suplicando a otro... Tal vez consideres que eres un buen consejero para las
criaturas, siendo que las quieres para ti mismo y para que tiendan hacia ti... Tal vez censuras tu

alma, y en realidad al mismo tiempo la estas elogiando”.67

Este hadiz nos habla de las diferentes formas de embelesamiento por lo mundano y sus
correspondientes formas de inhibirlo. El Imam (a.s.) previno de ello puesto que aleja a la persona de su



Majestuoso Creador.
9- Laira

En cuanto a la ira, ésta es la llave de todo mal y la fuente de todo perjuicio. Dijo cierto maestro de Etica
y Moral: “La ira es una llama de fuego que fue tomada del Fuego de Dios, Glorificado Sea, el cual esta
encendido y llega hasta las entraias”.

La ira cubre la luz del intelecto y debilita su accionar, haciendo que se incurra en atrocidades como
matar personas inocentes y otros crimenes. El Imam As-Sadiq (.a.s) arremetio con vehemencia contra

la misma. Prestemos atencién a sus palabras:

1. Dijo (a.s.): “La ira es la llave de todo mal”.68

2. Dijo (a.s.): “La ira es la destruccion del corazén sapiente”.69

3. Dijo (a.s.): “Quien no controla su ira no controla su intelecto”.70

4. Dijo (a.s.): “No es de nosotros aquel que cuando se enoja su ira le saca de la verdad”.71

La ira arroja al ser humano en un mal terrible, le abre las puertas de todo lo malo, le despoja de su
humanidad y le inserta entre las bestias depredadoras.

10- La hipocresia

En cuanto a la hipocresia, ésta es una de las mas peligrosas enfermedades sociales. Los hipdcritas son
aquellos que manifiestan obediencia y esconden la rebeldia tejiendo conspiraciones. El Imam As-Sadiq

(a.s.) los fustigdb mediante el reproche y el descrédito. Prestemos atencion a lo que dijo:

1. Dijo (a.s.): “Aquel que ha desarrollado hipocresia tiene el corazén cegado a la sensatez, y su
persona se vuelve despreciable para las criaturas”.72

2. Dijo (a.s.): “Nunca Dios ha estado complacido de alguien que ha actuado con hipocresia con
otro”.73

3. Dijo (a.s.): “Quien al toparse con los creyentes muestra una cara y en ausencia de ellos tiene
otra, se presentara el Dia de la Resurreccion con dos lenguas de fuego”.74

4. Dijo (a.s.): “El hipdcrita en la religion de Dios es como el ladrén en el Santuario de Dios”.75

La hipocresia es uno de los mas viles atributos, y el hipdcrita no tiene conciencia ni honor,

encontrandose su lugar en el mas bajo nivel del Fuego.



11- La necedad

Entre las elevadas pautas de moral del Imam (a.s.) esta que prevenia al musulman de cometer actos de

necedad. Las siguientes son una muestra de los hadices en los que reprocha la misma:
1. Dijo (a.s.): “El creyente esta exento de necedad”.76

2. Dijo (a.s.): “La necedad es una de las puertas del infierno”.77

3. Dijo (a.s.): “La necedad es contraria a la luz”.78

Hay muchas narraciones similares a éstas en las que el Imam (a.s.) advierte acerca de esta
caracteristica. Es de mencionar que al necio se le inhibe la utilizacion de sus bienes materiales para

protegerlo de la ruina.

12- La maledicencia

En cuanto a la maledicencia, ésta es una las cuestiones ilicitas mas aberrantes, puesto que propaga
entre los musulmanes la indecencia y el mal, destruyendo vinculos sociales a los que el Islam brinda
especial consideracion. Las siguientes son algunas de las narraciones transmitidas del Imam As-Sadiq
(a.s.) en las que el Imam (a.s.) censura este acto degradante y previene acerca del mismo.

1. Dijo (a.s.): “Quien dice acerca de un musulman lo que han visto sus ojos y escuchado sus
oidos es de aquellos sobre quienes Dios, Imponente y Majestuoso, dice: «Por cierto que aquellos
que desean que se propague la indecencia entre los creyentes tendran un doloroso castigo» (24:
19)".79

2. Dijo (a.s.): “La maledicencia esta prohibida para todo musulman. La misma consume las

buenas acciones tal como el fuego consume la lefia seca”.80

3. Dijo (a.s.): “A quien narra acerca de un creyente algo con lo cual pretende su humillacién y el
menoscabo de su hombria de bien para rebajarlo ante los ojos de la gente, Dios le expulsara del
ambito de Su potestad haciéndole ingresar en el ambito de la potestad de Satanas”.81

4. Dijo (a.s.): “Quien hace maledicencia mencionando algo que un creyente tiene, le ha matado; y
quien hace maledicencia de un creyente mencionando algo que en realidad no tiene, le ha
calumniado; y quien calumnia a un creyente, ciertamente que ha declarado la guerra a Dios y a

Su Mensajero”.82

Hacer maledicencia de un musulman conforma un gran pecado, y el Islam ha amenazado con un

castigo eterno a quien lo perpetra.



13- La murmuracion

Entre los atributos execrables se encuentra la murmuracion. El Imam As-Sadiq (a.s.) advirtié respecto a

la misma en algunas narraciones, entre las que se encuentran las siguientes:

1. Dijo (a.s.): “A quien murmura de su hermano Dios le aflige con una desgracia que le

averglience”.83

2. Dijo (a.s.): “No ha murmurado nadie de su hermano el creyente sin haber sido alejado por Dios
y sin que aquel creyente se haya salvaguardado del mal de esa murmuracién, habiendo repelido
Dios de él el rencor de aquel”.84

3. Dijo (a.s.): “;Guardaos de frecuentar a quien es murmurador! puesto que dice falsedades, lleva
mentiras, desune a las personas y toda su vida permanece sin rectitud”.85

4. Dijo (a.s.): “Un musulman no murmura de un siervo que dice Dios es Uno”.86

El murmurador es malicioso y corrupto; su arma es la mentira y provoca desunién entre los

musulmanes, induciendo entre ellos la hostilidad y el rencor.

14- Alegrarse por el mal ajeno

Esta peculiaridad es producto de la enemistad y la envidia, estando ambas cosas prohibidas en el

Islam. El Imam As-Séadiq (a.s.) la reprobd en algunos de sus hadices entre los que estan los siguientes:

1. Dijo (a.s.): “No manifiestes alegria por el mal de tu hermano, puesto que Dios se compadecera
de él y hara que ese mal recaiga en ti”.87

2. Dijo (a.s.): “Quien se alegra por una desgracia que le haya acontecido a su hermano no sale del

mundo hasta ser afectado por un padecimiento”.88

De esta manera, el Imam (a.s.) solia advertir a los musulmanes respecto a toda inclinacién malvada y
caracteristica execrable para que edifiquen sus vidas en base a la virtud y las elevadas pautas de

moral.

15- La disputa y la polémica

Con disputa (mird’) aqui se quiere significar la impugnacion que se hace de las palabras de otro con el
fin de escarnecerle, menoscabarle y prevalecer sobre él. En cuanto a la polémica (yidal), con la misma
se quiere significar la obcecacion al departir, cuya causa es la envidia o la hostilidad. Ambas cosas son
ilicitas en el Islam, y el Imam As-Sadiq (a.s.) las ha prohibido en muchos hadices, entre los que se

cuentan los siguientes:



1. Dijo (a.s.): “No disputes con un tolerante y juicioso, ni con un necio, puesto que el tolerante y

juicioso te vencera y el necio te agobiara”.89

2. Dijo (a.s.): “;Guardaos de disputar! Puesto que ello acarrea desprestigio y expone las
verglienzas”.90

3. Dijo (a.s.): “La polémica mata el afecto”.91

4. Dijo (a.s.): “;Guardaos de antagonizar! Puesto que distrae al corazén, acarrea la hipocresia y
provoca resentimientos”.92

El Islam establecié una sociedad elevada basada en el afecto, la fraternidad y el carifio, y la polémica y

el antagonismo provocan enemistad y rencor entre los musulmanes.

16- La calumnia

Entre los actos execrables se encuentra la calumnia, que consiste en que el musulman diga sobre su
hermano lo que en realidad no tiene, conformando un pecado mayor que la maledicencia y la mentira.
Dijo el Altisimo: «Y quien cometa una falta o un pecado, luego acuse de ello a un inocente,
ciertamente que habra efectuado una calumnia y un pecado evidente».93 El Imam As-Sédiq (a.s.)

previno de la siguiente manera para que no se perpetrara tal acto infame:

“Quien calumnie a un creyente o a una creyente con algo que no hizo, Dios, Imponente y

Majestuoso, le resucitara en un barro supurado hasta que se retracte”.
Le fue preguntado al Imam (a.s.): “;,Qué es el barro supurado?”.
Respondio: “Pus que aflora de los genitales de las rameras”.94

La calumnia conforma un pecado y una opresion a otro; es por eso que es ilicita en el Islam, y el Imam

(a.s.) puso énfasis en su prohibicion y previno sobre perpetrar la misma.

17- La trasgresion

La trasgresion es opresion y atropello contra el otro y esta prohibida en el Islam. El Imam As-Sadiq
(a.s.) advirti6 con vehemencia acerca de ello con el fin de erradicarla. Prestemos atencion a sus
palabras:

1. Dijo (a.s.): “La trasgresion es el que mas rapido se castiga entre los pecados”.95
2. Dijo (a.s.): “La trasgresion es el campo de batalla del mal”.96

3. Dijo (a.s.): “;Qué mal provision (para el Mas Alla) es hostilizar a los siervos!”.97



La trasgresion es una de las prohibiciones méas aborrecibles, la cual provoca que se difunda la opresion

y la corrupcion entre la gente.

18- La opresion

La opresion es una de las prohibiciones mas abominables a las que se ha enfrentado el Islam, de
manera que se maldice a la opresion y a los opresores, a quienes se castiga severamente. Se
transmitié del Imam As-Sadiq (a.s.) un gran numero de hadices en los que condena la opresion y

advierte a quien la perpetra. Los siguientes son algunos de los mismos:

1. Dijo (a.s.): “No hay opresién peor que aquella en la cual, quien es objeto de la misma no

encuentra mas auxiliador que Dios, Glorificado Sea”.98

2. Dijo (a.s.): “Quien devora los bienes de su hermano opresivamente y no se los devuelve, el Dia
de la Resurreccion devorara brasas de fuego”.99

3. Dijo (a.s.): “Por cierto que Dios, Glorificado Sea, revel6 a uno de sus profetas que se
encontraba en el reino de cierto tirano, lo siguiente: ‘Ve ante ese tirano y dile (de Mi parte): Yo no
te puse en ese cargo para que derramaras sangre y te apropiaras de las riquezas, sino que
solamente lo hice para que te encargues por Mi de las voces de los oprimidos, puesto que Yo no

consiento que se les trate injustamente aunque fueran incrédulos’.”. 100
4. Dijo (a.s.): “A quien oprima, Dios hara que le domine quien (a su vez) le oprima a él”.101

5. Dijo (a.s.): “Quien cometa la injusticia, quien le ayude y quien esté complacido de ello, son los
tres coparticipes”. 102

6. Dijo (a.s.): “A quien excuse a un opresor por su opresion, Dios hara que le domine quien le
oprima, de manera que aunque le suplique (a Dios) no le respondera, ni le compensara (en el

Mas Alla) por haber sido objeto de injusticia”. 103

Estas narraciones legadas por el digno descendiente de la Profecia increpan a la opresion y condenan

a los opresores, quienes son los lobos de la sociedad, conminandoles con el Fuego del Infierno.

19- La ostentacion

Otra de las actitudes que el Islam condena es la ostentacion, y quien incurre en la misma no posee una
conciencia viva con la cual temer a Dios, Glorificado Sea, puesto que hace el bien no por el bien mismo
ni por la causa de Dios, Glorificado Sea, sino que solamente lo realiza para ser visto por la gente como
alguien correcto. Son abundantes las narraciones transmitidas del Imam As-Sadiq (a.s.) en las que él
condena la ostentacion y advierte sobre ella. Las siguientes son algunas de las mismas:

1. Dijo (a.s.): “Dios, Glorificado Sea, expresé: ‘Yo soy el mejor asociado. Quien disponga en sus



acciones a otro socio fuera de Mi, no le aceptaré de ellas sino aquello que fuera exclusivo para
Mi.”. 104

2. Dijo (a.s.): “Toda ostentacion es asociacion. Ciertamente que quien obre por la gente le
correspondera a la gente darle su recompensa; y quien obre por Dios, Glorificado Sea, le
correspondera a Dios, Glorificado Sea, darle su recompensa”. 105

3. Dijo (a.s.): “Sucede que el hombre realiza actos que merecen recompensa pero no pretende
con ello la Faz de Dios, Glorificado Sea, sino que solamente pretende ser considerado puro entre
las personas deseando que la gente escuche eso sobre él. Este es quien ha cometido asociacién
en la adoracion de su Senor”. 106

4. Dijo (a.s.): “Cuando alguno de vosotros manifiesta una buena accién y oculta una mala
accion... acaso no reflexiona y no sabe que eso no es asi? Dios, Imponente y Majestuoso, dice:
«Pero el ser humano es consciente de si mismo».107 Por cierto que cuando el interior es

correcto se fortalece el exterior”.108

5. Dijo (a.s.): “Quien procure a Dios, Imponente y Majestuoso, realizando unas pocas acciones,
Dios manifestara para él mas de lo que haya procurado; y quien procure a las personas
realizando muchas acciones, fatigando su cuerpo y desvelandose de noche, Dios dispondra que
se vea apocado a los ojos de quien escuche que hizo tal cosa”. 109

6. Dijo (a.s.) a ‘Ubbad Al-Basri —quien habia incurrido en ostentacién-: “;Pobre de ti, oh ‘Ubbad!
iGuardate de ostentar! Ciertamente que quien realiza una accion para otro que Dios, Glorificado
Sea, El le delegara a aquel por quien la haya realizado...”. 110

7. Dijo (a.s.): “Disponed este asunto vuestro por Dios y no lo dispongais por la gente, puesto que

lo que sea por Dios sera para Dios, y lo que sea por la gente no ascendera hacia Dios”. 111

Segun estas narraciones y otras trasmitidas de los Imames de la Recta Guia (a.s.), la ostentacion
corrompe la buena accion. Los sabios son unanimes en que la ostentacion invalida la adoraciéon y que

la intencién en la misma debe ser sincera y exclusiva por la Faz de Dios, Glorificado Sea.

La ostentacion es una cuestién ilusoria que necesariamente quedara al descubierto manifestandose la

realidad de las cosas. Dijo Abdl Hasan At-Tahami:

La investidura de la ostentacion trasparenta lo que tiene abajo ! y si te envuelves con la misma en

realidad estas desnudo.

20- La traicion

Una de las actitudes contrarias a la moral mas repugnante y abominable es la traicion. EI Imam As-

Séadiq (a.s.) previno sobre la misma en una infinidad de hadices, entre los que estan los siguientes:



1. Dijo (a.s.): “Ni un traicionero alcanza la salvacién, ni un vilipendiador triunfa, ni enriquece Dios

aun avaro”. 112
2. Dijo (a.s.): “El traicionero y el vilipendiador son enemigos de si mismos”.113

Ciertamente que la traicién pone de manifiesto un interior putrefacto que se desentiende del honor y la
dignidad y que no tiene vinculo con los elevados principios. La traicion, en su amplio significado, ya sea

contra la patria, contra la comunidad o contra el individuo, no surge sino de los bajos y viles.

21- El engano y el fraude

El Islam ha prohibido el engafio y el fraude, puesto que forman parte de los vicios morales. El Imam
(a.s.) arremetié con vehemencia contra quien adopta tal conducta. Los siguientes son algunos de sus

hadices al respecto:
1. Dijo (a.s.): “Quien engafa a su hermano no es de nosotros”. 114
2. Dijo (a.s.): “Los que son adversos a los creyentes son quienes les enganan”.115

3. Dijo (a.s.): “El enemigo de la verdad es aquel que no aconseja favorablemente a la gente de la
verdad”. 116

4. Dijo (a.s.): “A quien engaia a su hermano y esconde de él el consejo favorable, le es cambiado
el bien que tiene por mal”.117

5. Dijo (a.s.): “A quien se le requiere orientacion e indica lo incorrecto, Dios le suprime la

capacidad de tener una opinion acertada”. 118

El engafio y el fraude son realizados por quien no tiene vinculos con Dios ni cree en el Ultimo Dia.

22- El fanatismo

Entre aquellos atributos que el Islam combate esta el fanatismo regionalista, el cual consiste en que la
persona considere que la raza, casta o clan al que pertenece es lo mejor de la especie humana y asista
a los miembros de su grupo en lo errdbneo. En cuanto al mero amor de la persona por su grupo, ello no

es fanatismo.
El Imam As-Sadiq (a.s.) condend ese fendmeno con las siguientes palabras:

“Por cierto que los angeles consideraban que Iblis (Satanas) era de entre ellos, en tanto que
Dios, Glorificado Sea, sabia que él no era de entre ellos, e hizo que pusiera al descubierto el
fanatismo y enojo de su interior cuando dijo: «Me creaste de fuego y a él le has creado de
barro.» (7: 12)”.119



El fanatismo ha encendido las llamas de la guerra en la tierra y ha arrojado un gran mal sobre la gente,

y es por ello que es condenado por los defensores del Islam.

23- El pesimismo

El pesimismo es una actitud execrable. Consiste en que la persona vea solo el aspecto desfavorable y
negativo de todos sus asuntos y estados, y no vea buen augurio en nada. El pesimismo nace de la
acumulacién de una perturbacién animica en el ser humano que le hace padecerlo. El Imam (a.s.) ha
explicado en uno de sus hadices algunas de las formas del pesimismo. Dijo: “Hay tres cosas que
producen pesimismo: la mujer, la bestia de carga y la morada. En cuanto al pesimismo que
proviene de la mujer esta en que su dote sea cuantiosa y sea rebelde con su esposo; en cuanto
al de la bestia de carga esta en que sea de mal caracter y no se deje montar; en cuanto al de la
morada esta en que su superficie sea estrecha, sean malos sus vecinos y tenga muchos
defectos”. 120

El Imam (a.s.) se ha ocupado en algunos hadices del pesimismo en general y exhorta al ser humano a

tener buen augurio y ser emprendedor en todas las etapas de su vida.

24- El desgano y la preocupacion

El Imam (a.s.) prohibié los estados de desgano y preocupacion puesto que conllevan debilidad en la

personalidad y su ruina.

Dijo (a.s.): “No estés fastidiado ni preocupado. Doblega tu alma dando la posibilidad de que,
aquel que te es contrario es de aquellos que estan por encima de ti y tienen mérito sobre ti”. 121

El desgano y la preocupacion llevan a la disociacion de la personalidad o esquizofrenia, la cual es una

de las més graves enfermedades mentales.

25- La holgazaneria

El Imam (a.s.) previno acerca de la holgazaneria en todas las acciones y la considerd una llave para

todo mal.

Dijo (a.s.): “Mi padre me aconsejé diciéndome: ;Oh hijo mio! ;Guardate de la holgazaneria y el
desgano! puesto que ambas cosas son la llave de todo mal. Por cierto que si eres perezoso no

cumpliras con una obligacion, y si te fastidias no tendras paciencia para obtener un derecho”. 122

La holgazaneria lleva a que se debilite la economia de la comunidad, que no se incrementen los
ingresos del individuo, conlleva el estancamiento de la economia del pais y que aumente la

desocupacién entre los ciudadanos.



26- La humillacion

El Imam As-Sadiq (a.s.) previno al musulman de que se humillara; queria para él la grandeza y la

dignidad. Dijo: “Precaveos de la humillacion puesto que la misma es una accion de Satanas”. 123
Otra vez, el Imam (a.s.) puso énfasis en la necesidad de investirse de dignidad.
Dijo (a.s.): “;Debéis guardar el decoro, y prevenios de caer en la humillacion!”. 124

La humillacion lleva al menosprecio de la persona y a que se desvanezca la personalidad, y se

contradice con lo que sostiene el Islam sobre la grandeza y dignidad de los musulmanes.

27- La mentira

La mentira es en el Islam una de las prohibiciones mas repulsivas y perversas, multiplicandose su
condenacion en la mentira acerca de Dios, Glorificado Sea, de Su Profeta (s.a.w.) y de los Imames
Inmaculados (a.s.). Los sabios jurisconsultos han dictaminado que ésta es una de las cosas que

invalidan el ayuno, y para ello se basan en lo narrado del Imam As-Séadiq (a.s.), que dijo:

“Por cierto que la mentira hace que al ayunante se le invalide el ayuno”. El narrador lo considerd
demasiado, al suponer que el Imam (a.s.) se referia a que la mentira en general es de las cosas que
invalidan el ayuno. Entonces él (a.s.) le aclaré: “No es como supusiste, sino que eso es solamente
respecto a la mentira acerca de Dios, Glorificado Sea, de Su Profeta (s.a.w.) y de los Imames
(a.s.)”. 125

La mentira es de entre los pecados capitales, segun el texto estipulante del Imam As-Sadiq (a.s.) en el
que dice:

“La mentira sobre Dios, sobre Su Mensajero y sobre los Albaceas (a.s.), es de entre los pecados
capitales”. 126

Se exceptua en la condicion de ilicita a la mentira dicha para evitar un gran perjuicio y para reconciliar a

otros. A este respecto se le dijo al Imam As-Sadiq (a.s.) lo siguiente:

“Tal vez suceda que mintamos a los tiranos por temor al mal que pudieran causarnos. ¢Acaso

estariamos pecando?”.

Respondio (a.s.): “Al contrario. Dios os recompensa por ello”. 127

28- La rebeldia hacia los padres

Entre las actitudes que contrarian a las mas elevadas virtudes se encuentra el hecho de ser rebeldes

con los padres, puesto que Dios, Glorificado Sea, dispuso obligatorio a los siervos obedecerles. Dijo el



Altisimo: «Y muéstrate deferente con ellos apiadandote, y di: “;SefAor mio! ;Ten misericordia de

ellos tal como ellos la tuvieron al criarme siendo nifio!”. ».128
También dijo: «Adorad a Dios y no le asociéis nada; y sed benevolentes con vuestros padres».129

El Imam (a.s.) estimulaba a comportarse con benevolencia con los padres y ponia énfasis en la

necesidad de obedecerles. Fueron transmitidas las siguientes narraciones de él (a.s.) al respecto:

1. Un hombre le preguntd sobre la mejor y mas querida de las acciones para Dios, Glorificado Sea. Dijo:
“El rezo en su momento, la benevolencia para con los padres y la lucha en el sendero de Dios,
Glorificado Sea”. 130

2. Narr6 el Imam As-Sadiq (a.s.) de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.) lo siguiente: Una hermana
de leche suya llegé a verle y se alegré por ello. Extendié su manto para ella, la hizo sentar sobre
el mismo, y comenzé a hablarle manifestandole una buena hospitalidad y noble acogida. Luego
ella se marché y lleg6 el hermano de ésta, pero no tuvo con él una deferencia tal como la que
tuvo para con su hermana. Se le dijo: “;Oh Mensajero de Dios! Te comportaste con su hermana
de una manera como no lo hiciste con él, siendo él un hombre”. Respondio6 (s.a.w.): “Ella era

mucho mas benevolente con sus padres que él”. 131

3. Un hombre le dijo: “Mi padre es un hombre anciano y débil y nosotros le alzamos cuando tiene que
hacer sus necesidades”. Le dijo (a.s.): “Si puedes haz eso y dale de comer con tu mano, puesto que
tal proceder conformara una proteccion para ti el dia de manana”. 132

En muchos hadices similares a éstos, el Imam (a.s.) sefiala que es necesario que el musulman sea
considerado y benevolente con sus padres. No hay ninguna duda de que ser rebeldes con ellos es uno

de los pecados capitales y de entre los principales actos de desobediencia.

29- Ignorar la benevolencia realizada

Otra de las actitudes reprobables sobre las que advirtié el Imam As-Sadiq (a.s.) esta el hecho de negar
el favor recibido e ignorar la benevolencia realizada. A este respecto dijo (a.s.):

“La maldicion es para el que niega la benevolencia (recibida)”. 133

Ignorar un acto de benevolencia provoca que se interrumpa la via del favor y se cierren las puertas de

la caridad.

Estos fueron algunos hadices legados por el digno descendiente de la Profecia en los que prohibe la
perpetracion de las viles y reprochables conductas morales. Instamos al musulman a que sea un gran

modelo de virtud y un buen ejemplo en comportamiento y buenas acciones.



Sus mas elevadas virtudes

En cuanto a su elevada moral, el Imam As-Séadiq (a.s.) era uno de los signos de Dios, Glorificado Sea.
Su moral era una prolongacion de la de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), quien se distinguio por
sobre el resto de los profetas por sus sublimes pautas de moral. Las siguientes son muestras de su

prominente educacion y moral:

1- Su humildad

La humildad era una de las exponentes cualidades de la moral del Imam As-Sadiq (a.s.). Era parte de
su humildad el hecho de detestar las muestras de superioridad, y denigraba la soberbia. Una vez le
pregunté a un hombre: “¢ Quién es el sefior de tu clan?”. Le respondié: “Yo”. El Imam (a.s.)

desaprobo tal respuesta y le dijo: “Si fueras su senor no hubieras dicho ‘yo™.134

Otra de las sefales de su humildad es que rechazaba sentarse sobre alfombras lujosas, y lo hacia
sobre esterillas. 135

La humildad era una de sus mas exponentes pautas de moral, al punto que desdefiaba la soberbia por
sobre la creacion de Dios, Glorificado Sea. Solia considerar ello como una de las conductas mas
deplorables que hacen que el ser humano caiga a un nivel ruin. Los historiadores cuentan que un
hombre solia frecuentar las reuniones del Imam (a.s.) y cierta vez vio que no estaba presente, por lo

que pregunté por él. Un hombre se apresuré a menospreciarle diciendo: “;Era un nabateo!”.
El Imam (a.s.) dijo:

“La procedencia del hombre esta en su intelecto, su abolengo esta en su religion, su dignidad en
su piedad y las personas son iguales con relacion a Adan”. 136

La humildad y la desestimacion del si mismo eran parte de su naturaleza. Creia firmemente que la
superioridad y la soberbia eran atributos exclusivos del Dios Unico y Subyugador, sin que nadie mas

sea participe de las mismas.

2- Su paciencia

Entre sus elevadas pautas de moral estd su paciencia ante las desgracias con las que fue afligido por
parte del gobierno omeya. Este se proponia menoscabar a Ah/-ul Bait (a.s.) y para ello dispuso que
fueran insultados como parte de las obligaciones religiosas y que sus seguidores fueran objeto de
matanza, encarcelamiento y destierro. El Imam (a.s.) veia todo ello y su alma se llenaba de pena y
tristeza. Cuando se extinguio el califato omeya y los Abasies tomaron el poder, éstos infringieron a los
descendientes de ‘Ali (a.s.) todo tipo de tormentos y persecucion, siendo su gobierno para los ‘alawies

peor de lo que lo habia sido el de los Omeyas, llegando a decir un poeta:



jPor Dios! Que los Omeyas no hicieron con ellos | ni una décima de lo que les hicieron los Abasies.

Al-Mans(r Ad-Dawaniqi perpetrd crimenes como enterrar vivos a los ‘alawies y derrumbar carceles

sobre ellos. Cometié aberraciones sin parangon por su crueldad y abominacion.

El Imam As-Sadiq (a.s.) veia estas crudas tragedias que cefiian a los descendientes de ‘Ali (a.s.) en los
dias de Al-Mans(r Ad-Dawaniqi. Este no conocia de compasién ni piedad, y habia despojado su alma
de toda noble inclinacion. Ademas, mantenia rodeado al Imam (a.s.) por las fuerzas de seguridad que le
tenian bajo estricto control y le trataban con rudeza y severidad. El Imam (a.s.) fue paciente frente a

todas esas desgracias y adversidades.

Muestra de su paciencia es que cuando fallecié su hijo Ismael, quien era uno de sus hijos mas
apreciados a causa de su piedad, fervor religioso, conocimiento y educacion, él (a.s.) llamé a sus
companieros y les ofrecié una comida en la que habia sabrosos alimentos. Uno de sus compafieros le

dijo: “;Oh sefior! No veo en ti ningan indicio de tristeza por tu hijo”. El (a.s.) le respondié:

“¢ Por qué no deberia estar como me estais viendo, siendo que en una narracion del mas veraz
entre los veraces -esto es, su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.)- él dice: ‘Por cierto que voy a

morir y vosotros también’?”137

3- Su generosidad

El Imam As-Sadiq (a.s.) era una de las personas mas magnanimas y solia ser generoso dando lo que
tenia para confortar a los pobres. Los narradores han transmitido muchas muestras de su generosidad

entre las que se cuentan las siguientes:

1. Fue a verle Ashya‘ As-Salami y le encontr6é enfermo. El Imam (a.s.) le dijo:

“Menciona la razén por la cual viniste”.

Dijo:

Que Dios te invista del bienestar | tanto durante el suefio que te sobreviene como durante tu desvelo;
Que aparte de tu cuerpo la languidez | tal como ha apartado la humillacion de tener que pedirte.

En la segunda parte de la segunda estrofa el hombre hace alusion a su necesidad de una manera sutil.

Al conocer el Imam (a.s.) su necesidad le dijo a su sirviente:
“¢Qué tienes contigo?”.
Le dijo: “Cuatrocientos”. Entonces le orden6 que se los diera. 138

2. Lleg6 a verle Al-Mufaddal ibn Qais ibn Rummanah, quien era uno de sus mejores compaferos, y se



quejé de su débil situacién, y le pidié que suplicara por él. El Imam (a.s.) le dijo a su sirvienta:
“Trae la bolsa que contiene cuatrocientos dirhams”. Ella se la trajo y se la dio diciéndole:

“Asistete con esto”. Al-Mufaddal le dijo: “iNo! ;Por Dios! jQue yo sea sacrificado por ti' No me

proponia esto, sino que queria tu suplica”.
El Imam (a.s.) le dijo: “No voy a dejar de suplicar por ti”. 139

3. Otra muestra de su caridad y generosidad es que él tenia una quinta cerca de Medina llamada
“Ru‘ain Ziad” en la cual habia muchas palmeras. Cuando el datil maduraba ordenaba a sus encargados
que hicieran una brecha en el muro de la quinta para que la gente ingresara y comiera los datiles. 140
Solia ordenar que les llevaran una racion de datiles a los vecinos de la quinta que no podian concurrir
por si mismos, como los ancianos y los enfermos. Ordenaba que la mayoria de lo que quedara fuese
llevado a Medina y distribuido entre los débiles y necesitados. El valor del datil producido por la quinta
alcanzaba los cuatro mil dinares. El (a.s.) dispensaba tres mil dinares de ello y se quedaba con mil. 141

4. Otra muestra de su generosidad esta en que solia alimentar a los pobres y vestirlos al punto que no

le quedaba nada para su propia familia. 142

5. Parte de su caridad hacia los pobres esta en que un hombre pasé junto a él y no le saludé. El (a.s.)
se encontraba almorzando y le invité a compartir la comida. Uno de los presentes le dijo:

“La tradicion es que salude y luego es invitado, y él dej6 de saludar adrede”. El Imam (a.s.) se dirigi6 a

éste con una sonrisa y le dijo: “Esa es una regla iraqui en la cual hay tacaferia”. 143

La generosidad era una de sus cualidades naturales y uno de sus constituyentes esenciales. El no veia

en la riqueza sino el valor de alimentar a los pobres y vestir a los desprovistos.

4- Sus limosnas en secreto

En cuanto a las limosnas que daba en secreto y en la oscuridad de la noche, eran un habito de los
Imames de Ah/-ul Bait (a.s.). Eso era asi puesto que las acciones exclusivas para Dios, Glorificado
Sea, no deben mezclarse con ningun proposito mundanal. Cada uno de los grandes Imames (a.s.) solia
mantener a un grupo de pobres en tanto éstos no le reconocian. El Imam As-Sadiq (a.s.) solia portar un
saco en el cual habia pan, carne y monedas de plata (dirhams), e iba hacia donde se encontraba la
gente necesitada de la ciudad y distribuia el contenido entre ellos en tanto no le reconocian. Cuando el
Imam partié hacia el Paraiso, echaron en falta esas dadivas y supieron que provenian de él.144 Asi era

su abuelo el Imam de los timoratos Zain Al-‘Abidin (a.s.).

Entre sus dadivas secretas esta lo narrado por Isma‘il ibn Yabir, quien dijo: “Aba ‘Abdil-lah (el Imam As-
Sadiq -con él sea la paz-) me dio una bolsa de dinero con quinientos dinares y me dijo: “Dasela a tal

persona de los hashemitas pero no le hagas saber que yo te la di”. Se la di a esa persona y cuando



se la entregué me dijo: “;De quién es esto?”. Le dije que era de alguien que no queria ser conocido.
Este ‘alawi me dijo: “Ese hombre cada tanto me envia ese dinero y vivimos con ello hasta la siguiente

vez, pero no me llega ni un dirham de Ya‘far a pesar de toda su riqueza”. 145

Fueron transmitidas de él muchas narraciones en las que incentivaba a dar limosnas en secreto.

5- La manera en que honraba a los huéspedes

Entre las elevadas pautas de moral del Imam As-Sadiq (a.s.) se encuentra la manera en que honraba a
los huéspedes, de forma que procedia a servirles y les ofrecia deliciosa, variada y abundante comida.

Solia repetirles siempre las siguientes palabras al momento de comer:
“Aquel de vosotros que mas nos aprecie sera el que mas coma estando con nosotros”. 146

Ordenaba que todos los dias se colocasen diez manteles con comida para que en cada uno comieran

diez personas. 147

La generosidad era una manifestacion intrinseca en los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.) quienes eran un

depdsito de magnificencia y fuente de prodigalidad.

6- Su contricion a Dios

El Imam de los timoratos y los adoradores se dedicé a la obediencia a Dios, Glorificado Sea, de la

manera mas magnifica; se consagro a El, e hizo todo aquello que le acercaba mas a El.

En los actos de adoraciéon del Imam (a.s.) encontramos aspectos deslumbrantes de total dedicacion a
Dios, Glorificado Sea, que se caracterizaban por una espiritualidad que no tiene simil mas que en sus
padres y descendientes de entre los Imames de la Recta Guia, los exhortadores hacia Dios, Glorificado
Sea, en la Tierra, y los portadores de las llamas del Monoteismo. Asimismo encontramos muestras de
su obediencia a Dios, Glorificado Sea, en las suplicas que le dirigia. Las mismas denotan su total
consagracion al Majestuoso Creador. En nuestra enciclopedia sobre su persona hemos dedicado una
seccion especial que habla sobre las suplicas que realizaba y que engloban todos los aspectos de su
vida. Con esta breve exposicidn sobre sus elevadas pautas de moral concluimos las palabras sobre su

persona.

1. - Al-lmam As-Sadiq (a.s.) kama ‘arrafahu ‘ulama-ul garb (“El Imam As-Sadiq tal como lo describen los sabios de
occidente”), pp.120-130.
2. - Haiat Al-Imam Ya'‘far As-Sadiq (a.s.), 1.3, p.318.

3. - Ibid.
4. - Ibid.
5. - Ibid.
6. - Ibid.
7. - Ibid., .3, p.321.
8. - Ibid.



9. - Ibid.

10. - Ibid.
11. - Al-Hikam al-Ya‘fariiah, p.66.
12. - Ibid.
13. - Ibid.
14. - Ibid.

15. - Al-Jisal, p.12.
16. - Maymi‘ah Warram, t.2, p. 152.

17. - Haiat Al-lmam Ya'‘far As-Sadiq (a.s.), t.3, p.318.
18. - Al-Hikam al-Ya'fariiah, p.66.

19. - Mayma‘ah Warram, t.2, p.188.

20. - Ibid.

21. - Haiat Al-lImam Ya'‘far As-Sadiq (a.s.), t.3, p.320.

22. - Ibid., t.1, p.324.
23. - Al-Hikam al-Ya‘fariiah, p.56.

24. - Ibid.
25. - Ibid.
26. - Ibid.
27. - Ibid., p.28.

28. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.3, p.323.
29. - Ibid., 1.3, p.325.

30. - Al-Hikam al-Ya'fariiah, p.65.

31. - Ibid.

32. - Al-Hikam al-Ya'fariiah, p.60.

33. - Mayma‘ah Warram, t.2, p.188.

34. - Al-Jisél, p.96.

35. - Maymi‘ah Warram, t.2, p. 184.

36. - Al-Jisal, p.229.

37. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.3, p.329.
38. - Al-Jisél, p.376.

39. - Al-Jiséal, p.401.

40. — Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), 1.3, pp-331-332.
41. - Ibid.

42. - Ibid.
43. - Ibid.
44. - Ibid.
45. - Al-Hikam al-Ya'fariiah, p.36.
46. - Ibid.
47. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.192.
48. - Ibid.

49. - Misbéh ash-Shari‘ah, cap. 51.

50. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.3, p.332.
51. - Bahyat al-Mayalis, t.1, p.439.

52. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.1, p.326.

53. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.4, p.333.
54. - Al-Gaiat, p.81.

55. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.1, p.351.

56. - Al-Hikam al-Ya'fariiah, p.33.



57. - Ibid.

58. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.4, p.335.
59. - Maym(‘ah Warram, t.2, p.206.

60. - Al-Hikam al-Ya‘fariiah, p.27.

61. - Ibid.
62. - Ibid., p.28.
63. - Ibid., p.27.
64. - Ibid., p.28.
65. - Ibid.

66. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.106.

67. - Ibid., 1.3, p.5.

68. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.1, p.290; Al-Jisal, p.8.
69. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.1, p.290.

70. - Ibid.
71. - Al-Hikam al-Ya‘fariiah, p.54.
72. - Ibid., p.45.

73. - Ibid.

74. - Al-ljtisas, p.25.
75. - Al-Hikam al-Ya'‘fariiah, p.42.

76. - Ibid., p.34.
77. - Ibid.
78. - Ibid., p.49.

79. - Us(l al-Kafi, t.2, p.266.

80. - Haiat Al-Imam Ya'far As-Sadiq (a.s.), t.4, p.340.
81. - Usll al-Kafi, t.2, p.267.

82. - Al-Hikam al-Ya'‘fariiah, p.39.

83. - Ibid., p.40.
84. - Ibid.

85. - Ibid.

86. - Ibid.

87. — Usil al-Kafi, t.2, p.267.

88. - Ibid.

89. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.280.
90. - Ibid.

91. - Haiat Al-Imam Ya'far As-Sadiq (a.s.), t.4, p.342.
92. - Ta’rij al-Islam, 1.6, p.48; Tadhkirat al-Huffadz, t.1, p.158.
93. - Sura an-Nis&’; 4: 112.

94. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.310.

95. - Al-Hikam al-Ya'‘fariiah, p.26.

96. - Ibid.

97. - Ibid.

98. - Usll al-Kafi, 1.2, p.249.

99. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.217.

100. - Usal al-Kafi, t.2, p.250.

101. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.217.

102. - Ibid.

103. - Ibid.

104. - Us(ll al-Kafi, t.2, p.223, cap. “La ostentacion”.



105. - Bihéar al-Anwér, t.15, p.43.

106. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.5, p.345.
107. - Sura al-Qiédmah; 75: 14.

108. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.373.

109. - Ibid.
110. - Ibid.

111. - Ibid.

112. - Al-Hikam al-Ya‘farfiah, p.31.

113. - Ibid.

114. - Ibid., p.31.

115. - Ibid.

116. - Ibid.

117. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.4, p.347.
118. - Ibid.

119. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.1, p.371.

120. - Al-Izna ‘Ashriiah, p.29.

121. - Maymd‘ah Warram, t.2, p.153.

122. - Adab an-Nafs, t.1, p.220.

123. - Al-Hikam al-Ya‘farfiah, p.29.

124. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.4, p.349.

125. - Yami‘ as-Sa‘adat, t.2, p.319.

126. - Ibid.

127. - Tahsin at-Tagbih wa Taqgbih al-Hasan, de Az-Za'labi, p.8.
128. - Sura al-Isrd’; 17: 24.

129. - Sura an-Nisd’; 4: 36.

130. - Yami as-Sa‘adat, t.2, p.260.

131. - Ibid.

132. - Ibid.

133. - Al-Hikam al-Ya‘fariiah, p.46.

134. - At-Tabagat al-Kubrg, t.1, p.32.

135. — An-Nuyim az-Zahirah, t.5, p.176.

136. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.1, p.66.

137. - Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), p.49.

138. - Manégqib Al Abi Talib, .4, p.345; Amali At-T{si, t.1, p.278.
139. - Al-Kashshi, p.121.

140. - Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), p.47.

141. - Ibid.

142. - Ta’rij al-Islam, 1.6, p.45; Mir‘at az-Zaman, t.6, p. 160; Tahdhib al-Kamal, t.5, p.87.
143. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.1, p.64.

144. - Al-imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), p.47.

145. - Maymd‘ah Warram, t.2, p.82.

146. - Haiat Al-Imam Ya‘far As-Sadiq (a.s.), t.1, p.65.

147. - Ibid., p.46.



El Imam Al-Kadzim (a.s.)

El Imam Misa Al-Kadzim (a.s.) es uno de los excepcionales Imames de Ah/-ul Bait (a.s.) que
iluminaron la vida intelectual y académica del Islam al desempenar un papel positivo y especial en lo
relacionado a difundir la cultura islamica y expandir las virtudes morales entre la gente. Una de sus
particularidades y caracteristicas esenciales era kadzm al-gaidz (contener el enfado), afrontar al mal
mediante el bien, y al pecado con la indulgencia, por lo cual fue apodado Al-Kadzim (el que contiene el
enfado), el cual era el mas famoso de sus apelativos.

A causa de su situacidn social y su wildiah general por sobre los musulmanes, una de las
responsabilidades del Imam MUsa (a.s.) era establecer la justicia social y politica en el mundo islamico.
Asimismo debia contrarrestar la opresion, la injusticia y la tirania. Es asi que efectivamente desempend
el papel de oposicidn a la politica del gobierno abasi, el cual era una prolongacién de la injusticia y
opresion de los omeyas. Es por eso mismo que fue objeto de la furia y la represion del tirano Har(n (Ar-
Rashid), quien le confind en prision y privo a la comunidad de gozar de su saber y conocimientos.
Finalmente, terminé por asesinarle mediante un veneno fulminante, y dejé este mundo como mértir
oprimido. Hemos expuesto los diferentes maltratos y opresion de los que fue objeto por parte de Harlin

en nuestro libro Haiat Al-lmam Mdsé ibn Ya‘far a.s.).

En cualquier caso, lo que exponemos a continuacion es lo transmitido de él con relacion a su sapiencia

y ética al aplicar la virtuosa moral isldmica. Luego hablaremos sobre sus elevadas virtudes morales.

Las mas elevadas virtudes

El Imam Mdsa Al-Kadzim (a.s.) delinedé en muchos de sus hadices las mas elevadas virtudes morales

con las que el ser humano se enaltece, entre las cuales se encuentran las siguientes:

1- Anteponer la verdad

Una de las conductas éticas que encomendaba el Imam (a.s.) era anteponer la verdad. Veamos sus

palabras al respecto:

“Di la verdad aunque en ello estuviera tu ruina, puesto que en realidad en ello estara tu
salvacion; y deja de lado la falsedad aunque la misma acarreara tu salvacion, puesto que en

realidad en ello estara tu ruina”. 1

El Imam ordené decir la verdad aunque ello implicara la adversidad asi como ordend desdefar la
falsedad aunque implicara el bienestar. Ese fue uno de los mas trascendentes atributos en la moral del

Imam Masa Al-Kadzim (a.s.).



2- Decir lo bueno

El Imam Misa Al-Kadzim (a.s.) encomendaba a sus compaferos decir lo bueno y ser considerados con

las personas. Cierta vez le dijo a Al-Fadl ibn lGnus lo siguiente:
“Haz llegar el bien, di lo bueno y no seas ductil”.
Al-Fadl se apresuré a decir: “;Qué es no ser ductil?”.

- “Es que no digas: ‘Yo estoy con (lo que decide) la gente y (al fin y al cabo) soy uno mas de
ellos’, puesto que el Mensajero de Dios (s.a.w.) dijo: ‘;0h gente! Solamente hay dos senderos: el
sendero del bien y el sendero del mal; asi pues, que el sendero del mal no sea de mas agrado
para vosotros que el sendero del bien’.”2

3- Auxiliar al que solicita ayuda

El Imam (a.s.) incentivaba a los musulmanes a auxiliar a quien les solicitara ayuda, y advirtié del hecho
de no responderle. Dijo: “Aquel a quien se le dirigiera un hombre de entre sus hermanos
solicitandole ayuda para alguna situacion y no le respondiera teniendo la capacidad para

hacerlo, ciertamente que habra cercenado la wildiah de Dios, Imponente y Majestuoso.”3

Mostrarse remiso a responder a quien solicita ayuda y dejar de auxiliarle provoca la ira de Dios,

Glorificado Sea, y que se incremente su castigo.

4- Ser indulgente y promover la reconciliacion

Entre las elevadas ensefanzas sobre las que el Imam (a.s.) hizo hincapié esta el hecho de perdonar al

que ha obrado mal y promover la reconciliacion entre las personas. Dijo (a.s.):

“El Dia de la Resurreccidén alguien clamara: ;Que aquel que deba ser remunerado por Dios se
ponga de pie!, y no se pondra de pie sino quien haya sido indulgente y haya promovido la

reconciliacion.”4

5- Ser buen vecino

El Imam (a.s.) puso énfasis en ser benevolente con el vecino y ser paciente por lo malo que pudiera

surgir de él. Dijo (a.s.):

“Ser buen vecino no es (solamente) no ocasionar molestias, sino que ser buen vecino es tener

paciencia por la molestia (ocasionada)”.5

¢ Veis cOmo miraba al vecino con benevolencia y beneplacito a pesar de lo que pudiera surgir de él, y

de esa manera reafirmaba los vinculos islamicos?



6- Visitar a los hermanos

El Imam (a.s.) ordend la camaraderia y el afecto entre los hermanos para de esa manera propagar el
amor y el carifio entre ellos. Dijo (a.s.): “Si alguien por la causa de Dios, Glorificado Sea, y no por
otra razén visita a su hermano el creyente, procurando con ello la recompensa de Dios,
Glorificado Sea, Dios encarga a setenta mil angeles que se ocupen de él desde que sale de su
casa hasta que vuelve, en tanto le aclaman diciendo: ;Sabe que te has comportado de modo
admirable y el Paraiso se ha vuelto excelente para ti! Te has asignado una morada en el

Paraiso”.6

Dios, Glorificado Sea, dispuso una gran recompensa para quien visita a su hermano el creyente y le

frecuenta con afecto y carifo.

7- Agradecer las mercedes divinas

Entre los programas morales a los que el Imam (a.s.) incentivaba se encuentra el hecho de agradecer
las mercedes de Dios, Glorificado Sea. Dijo (a.s.): “Hablar sobre las mercedes de Dios, Glorificado
Sea, es agradecer, y dejar de hacerlo es descreer; asi pues, amarrad las mercedes de vuestro
Senor mediante el agradecimiento; poned a resguardo vuestros bienes mediante el zakat; y
repeled las desgracias mediante la suplica, puesto que la suplica es una proteccion que repele
las desgracias, y ciertamente que ello es realidad consolidada”.7

8- Evaluarse a si mismo

Entre las elevadas pautas de moral sobre las que el Imam Misa (a.s.) encomendé fue el hecho de
evaluarse a si mismo y reparar en las propias acciones, de manera que si es que éstas son correctas
las incremente, y si es que son malas, pida de Dios, Glorificado Sea, la indulgencia y el benepléacito.

Dijo (a.s.):

“No es de nosotros quien no se evallia a si mismo cada dia; (de manera que) si realizé lo bueno

procure incrementarlo y si realizé lo malo pida perdén a Dios por ello y se arrepienta”.8

9- Pedir consejo

Entre las acciones meritorias esta que el musulman pida consejo a su hermano en sus asuntos y que
no deje de hacerlo. Dijo (a.s.): “Quien pida consejo no estara falto de quien le elogie cuando
acierte, ni de quien le disculpe cuando se equivoque”.9

10- Estar satisfecho con lo decretado por Dios, Glorificado Sea

Entre los atributos nobles que el creyente debe tener, esta la satisfaccion con lo decretado por Dios,

Glorificado Sea, y someterse a Su Voluntad. El Imam (a.s.) ordend ello diciendo: “Aquel que se vea



privado por Dios, Glorificado Sea, que no le considere lento en otorgarle el sustento, ni
desconfie de Su designio”. 10

Este es uno de los mejores atributos con los que el creyente se arma en su vida.

11- La paciencia

El Imam (a.s.) incitaba a tener paciencia ante el acaecimiento de las desgracias, puesto que la
exteriorizacion de la angustia aparta la gran recompensa que Dios, Glorificado Sea, dispone para los
pacientes. Fueron legados de él (a.s.) numerosos hadices al respecto, entre los que se cuentan los

siguientes:

1. Dijo (a.s.): “La desgracia no es tal que aquel que la padezca merezca recompensa, salvo que la
afronte con paciencia, y al sufrir un golpe mencione la frase «Por cierto que somos de Dios y a

El retornaremos» 11”.12

2. Dijo (a.s.): “Por cierto que la paciencia ante la desgracia es mejor que la serenidad en la

holgura”. 13

3. Dijo (a.s.): “La desgracia es una sola para el paciente y dos para el que exterioriza su

lamentacion”. 14

12- El temor a Dios

El Imam M0sa (a.s.) encomendaba a sus companeros el temor a Dios, Glorificado Sea, en lo referente a

Sus prohibiciones. Dijo (a.s.):

“Escuché a mi padre muchas veces decir: ‘No es de nuestros shias aquel sobre cuyo temor a
Dios no hablen (incluso) las mujeres cubiertas tras los velos’.” 15

13- Instruirse en la religion

En cuanto a instruirse en la religion y conocer las normas de la shari‘ah, es uno de los programas que

complementan la personalidad del musulman. Dijo el Imam (a.s.):

“Instruios en la religion de Dios, puesto que la instruccion es la llave de la percepcion, el
perfeccionamiento de la adoracién y el medio para alcanzar grados elevados y nobles jerarquias
en la religion y en el mundo. La preeminencia del sabio por sobre la del adorador es como la del
sol por sobre las estrellas. Dios no se satisface de ninguna accion de aquel que no se instruye

en su religion”. 16

¢ Veis toda esa exaltacion al hecho de instruirse en las normas de la religion considerando a la

jurisprudencia como uno de los mas elevados niveles de las ciencias islamicas y que adquirir tal



particularidad significa hacerse de uno de los mas elevados atributos con los que una persona puede
investirse?, ya que, segun lo expresado por el Imam (a.s.), ello constituye la llave de la percepcion vy el

perfeccionamiento de la adoracion.

14- Juntarse con los sabios

El Imam (a.s.) estimulaba a reunirse con los sabios, a participar de sus reuniones y a prestar atencion a
sus palabras, a causa de que eso tiene un efecto activo en la formacién de la moral de la persona. Dijo
(a.s.):

“Reunirse con sabios en un vertedero es mejor que tener tertulias con ignorantes sobre

tapices”. 17

15- Recomendaciones edificantes

El Imam (a.s.) hizo recomendaciones edificantes que influyen en la conformacién de la moral del

musulman. Entre las mismas estan las siguientes:

1. Dijo (a.s.): “Suficiente es la experiencia como correctivo, el paso de los dias como
amonestador, el comportamiento moral de aquel que tratas como conocimiento, y el recuerdo de
la muerte como barrera para los pecados y desobediencias. ;Me asombro de aquellos que se
abstienen de comer y de beber por temor a que les sobrevenga alguna dolencia! {Coémo no se
abstienen de los pecados por temor al Fuego que se encendera en sus cuerpos?”.18

2. El Imam (a.s.) encomends a sus compareros organizar sus horarios y actuar para purificar sus
almas. Dijo (a.s.): “Esforzaos en que vuestro tiempo esté dividido en cuatro momentos: un
momento para dirigir letanias a Dios, un momento para las cuestiones de subsistencia, un
momento para frecuentar a los hermanos y a aquellas personas confiables que os hacen
reconocer los propios defectos y que en su interior son sinceros con vosotros; y un momento
para estar a solas con vuestros placeres que no incluyan lo ilicito, y es con este momento que
podréis con los otros tres. No os sugestionéis con la pobreza ni con la esperanza de una larga
vida, puesto que quien se sugestiona con la pobreza se vuelve avaro y quien se sugestiona con
la esperanza de una larga vida se vuelve codicioso. Disponed para vuestras almas una parte de
lo mundano brindandoles lo que anhelan y es licito, lo que no menoscabe la hombria de bien y lo
que no incluya desmesura. Asistios con ellos en los asuntos de la religion puesto que fue
narrado: No es de nosotros quien deja de lado su aspecto mundano a causa de su religién, ni

aquel que deja de lado su religion por su vida mundanal”. 19

16- Prevenir sobre la holgazaneria

El Imam MUsé (a.s.) condenaba la holgazaneria y el desgano puesto que ambas cosas llevan a la

pobreza y a perder la hombria de bien. Cierta vez le dijo a uno de sus hijos:



“;Guardate de la holgazaneria y el desgano! puesto que te privaran de tu parte en este mundo y
en el Mas Alla”.20

17- La moderacion

El Imam (a.s.) solia encomendar a sus hijos y compaferos ser moderados prohibiéndoles el derroche y
la dilapidacion, puesto que en éstos esta la supresion de la bendicidn. Dijo (a.s.):

“La bendicién permanece con quien es moderado y tiene templanza, y le es suprimida a quien

despilfarra y derrocha”.21
También dijo (a.s.): “No cae en la miseria quien es moderado”.22

Uno de los fundamentos de la economia islamica es la prohibicidén del despilfarro de la riqueza puesto
que ello arruina la economia de la comunidad y promueve la corrupcion moral. Nos hemos referido a
este tema de manera desarrollada en nuestro libro A/-’Amal wa Huqlq al-‘Ummal fil Islam (“El trabajo y

los derechos de los trabajadores en el Islam”).

Con esto concluimos nuestras palabras sobre las narraciones transmitidas del Imam (a.s.) en las que

incentiva a la puesta en practica de las mas elevadas virtudes morales y los buenos atributos.

Sus mas elevadas virtudes

El Imam Al-K&dzim (a.s.) fue uno de los grandes signos de Dios en lo referente a las més elevadas

virtudes morales y a la elevacion del si mismo. Las siguientes son muestras de sus atributos morales:

1- Su tolerancia

Uno de los atributos del Imam M{sé (a.s.) era la tolerancia. Los historiadores son unanimes en ponerle
como ejemplo por su sapiencia y por contener su desagrado, de manera que solia perdonar a quien le
trataba injustamente y le hacia el mal, sin resentirse por ello, e incluso solia hacerle el bien para de esa

manera borrar de él el espiritu de maldad y egoismo.

Los narradores transmitieron que un ‘Umari, esto es, una persona de entre los descendientes de ‘Umar
ibn Al-Jattab, solia tratar mal al Imam (a.s.) y dirigirle excesivas maldiciones e insultos a su persona y la
de su abuelo el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.), y por esa razén algunos de los seguidores del Imam
Mdsa (a.s.) querian matarle, pero el Imam (a.s.) se los prohibié y quiso solucionar las cosas de otro
modo. Pregunté por él y le dijeron: “Ha tomado en arriendo tierra para labrar en los alrededores de
Medina”. El Imam (a.s.) monté su mula y se dirigié6 adonde se encontraba. El Imam (a.s.) no encontré

!”

mas camino que pisar parte de su cultivo. El ‘Umarf le grit6: “iNo pises nuestro cultivo!”, pero el Imam
(a.s.) no encontré mas camino que le permitiera llegar adonde se encontraba. Cuando llego se sento6 a

su lado y comenz¢ a tratarle cordialmente. Le dijo:



- “¢, Cuanto debes pagar por plantar tu cultivo?”

- “Cien dinares”

- “¢ Cuanto esperas sacar del mismo?”

- “Yo no adivino el futuro”

- “Lo que te pregunté fue: ;cuanto esperas que el mismo te dé?”
- “Espero que me dé doscientos dinares”

El Imam (a.s.) le dio trescientos dinares y le dijo:

- “Esto es para ti y todavia tienes tu cultivo”

El ‘Umari cambié de actitud y dese6 que la tierra le hubiera tragado antes que haberle lanzado
maldiciones e insultos al Imam (a.s.). De esa manera, se dirigié presuroso hacia la Mezquita del Profeta
(s.a.w.) para anunciar delante de la gente su arrepentimiento y pesar por las afrentas a la persona del

Imam (a.s.). Cuando llegé a la Mezquita el ‘Umari alzé su voz diciendo:
“iDios sabe donde dispone Su Mensaje entre quienes la place!”.

Sus camaradas rechazaron ese cambio, pero él les enfrento y les expuso las virtudes del Imam (a.s.) y
la manera benevolente y magnanima en que se comportd con él. El Imam se dirigié a sus companeros y

les dijo:

“¢Qué fue mejor? ¢ Lo que vosotros os propusisteis (hacer con él) o lo que yo me propuse al

querer enmendarle?”.23

Otro signo de su tolerancia es que cierta vez pasaba junto a un grupo de aquellos que le envidiaban y le
tenian rencor, y ente ellos se encontraba Ibn Haiiay, quien incitd a uno de sus compafieros a que
arrebatara las riendas de la mula del Imam (a.s.) y la llevara hasta él. El hombre se propuso hacerlo
pero el Imam (a.s.) se percatd de su intencion, por lo que se bajo y le entregd él mismo las riendas.24 El

Imam (a.s.) fue un verdadero educador y maestro de las virtudes morales.

El Imam (a.s.) solia encomendar a sus hijos ser indulgentes y benevolentes con quienes les hicieran el

mal. Les decia:

“;Oh hijos mios! Por cierto que os escomiendo aquello de lo cual se beneficiara aquel que lo
observe: Cuando venga alguien hacia vosotros y os diga en vuestro oido derecho algo malo, si
es que luego se traslada a vuestro oido izquierdo y se excusa diciendo: ‘Yo no habia dicho nada’,
aceptad su excusa”.25



Este consejo del Imam MUsé (a.s.) nos revela la magnitud de la tolerancia y la amplitud de su caracter.
Es natural que tal elevada moral suscite la confraternidad y que se propague el carifio y el afecto entre

las personas.

2- Su generosidad y magnanimidad

El Imam MUsé (a.s.) fue una de las personas mas magnanimas y el mas benevolente con los
desdichados y desposeidos. Gran parte de los pobres de Medina gozaba de bienestar a causa de sus
ayudas y dadivas. Los historiadores mencionaron a un gran numero de personas a quienes el Imam

(a.s.) con su generosidad colmaba de ayudas. Entre esas personas se cuentan las siguientes:

A. Muhammad Al-Bakri

Muhammad Al-Bakri tenia deudas con un grupo de personas de Medina a quienes les requirié que
tuvieran consideracion por él, pero ninguno aceptd. Se le ocurrié presentarse ante el Imam (a.s.) y
quejarse de su situacion ante él. Fue a verle y le encontré en una quinta suya llamada “Nagma”.26 Se
dirigié hasta él y cuando le encontro le refirié su pedido sumiéndose en la angustia. El Imam (a.s.) le
ordend a su sirviente que se fuera para que no viera al hombre en ese estado y le fuera humillante a
éste tener que pedir. Luego le dio una bolsa que contenia trescientos dinares lo cual tal vez era un
monto mayor al de sus deudas, tras lo cual el hombre se marché en tanto rogaba lo bueno para el Imam

(a.s.) y agradecia su gracia para con él.27

B. Un esclavo africano

El Imam Misé (a.s.) salié junto a sus seguidores y algunos de sus hijos hacia unas quintas suyas
situadas en la regioén de Séiah.28 Antes de llegar descansaron en una zona cercana, puesto que hacia
un frio intenso. Salié a su encuentro un esclavo africano trayendo una marmita. Se detuvo frente a los

sirvientes del Imam (a.s.) y les dijo:

“¢ A donde estéa vuestro sefor?”

“Es aquél’, le dijeron sefialandole al Imam (a.s.).

“; Su apelativo es Ab( quién?”

- “Ab0-I Hasan”.

Fue hasta donde se encontraba el Imam (a.s.) y se detuvo frente a él diciéndole:
“;Oh sefior! Te traigo como obsequio esta ‘asidah”.29

El Imam (a.s.) aceptd su obsequio y le dijo que la dejara donde estaban sus sirvientes. Este la dej6 ahi

y se marché. No pasé mucho rato que volvié con un fardo de lefa y le dijo: “;Oh sefior! Te obsequio



esta lefa”.

El Imam (a.s.) aceptd y le pidié que le trajera una brasa. Este fue y la trajo, y encendié la lefia para que
les resguarde del frio. El Imam (a.s.) pidié que le escribieran el nombre del esclavo y el de su amo.
Luego partieron hacia las quintas y permanecieron alli varios dias para después dirigirse a la Casa
Sagrada de Dios, Glorificado Sea, y realizaron la ‘Umrah o Peregrinacion Menor. Al concluir el ritual el
Imam (a.s.) le ordend a su sirviente que buscara al dueno de aquellas tierras. El sirviente buscé y
finalmente le encontré. Le saludé y el hombre —que era shi‘ah- le pregunté por el Imam (a.s.) pero el
sirviente rehuso darle informacidn sobre él. EI hombre presumio que el Imam (a.s.) estaba en La Meca,
asi que sigui6 con la vista al sirviente del Imam (a.s.) mientras volvia. El hombre siguid sus pasos hasta

que llegé hasta el Imam (a.s.). El Imam (a.s.) le pregunto:
- “¢Me vendes a tu esclavo?”

- “;Que yo sea sacrificado por ti! |El esclavo es tuyo asi como la quinta en que se encuentra y todo lo

que poseo!”
- “No quiero la quinta”.

El hombre le insistia humildemente al Imam (a.s.) que aceptara la quinta pero el Imam (a.s.) no acepté.
Finalmente el Imam (a.s.) le compré al hombre el esclavo junto con la quinta por mil dinares. Luego
liberd al esclavo y le obsequio6 a éste la quinta. Todo eso para gratificar la benevolencia con la
benevolencia misma, y compensar el bien con el bien mismo. Dios, Glorificado Sea, concedio riqueza al
esclavo mediante la bendicion del Imam (a.s.), y sus hijos llegaron a ser de entre las personas mas
ricas de La Meca.30

C.- ‘Isa Ibn Muhammad

Entre aquellos a quienes el Imam (a.s.) proporcioné su favor estaba ‘Isa Ibn Muhammad Ibn
Muhammad Al-Qurtubi. Habia sembrado melones, pepinillos y calabazas, y cuando la siembra maduré
fue atacada por una plaga de langostas y no quedo nada de la misma. Habia quedado endeudado en
ciento veinte dinares por su siembra mas el precio de dos camellos, y a causa de ello no sabia qué
hacer. Mientras se encontraba ensimismado en el asunto, he ahi que se presentd el Imam MUsa (a.s.) y

le saludo. Luego le dijo:

- “¢Coémo estas?”

- “Devastado. La langosta ataco y se comié mi siembra”.
- “¢ Cuanto perdiste?”

- “Ciento veinte con el precio de dos camellos”.



El Imam (a.s.) ordend que se le diera ciento cincuenta dinares, y luego de que le fuera dado le dijo:
- Tu ganancia es de treinta dinares mas el precio de dos camellos”.31
D. Un pobre

Lleg6 a verle un pobre pidiéndole ayuda. El Imam (a.s.) quiso probarle para dispensarle en la medida de

su conocimiento. Le dijo:
- “Si se te concediera un deseo en el mundo, ¢{qué es lo que pedirias?”.

- “Desearia que me fuera agraciada la tagiiah o encubrimiento de la creencia por resquemor, y poder

solventar los derechos de mis hermanos”.
Al Imam (a.s) le agrado su respuesta y ordené que se le dieran mil dinares.32

Estos fueron algunos de sus actos de benevolencia para con algunos necesitados. Las fuentes de

historia estan repletas de menciones de personas a quienes el Imam (a.s.) colmé de su favor.

E. Las limosnas en secreto

El Imam MUsé (a.s.) solia salir en medio de la noche oscura y hacia llegar su benevolencia y caridad a
los pobres, en tanto ellos no sabian quién era el que les hacia llegar ello. Les llevaba esa ayuda en
bolsas de dinero que oscilaban entre doscientos y cuatrocientos dinares.33

Sus bolsas de dinero se volvieron proverbiales, de manera que los que las recibian decian:

“1Qué asombroso que aquel al que le ha llegado la bolsa de dinero de Misa se queje de escasez y
pobreza!”34

Sus dadivas secretas y sus ayudas anénimas mantenian a aquellos pobres, quienes eran colmados con

su generosidad y benevolencia.

F. Alimentar a la gente de forma colectiva

Cierta vez el Imam (a.s.) aliment6 a las familias de Medina ofreciendo comida colectiva por tres dias

consecutivos. Uno de aquellos que le envidiaban se lo reprocho y él (a.s.) le contesto:

“Dios no otorgd a ningun profeta algo que no hubiera otorgado también a Muhammad (s.a.w.),
acrecentandole (incluso) con lo que no les concedi6 a ellos. Dios, Glorificado Sea, le dijo a
Salomén hijo de David: «Esta es nuestra didiva. Concédela o retenla, sin limitacion.» (38: 39)”.35

El Imam (a.s.) solia decir:

“Entre las cosas que conllevan el perddn (divino) esta el alimentar a los demas”.36



3- Su desapego

El Imam M0sa (a.s.) se desprendié completamente de las inclinaciones y ornamentos mundanos. Vivio
en este mundo una vida de pobres. Ibrahim lbn ‘Abdul Hamid hablé acerca de su desapego de la

siguiente manera:

“Fui a verle en su casa en la cual rezaba; he ahi que no habia en la casa nada mas que una tosca

vestidura, una espada colgada en la pared y un ejemplar del Coran”.37

Su desapego no surgia de la pobreza puesto que poseia las quintas de Al-Basriiah, asi como otros
campos de sembradio que le proporcionaban profusas riquezas. Asimismo le llegaban cuantiosos
bienes que las personas le remitian en calidad de pago de los deberes religiosos, sélo que empleaba

todo ello en proveer a los pobres de medios de subsistencia y al servicio de la religion.

Entre las sefales de su desapego esta que solia narrar a sus compaferos aspectos de la vida de Ab(
Dharr Al-Ghiffari, el gran Companero del Profeta (s.a.w.), quien fue una persona proverbial en lo

referente al desapego de lo mundano y la negacién del si mismo. Dijo (a.s.):

“;Que Dios tenga misericordia de AbG Dharr! Por cierto que solia decir: Dios me ha eximido del
compromiso con el mundo, al haber dispuesto para mi dos hogazas de pan de cebada: una para
mi almuerzo y otra para mi cena; y al proporcionarme dos prendas de lana: una la ciiio al cuerpo

y con la otra me cubro”.38

El Imam MUsé (a.s.) marcho en esa linea y se divorcio de la vida mundanal, sin prestarle interés alguno,

tal como su abuelo el Imam Amir Al-Mu’minin ‘Al (a.s.).

4- Su benevolencia para con la gente

Otra de las elevadas pautas de moral del Imam Mdsa (a.s.) era la benevolencia para con la gente y
solventar sus necesidades. Fue asi que le permitié a ‘Al Ibn lagtin ingresar en el gobierno de Har(in Ar-
Rashid a pesar de su ilegalidad, con el propédsito de que solventara las necesidades de la gente. Fueron
célebres sus palabras: “La expiacion de actuar para el Sultan (injusto) es hacer llegar la

benevolencia a los hermanos (en la fe)”.

Muchos desafortunados y oprimidos se dirigian a él (a.s.) procurando auxilio y les aliviaba sus
padecimientos ocasionados por el gobierno abasi. Entre esas personas habia un hombre de los
habitantes de Ray (region de Persia) que le debia una cantidad considerable de dinero al Estado y que
no podia pagar. Pensé en muchas maneras para resolver su problema. Pregunté acerca del gobernador
de Ray y le informaron que era shi‘ah. Finalmente resolvio viajar y ver al Imam M{sa (a.s.) para pedirle
ayuda. Viajé a Medina y se encontro con el Imam (a.s.) y le expuso los problemas que padecia. El
Imam (a.s.) le respondio a su pedido y le dio una carta para el gobernador de Ray en la que decia lo

siguiente:



“Debes saber que Dios, Glorificado Sea, posee bajo Su Trono una sombra en la cual no hace
habitar sino a quien haga un bien a su hermano, le alivie de una afliccién o haga que su corazén

se alegre... Y éste, es tu hermano. Wa-s Salam’.

El hombre tomé la carta y comenzé un presuroso viaje hasta que llegd a Ray durante la noche. Fue a

ver al gobernador y le atendié un sirviente que le dijo:
“ . e ”

- “¢Quién eres?

- “Un enviado del perseverante M(sa”.

El sirviente fue raudamente a informarle a su amo. El gobernador salié descalzo y abrazé al hombre y le
besd en medio de los ojos. Comenzd a preguntarle sobre la salud del Imam (a.s.) y luego tomé la carta
la cual beso por todas partes. Cuando la leyd ordend que le trajeran sus bienes y vestiduras y dividid

todo en dos, dandole el precio de lo que no se podia dividir. Finalmente le dijo:
- “;0h hermano! ;Te he contentado?”
- “;Por Dios que si! Y te excediste en ello”.

Luego ordend que le trajeran los registros y tacho todas las deudas que el hombre tenia,
considerandolo libre de las mismas. El hombre salié rebosante de jubilo y alegria. Estim6 que debia
compensarle su benevolencia por lo que se dirigié a la Casa de Dios en La Meca para suplicar por él y
al mismo tiempo ir a ver al Imam (a.s.) e informarle del favor y benevolencia de la que le hizo objeto.
Efectivamente, cuando llego a las ceremonias de la Peregrinacion y pasé por la Ka‘bah suplicé por él.
Luego se dirigié a Medina y se encontrd con el Imam (a.s.), y le informé de todo. El Imam (a.s.) se

alegré muchisimo, al punto que el hombre le pregunto:
- “;Oh sefor! ¢ Eso te ha alegrado?”

- “;Por Dios que ciertamente me ha alegrado y ha alegrado a Amir Al-Mu’'minin (a.s.)! ;Por Dios
que ciertamente que ha alegrado a mi abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.) y ha alegrado a Dios,

Glorificado Sea!”

Este suceso nos indica la gran importancia que el Imam (a.s.) brindaba al hecho de satisfacer las

necesidades de la gente y la benevolencia para con las personas.39

5- Su practica de liberar esclavos

Otra manifestacion de las virtuosas propensiones del Imam Mdsa (a.s.) era su practica de liberar a las
personas de la esclavitud. Segun lo transmitido por los narradores, llegé a liberar mil esclavos,40
haciéndolo solamente por la Faz de Dios, Glorificado Sea, y en procura de Su complacencia.



6- Su contricion a Dios

El Imam M{sa (a.s.) era contrito a Dios, Glorificado Sea, brindaba una dedicacién absoluta a El y se
aferraba al cordel de la obediencia a El. Las siguientes son muestras de su contricién a Dios,

Glorificado Sea:

1. Su llanto por temor a Dios, Glorificado Sea

El Imam (a.s.) era el de mas piedad y devocion por temor a Dios, Glorificado Sea. Con relacion a su
piedad y temor, los narradores han transmitido que solia llorar por ello al punto que las mejillas se le

humedecian por las lagrimas.41

2. Sus profusas prosternaciones a Dios, Glorificado Sea

Narr6 Ash-Shaibani lo siguiente: Por un periodo de diez y tantos afios Abdl Hasan Mdsa (a.s.) solia
realizar prosternaciones a Dios cada dia desde que aclaraba el sol hasta el mediodia.42 Por sus

numerosas prosternaciones tenia en los puntos de prosternacién callosidades como aquellas de los
camellos. Tenia un sirviente que se las removia de la frente y la nariz. Con relacion a ello dijo cierto

poeta:

Por lo largo de su prosternacion sus callos asimismo se alargaban | y se le habia ulcerado la frente y

también la nariz.

Vio en la disponibilidad que le daba la prision, su anhelo | y bendicion de tener el tiempo para agradecer
al Creador. 43

Cierta vez ingreso a la Mezquita del Profeta (s.a.w.) al principio de la noche y realizé una sola
prosternacion en la cual con toda humildad y sometimiento dijo: “;Enorme es mi pecado! ;Que sea

excelente Tu perdon! ;Oh digno de ser temido! ;Oh digno de otorgar el perdon!”
Sigui6 repitiendo esas palabras con contricion y humildad hasta que despunto6 la manana.44

Cuando el tirano Har(in Ar-Rashid lo puso en la prisién del carcelero Rabi, desde lo més alto de su

palacio podia vigilar la misma, y veia unas vestiduras arrojadas en un mismo lugar sin cambiar de sitio.

~C

Eso le extraié y le dijo a Rabi*: “;Qué es esa ropa que veo todos los dias en ese lugar?”

Rabi* le respondié: “Esa no es ropa tirada, sino que es M(sa Ibn Ya‘far quien se prosterna todos los

dias después de la salida del sol hasta el mediodia”.
HarGn quedd boquiabierto y manifestd su asombro por la adoracion del Imam (a.s.), diciendo:
“En verdad que éste es uno de los ascetas de los hashemitas”.

Entonces Rabi* se dirigié a Har(in pidiéndole que le liberara y que no le agobiase en la prision. Le dijo:



“1Oh Amir AI-Mu’minin! ;Por qué le agobias con la prision?”
Har(n le contesto con violencia: “jLejos con eso! jNecesariamente debe ser asi!”45

El afan de poder de Harln y su amor por la vida mundanal le habia desviado de la rectitud y le empujé
a encerrar al Imam (a.s.), y de esa manera privo a los musulmanes de gozar de sus conocimientos y de

aprovecharse de sus facultades.

3. Su pasién por la adoracién a Dios

El Imam (a.s.) era un apasionado al adorar y obedecer a Dios, Glorificado Sea, al punto que ello
formaba parte de sus componentes esenciales. Cuando el Imam (a.s.) fue encerrado en la casa de As-
Sindi Ibn Shahik, la hermana de éste conté como era la adoracién del Imam (a.s.). Dijo: “Cuando le
rezaba a Dios en la oscuridad alababa a Dios y le glorificaba, y hacia suplicas hasta concluir la noche.
Luego se erguia y rezaba hasta despuntar la aurora. Rezaba la oracion de la mafiana y luego hacia
dhikr o recuerdos de Dios, Glorificado Sea, hasta que salia el sol. Después permanecia sentado hasta
la media mafana. Luego se acostaba y se levantaba antes del mediodia. Hacia las abluciones y se
mantenia rezando hasta concluir con la oracién de la tarde. Luego hacia recuerdos de Dios, Glorificado
Sea, hasta que rezaba la oracidon del ocaso. Luego rezaba en el espacio entre el ocaso y la oscuridad

de la noche. Ese fue su habito hasta que muri¢”.46

4. La prision y su suplica por una entera dedicacion a la adoracién

Cuando el tirano HarGin Ar-Rashid le encerr6 en la prisidn, el Imam (a.s.) tuvo la oportunidad de
dedicarse enteramente a la adoracion de Dios. De esa manera, se encontraba ayunando de dia y
erguido de pie en adoracion a Dios por la noche. El (a.s.) le agradeci6 a Dios, Glorificado Sea, por

otorgarle la entera dedicacion a Su obediencia diciendo:

“;Dios mio! Por cierto que durante mucho tiempo te pedi que me concedieras la entera

dedicacion a adorarte y me lo has otorgado. ;Tuya es la alabanza por ello!”47

¢ Observais la amplitud de la obediencia del Imam (a.s.) a Dios, Glorificado Sea? Vio la prisibn como
una bendicion que Dios le otorgd y como un favor de Dios, Glorificado Sea, para que pudiera dedicarse

enteramente a la adoracion.

Con esto concluyen nuestras palabras con relacion a las elevadas virtudes morales del Imam Misa
(a.s.) las cuales son un mundo de cualidades y de esplendidez, y que reflejan la moral de su abuelo el
Mensajero de Dios (s.a.w.) y los nobles ideales de la gente de su casa, Ah/-ul Bait, quienes son la

fuente de la sapiencia y de la piedad en el mundo del Islam.

1. — Haiat Al-Imam Musé lbn Ya‘far (a.s.), t.1, p.246.
2. - Ibid.
3. - Ibid., p.247.



4. - Ibid., p.245.

5. - Ibid., p.247.
6. - Ibid., p.248.
7. - Ibid.

8. - Ibid., p.248.
9. - Ibid., p.249.
10. - Ibid., p.248.

11. — Sura al-Bagarah; 2: 156.

12. - Ibid., p.245.

13. - Ibid.

14. - Ibid.

15. - Usdl al-Kafi, t.2, p.64.

16. - Ibid., p.240.

17. - Ibid.

18. - Ibid., p.256, citado de Ad-Durr an-Nadzim.
19. - Tuhaf al-‘Uql, p.409.

20. - Al-‘Amal wa Huqq al-‘Ummal fil Islam, p. 140.
2

—_

. — Haiat Al-Imam Masa Ibn Ya‘far (a.s.), t.1, p.243.

22. - Ibid.

23. - Ta'rij Bagdad, t.13, pp.28-29; Kashf al-Gummah, t.2, p.247.

24. — Haiat Al-Imam Musé lbn Ya‘far (a.s.), t.1, p.157.

25. - Al-Fusll al-Muhimmah, de Ibn Sabbég, p.220.

26. - Situada en las inmediaciones de Medina y perteneciente a la familia de Abd Talib (Mu‘yam al-Buldan, .8, p.310).
27. - Ta'rij Bagdad, t.13, p.28.

28. - Séiah: Valle ubicado en los limites del Hiyaz en el cual hay plantaciones.

29. - ‘Asidah: Comida compuesta de harina cocida con agua y sal, aderezada con mantequilla.

30. - Ta'rij Bagdad, t.13, p.29; Al-Bidaiah wa an-Nihaiah, t.10, p.183.

31. - Ta'rij Bagdad, t.13, p.29; Al-Bidaiah wa an-Nihaiah, t.10, p.243.

32. - Haiat Al-Imam Masa Ibn Ya‘far (a.s.), t.1, p.154.

33. - Kanz al-Lagah, p.766; Ta'rij Bagdad, t.13, p.28.

34. - ‘Umdat at-Talib, p.185.

35. — Haiat Al-Imam Musé lbn Ya‘far (a.s.), t.1, p.155.

36. - Ibid.

37. — Bihér al-Anwaér, t.11, p.265.

38. - Usdl al-Kafi, t.2, p. 134.

39. - Haiat Al-Imam Masa Ibn Ya‘far (a.s.), t.1, pp.361-362.

40. - Ad-Durr an-Nadzim fi Managib al-A'immah, de lasuf Ibn Hatam Ash-Shami, manuscrito que se encuentra en la

—_

biblioteca publica Saiied Hakim.

41. - Kashf al-Gummah, t.2, p.247.

42. - Bihér al-Anwar, t.11, p.298.

43. - Al-Anwér al-Bahiiah, p.93.

44. - Wafiat al-A‘ian, t.4, p.293; Kanz al-Lugah, p.766.
45. - Haiat Al-Imam Masé lbn Ya‘far (a.s.), t. 1, p.142.
46. - Ta'rij Abdl Fida’, t.2, p.12.

47. - Wafiat al-Afian, t.4, p.379.



El Imam Ar-Rida (a.s.)

El Imam ‘Ali Ibn MUsa Ar-Rida (a.s.) fue uno de los tesoros del conocimiento y la sapiencia en lo
relacionado a sus facultades y gran genio. Fue uno de los soles e Imames de la Recta Guia, los que
exhortan a la reforma social en el mundo del Islam. Emul6 a Su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.) y
a sus padres, los excelentes Imames (a.s.), en lo referente a las elevadas pautas de moral y la
sublimidad del si mismo. Fue una imagen resplandeciente de sus personas en todos los 6rdenes de la
vida. Se encaminé hacia Dios, Glorificado Sea, y se despojé completamente de las inclinaciones

materiales que conllevan la ruina.

A continuacion exponemos lo que se transmitié de él (a.s.) con relacidn a estimular las mas excelentes
virtudes; luego mencionaremos sus elevadas pautas de moral, las cuales son un reflejo de la moral de

su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.).

Las mas elevadas virtudes

El Imam Ar-Rida (a.s.) encomendo seguir las elevadas pautas de moral e investirse de las mismas,
puesto que alguien es acreedor al calificativo de ser humano, asi como al de califa o vicario de Dios en
la Tierra, no por su aspecto, su comida, su bebida o algun otro disfrute de la vida mundanal, sino por los
nobles valores y los elevados ideales que porta. El Imam Ar-Rida (a.s.) nos sefala ello en las

siguientes resenas:

1- La humildad

La humildad es una de las grandes cualidades con las que la persona se ennoblece. El Imam (a.s.)

expuso ello diciendo:
“La humildad es que brindes a la gente lo que deseas que se te brinde”. 1

Estas palabras del Imam (a.s.) reflejan la realidad de la humildad, que es que la persona honre y

pondere a la gente tal como desearia que se le tratara a ella.

El Imam (a.s.) le escribi6 a Muhammad Ibn Sinan una carta en la cual se refiere a las formas de

humildad. Dijo (a.s.):

“La humildad posee niveles: entre los mismos esta que la persona conozca el valor de si misma
y mediante un corazén integro se brinde su lugar; que no quiera tratar a otra persona sino igual
que se le trata a ella; y si es que ocasiona un mal lo repela mediante la buena accién, contenga

su enfado y sea indulgente con la gente. Ciertamente que Dios ama a los benevolentes”.2



Este tipo de humildad es un indicio de la nobleza de la persona y de la sublimidad y perfeccionamiento
del alma, siendo una cualidad de aquellas personas excepcionales que alcanzaron la cima de la

nobleza y la perfeccion.

2- Las mejores personas

El Imam (a.s.) se ha referido a las mejores y mas nobles personas sobre las cuales dijo: “Quienes
cuando hacen el bien se alegran y cuando cometen algun mal piden perdén; cuando les es dado
agradecen y cuando son afligidos son perseverantes, y que cuando se enfadan son

indulgentes™.3

En verdad que quienes se hacen de estos nobles atributos son de entre las mejores y las mas nobles y

notables personas.

3- Sonreir frente al creyente

Entre las nobles cualidades morales que encomendé el Imam (a.s.) esta el sonreir frente al creyente.

Dijo (a.s.):

“Cuando alguien le sonrie a su hermano el creyente Dios le registra una buena accion, y aquel a

quien se le registra la buena accién no sera castigado por Dios”.4

4- Ser afectuoso con la gente

El Imam (a.s.) incentivaba a ser afectuoso con las personas puesto que ello promueve un sélido vinculo

entre los musulmanes. Dijo (a.s.):

“El afecto hacia la gente conforma la mitad del intelecto”.5

5- El trato igualitario en el Islam

El Imam (a.s.) encomendé a sus compafieros brindar un trato igualitario al saludar tanto a un rico como

a un pobre, diciendo:

“Quien se encuentra a un musulman pobre y le saluda de manera diferente a como lo hace con

un rico, encontrara a Dios, Imponente y Majestuoso, estando enfadado con éI”.6

Los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.) son los lideres y protectores del Islam, quienes reflejan su realidad y
esencia, siendo parte del mismo el trato justo e igualitario entre todos los musulmanes, sin ningun tipo

de distincion, mas que en base al temor a Dios.



6- Lo mejor del intelecto

El Imam (a.s.) se refirié a lo mejor que puede discurrir el intelecto. Dijo:
“Lo mejor del intelecto es que el ser humano se conozca a si mismo”.7

Entre las elevadas pautas de moral del ser humano e indicio de la madurez de su pensamiento, esta
que se conozca a si mismo y como el alma emplea los sorprendentes sistemas del intelecto, el oido, la

vista y los mecanismos esenciales que la configuran. Se narr6 que:
“Quien se conoce a si mismo conoce a su Sefor”.

El que el ser humano se conozca a si mismo le aleja de los pecados en la vida, le impide realizar el mal

y le encamina hacia lo que es mas recto.

7- La reflexion en lo relacionado a Dios, Glorificado Sea

La integridad de la fe se encuentra en la reflexion en lo relacionado a Dios, Glorificado Sea. A este

respecto el Imam (a.s.) dijo:

“La adoracion no esta en lo numeroso de los rezos y ayunos, sino en lo profuso de la reflexion

en lo relacionado a Dios, Imponente y Majestuoso”.8

Reflexionar en las criaturas de Dios, Glorificado Sea, pensar en los portentos de Su creacion y
contemplar los secretos y maravillas que contiene el cosmos, corrobora la grandeza del Majestuoso
Creador. Si es que el ser humano cree en la existencia de su Sefior sus virtudes morales se

perfeccionan y se aleja de todo pecado y mal.

8- Evaluarse a si mismo

El Imam (a.s.) exhort6 a que el ser humano se evalle a si mismo y observe sus acciones, de manera

que si éstas son buenas las incremente y si son malas las deje de lado y se arrepienta. Dijo (a.s.):
“Quien se evalua a si mismo gana y quien es negligente consigo mismo pierde”.9

Evaluarse a si mismo y reconocer el bien y el mal que se realiza forman parte de las mas excelentes
virtudes, de manera que quien lo realiza gana y quien es desatento respecto a su alma, ésta le arroja a

un nivel vil en el que no encontrara serenidad.

9- La integridad del intelecto

El Imam (a.s.) se refirié a la integridad y perfeccion del intelecto de la siguiente manera:

“El intelecto del ser humano no es completo hasta que posee diez virtudes: que se espere lo



bueno de él; que se esté a salvo de su mal; que considere mucho el poco bien de los demas, y
considere poco el abundante bien de si mismo; que no se fastidie de que se le pida por
necesidades; que no se hastie de procurar el conocimiento por toda la vida; que prefiera
necesitar de Dios a la autosuficiencia; que prefiera la humildad por Dios a la grandeza, siéndole

hostil, y que prefiera la falta de notoriedad a la fama”.
Luego él mismo dijo: “¢ Y cual es la décima?”
Se le dijo: “;Cual es?”

Dijo (a.s.): “Que no vea a nadie sin decirse: es mejor que yo y mas piadoso. Por cierto que la
gente es de dos tipos de hombres: un hombre que es mejor y mas piadoso que el otro, y un
hombre que es peor y mas vil. Cuando el (hombre) se encuentre con el que es peor y mas vil que
(se) diga: tal vez lo bueno de este hombre esta oculto y eso es mejor para él, y lo bueno de mi es
aparente y es malo para mi; y cuando vea al que es mejor y mas piadoso que él que se muestre
humilde para alcanzarle. Si hace asi se elevara su dignidad, se tornara excelente lo bueno de él,

se le mencionara bien y aventajara a sus contemporaneos”. 10

Ciertamente que quien se inviste de estos nobles atributos ha perfeccionado su moral, ha elevado su
alma y posee un sélido vinculo con Dios, Glorificado Sea, en cuyas manos se encuentra el curso de

todos los asuntos y sucesos.

10- Un consejo del Imam (a.s.)

El Imam (a.s.) le dio consejos a Ahmad Ibn Muhammad Ibn Abi Nasr en los cuales se reunen

excelentes virtudes. De los mismos citamos lo siguiente:

“No te hasties de suplicar puesto que ello posee un lugar ante Dios; debes ser perseverante,
procurar lo licito y fortalecer los vinculos de parentela. ;Guardate de poner al descubierto los
asuntos de las personas! Ciertamente que nosotros somos la gente de una casa que establece
vinculos con quienes los han cortado con nosotros, hacemos el bien a quien nos hace el mal; y

por Dios que vemos en ello un final favorable”. 11

Los puntos de este consejo se cuentan entre las principales virtudes y las mas elevadas pautas de
moral, de manera que quien los adopta y los aplica en la realidad de su vida se habra investido de las

elevadas virtudes morales y las exaltadas normas de educacion.

11- Agradecer al benefactor

Otra de las habituales conductas éticas de los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.) era incentivar a agradecer a

las personas que otorgan y son benefactoras. Dijo el Imam Ar-Rida (a.s.):

“Quien no agradece al que otorga de entre las criaturas no agradece a Dios, Imponente y



Majestuoso”. 12

Ciertamente que agradecer a quien otorga y es benefactor conforma una obligacion. Eso es asi para
que se difunda el bien y el favor a los demas, puesto que quien no agradece y oculta la benevolencia de
otro, no agradece a Dios, Glorificado Sea, por Sus gracias y favores.

12- Distinguidas virtudes

El Imam (a.s.) se refirié a algunas distinguidas virtudes de la siguiente manera:

“De aquel que no posea cinco cualidades no esperes nada relacionado ni a este mundo ni al Mas
Alla: aquel en quien no veas la confianza en su interior, ni la generosidad en su naturaleza, ni

aplomo en su caracter, ni nobleza en su persona, ni temor de su Sefor”. 13

Si el ser humano se provee de estas distinguidas virtudes habra enaltecido su alma elevandola a los

mas encumbrados grados de nobleza y perfeccion.

13- Fortalecer los vinculos de parentesco

Otra de las elevadas pautas de moral en la que hacia énfasis el Imam (a.s.) es el fortalecimiento de los
vinculos de parentesco. A este respecto fueron transmitidos numerosos hadices del Imam (a.s.) entre

los que se encuentran los siguientes:

1. Dijo (a.s.): “Si un hombre al que le quedan tres afos de vida fortalece los vinculos de

parentesco, Dios hace que se vuelvan treinta afios; y Dios realiza lo que le place”. 14

2. Dijo (a.s.): “No conocemos nada que incremente mas la vida que el fortalecimiento de los
vinculos de parentesco, al punto que si a un hombre que le restan tres anos acrecienta los
vinculos de parentesco, Dios incrementa treinta anos a su vida, volviéndose treinta y tres.
Asimismo, si le restaran treinta y tres afios de vida y cortara los vinculos de parentesco, Dios le

merma treinta anos disponiendo que su muerte tenga lugar en tres ahos”. 15

3. Dijo (a.s.): “Narré Abi ‘Abdul-lah (esto es, su abuelo el Imam As-Sadiq, con él sea la paz):
Relacionate con los parientes aunque sea convidando un sorbo de agua, y la mejor manera de
promover los vinculos con el pariente es desistir de ocasionarle molestias. Fortalecer esos

vinculos hace olvidar (esto es, retrasa) la muerte y conlleva el cariiio en la familia”. 16

Fortalecer los vinculos de parentesco conlleva la cohesién y la solidaridad de la sociedad, siendo

ambas cosas de entre las més importantes a las que exhorta el Islam.

14- Asistir al débil

Otra virtud a la cual estimulaba el Imam (a.s.) era asistir al débil. Dijo:



“El que asistas al débil es preferible a que le des una limosna”. 17

15- Aliviar a un creyente

Una de las acciones probas que representa una perfeccion del carcter es brindar alivio a un creyente

cuando es objeto de desgracia. Dijo (a.s.):
“A quien brinde alivio a un creyente Dios le brindara alivio en el Dia de la Resurreccion”. 18

Con esta breve resefia concluimos nuestras palabras acerca de sus hadices sobre las mas excelentes

virtudes.

Sus mas elevadas virtudes

Las pautas de moral del Imam Ar-Rida (a.s.) representan una resplandeciente imagen de la moral de
su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), quien fue enviado para completar las mas excelentes virtudes
y salvar al ser humano de la situacién de la yahiliiah o Epoca de la Ignorancia y su pagania. Es asi que,
en lo referente a lo sublime de su moral, el Imam Ar-Rida (a.s.) era el ideal de todos aquellos nobles
valores y elevados ideales que trajo su abuelo (s.a.w.). Las siguientes son muestras de esos valores

morales:

Palabras generales sobre la moral del Imam (a.s.)

lbrahim Ibn Al-‘Abbas se refirid a las mas elevadas virtudes del Imam (a.s.) en palabras que las
englobaban y en las cuales decia: “No he visto ni he escuchado sobre nadie que fuera mas virtuoso que
Abll Hasan Ar-Rida (a.s.). Absolutamente nunca menosprecio a nadie; nunca interrumpio las palabras
de nadie; nunca rechaz6 a nadie que tuviera una necesidad; nunca estird los pies frente a quien
estuviera sentado junto a él, ni se apoyd en un respaldo antes que el otro; nunca insult6 a sus sirvientes
y esclavos; al reirse nunca lo hacia a carcajadas; a su mesa se sentaban sus esclavos y sirvientes;
dormia poco en la noche; durante las noches solia mantenerse despierto adorando a Dios desde el
principio hasta el final de las mismas; dispensaba abundantes favores y limosnas, y la mayor parte de

ello lo hacia en las noches oscuras”. 19
Estas palabras nos refieren las excelentes virtudes que poseia el Imam (a.s.), las cuales eran:

1. Nunca menosprecié a ninguna persona, ya sea alguien de entre sus allegados o de entre sus

enemigos, acogiéndolo con una rebosante sonrisa.
2. Nunca interrumpia las palabras de nadie, dejandolo concluir lo que estaba diciendo.
3. No estiraba sus pies frente a quien se sentaba junto a él, sino que se sentaba educadamente.

4. No se afirmaba en ningun respaldo antes de que lo hiciera quien se encontraba junto a él, por



respeto a éste.
5. No insultaba a sus sirvientes y esclavos ni aunque le hubieran tratado mal.

6. No se ensoberbecia ante sus sirvientes y esclavos sino que se sentaba con ellos a la misma mesa

para comer.

7. Adoraba en abundancia, de manera que pasaba sus noches rezando y recitando el Libro de Dios,
Glorificado Sea.

8. Realizaba abundantes favores y asimismo daba muchas limosnas a los pobres y desdichados,

haciéndoles llegar esas ayudas en medio de la noche oscura, de manera que no fuera reconocido.

Estas fueron algunas de sus excelentes virtudes observadas por Ibrahim Al-‘Abbas, las cuales se
asemejaban a aquellas de sus padres (a.s.), quienes hicieron brotar las fuentes del conocimiento y la

sapiencia en la Tierra.

Resenas de sus virtudes

Los historiadores han referido muchas muestras de sus mas elevadas virtudes entre las que se cuentan

las siguientes:

1. Cuando aceptd el cargo de sucesor al califato que astutamente le impuso el tirano califa Al-Ma’man,
a pesar de ser la mas elevada posicion en el Estado abasi que se extendia a la mayoria de los rincones
del mundo conocido, él (a.s.) en la mayoria de los asuntos no les ordenaba a ninguno de sus sirvientes
y esclavos, sino que realizaba por si mismo las tareas personales. Cierta vez necesitaba darse un bafio
pero no le ordend a nadie que se lo preparase sino que se dirigio a las duchas publicas cuyo duefio no
se imaginaba que el sucesor al califato pudiera dirigirse a las duchas publicas de la ciudad, ya que los
sultanes tomaban las duchas en sus palacios. Cuando ingresé el Imam (a.s.) a las duchas, le vio un
soldado y sin reconocerle le ordend que le vertiera agua en la cabeza y que le limpiara. El Imam (a.s.)
hizo eso y en tanto lo hacia ingres6 un hombre que le reconocio, y al ver que limpiaba al soldado le gritd
a éste: “{Aniquilado seas! ¢ Te vales del hijo de la hija del Mensajero de Dios (s.a.w.)?!”. El soldado
guedd consternado y se dirigié sumisamente al Imam (a.s.) diciéndole: “;Por qué no desobedeciste

'”

cuando te ordené? ;Oh hijo del Mensajero de Dios
El Imam (a.s.) sonrid y le dijo con benevolencia:
“Eso tiene recompensa; y no quise desobedecerte en aquello por lo que seré recompensado”.20

¢ Observais esa alma celestial que se iguala a las de los profetas en su sublime moral y la negacion del

si mismo?

2. Otra muestra de sus elevadas pautas de moral es que cuando se sentaba a la mesa hacia que



también se sentaran sus sirvientes, incluso el encargado de las caballerizas y el portero.21 Con ello dio
el ejemplo en lo que respecta a abolir las discriminaciones entre la gente y poner énfasis en que todos

son iguales y no hay distincion de uno sobre otro.

3. Otra de sus grandes muestras de virtud es lo narrado también por Ibrahim Ibn ‘Abbas, quien dijo:
Escuché a ‘Ali Ibn Mlsa Ar-Rida (a.s.) decir:

“Juré liberar a un esclavo, y nunca he jurado eso sin cumplirlo; y después de liberarle, hacer lo
mismo con todos los que estan en mi posesion. Si es que se opina que soy mejor que éste (y
sefal6 a un esclavo negro de entre sus sirvientes), y se dice eso por mi parentesco con el

Mensajero de Dios (s.a.w.), (debo decir) que solo teniendo buenas obras seria mejor que él”.22
4. Un hombre le dijo: “iPor Dios que no hay sobre la faz de la Tierra alguien mas noble que ta!”.
El Imam (a.s.) le respondio:

“Es el temor a Dios lo que les brinda nobleza (a las personas) y la obediencia a Dios lo que les
brinda preferencia”.23

Le dijo un hombre: “;Por Dios que tu eres el mejor entre la gente!”.
El Imam (a.s.) le respondié:

“;Oh ta! Mejor que yo es aquel que es mas temeroso de Dios, Imponente y Majestuoso, y que le

obedece mas, puesto que por Dios que no fue abrogada la aleya que dice: «Y os dispusimos en

pueblos y tribus para que os conozcais. Por cierto que el mas noble entre vosotros ante Dios es
el mas timorato entre vosotros.» (49: 13)"24

Asi era el Imam (a.s.), quien rechazaba todas las formas de altivez y superioridad por sobre las
criaturas de Dios, Glorificado Sea. Esa es la conducta que tuvieron su abuelo el Mensajero de Dios
(s.a.w.) y sus padres los grandes Imames (a.s.), quienes desecharon las vanidades y suntuosidades de

este mundo.

1- Su desapego

Una de las caracteristicas esenciales del Imam (a.s.) era el desapego de lo mundano, y el rechazo a
sus fastuosidades y ornamentos. Muestra de su desapego es lo narrado por Muhammad Ibn ‘Ubbad,
quien dijo: El Imam Ar-Ridéa (a.s.) se sentaba sobre esterillas en el verano y sobre un manto lanoso en
el invierno. Su ropa habitual era aspera, y era cuando se presentaba ante la gente que se

engalanaba.25

Cierta vez se encontr6 con Sufidn Az-Zauri y éste le vio vistiendo una ropa de fina tela de algodon, lo
gue no le pareci6 bien, por lo que le dijo: “Te hubieras vestido con algo menos vistoso”.



El Imam (a.s.) tomd su mano con suavidad y la introdujo bajo su manga, y he ahi que bajo esa
vestidura tenia una ropa de lana. Le dijo (a.s.): “La fina tela de algodon es para las criaturas y la

lana para el Creador”.26

El desapego a lo mundano era una de las mas exponentes pautas de moral del Imam (a.s.). Otra
muestra de su desapego es que cuando el tirano califa le nombré sucesor no ejercié ninguna de las

prerrogativas del poder, ni anhelé ninguna manifestacion de preponderancia.

2- Su magnanimidad

En cuanto a la magnanimidad, ésta estaba arraigada en el caracter de los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.),
de manera que si echas un vistazo a cualquier biografia sobre alguno de ellos, les encontraras
magnanimos, caritativos con los pobres y benévolos con los débiles. En cuanto al Imam Ar-Rida (a.s.),
lo que mas le agradaba en el mundo era hacer caridad a los pobres, de manera que los historiadores

mencionaron muchas expresiones de su generosidad y altruismo. Entre ellas:

1. Cedi6 todo lo que poseia a los pobres en un dia de ‘Arafah (dia 9° del mes de Dhul Hiyyah) cuando

se encontraba en Jorasan. A Fadl Ibn Sahl le parecié mal ello y le dijo: “j;Que fue toda esa pérdida?!”
El Imam (a.s.) le contesté:

“Al contrario, es una ganancia. No se cuenta como pérdida aquello con lo cual procuras

recompensa (divina) y magnanimidad”.27

Para el Imam (a.s.), gastar la riqueza en el camino de Dios, Glorificado Sea, no es pérdida, sino
ganancia mediante la cual se logra la proximidad a Dios, Glorificado Sea; y esa es la verdadera

ganancia, la ganancia plena.

2. Otra muestra de su generosidad es la siguiente: Un hombre de Jorasan le saludé y le dijo: “Soy un
hombre de entre tus adeptos y adepto de tus padres. Vengo de la Peregrinacion y se me ha terminado
el sustento. No me queda después de la Peregrinacion nada con qué seguir mi viaje. Si aceptas darme
lo suficiente para volver a mi tierra, cuando llegue daré limosna en tu nombre por la cantidad que me

”»

des”.

El Imam (a.s.) le dijo: “Siéntate, ;que Dios se apiade de ti!”. Luego habl6 con las personas presentes
hasta que se fueron. Finalmente sélo quedaron el Imam (a.s.) y Sulaiman Al-Ya‘fari. El Imam (a.s.) se
disculpé e ingresé en la casa; luego saco su mano y llamé al Jorasani. Este se levanto y fue hacia él.

Entonces (desde atras de la cortina) le dijo.

“Toma estos doscientos dinares y asistete con ello para tu sustento y gastos; y no los des en

limosna por mi”.

El hombre se marché colmado del favor del Imam (a.s.). Sulaiman Al-Ya‘fari se apresur6 a preguntarle:



“iQue yo sea sacrificado por ti! Fuiste magnanimo y te compadeciste del Jorasani, pero ¢ por qué

cubriste tu rostro para que no te vea?”
Le contesto:

“Por cierto que hice asi por temor a ver en su rostro la humillacién por tener que pedir para
solventar sus necesidades. ; Acaso no escuchaste el hadiz del Mensajero de Dios (s.a.w.) que
dice: ‘Hacer el bien sin mostrarse equivale a setenta peregrinaciones, y aquel que muestra sus

malas acciones sera abandonado?’. { Acaso no escuchaste las palabras del poeta que dicen:

Cada dia que fui a verle para pedirle lo que necesito / regresé donde mi familia con dignidad en
el rostro?”28

3. Otra muestra de su generosidad es que un pobre se dirigio a él (a.s.) diciéndole:

- “Concédeme en la medida de tu hombria de bien”.

- “No me es posible hacerlo”.

La hombria de bien del Imam (a.s.) no tenia limites y el pobre se dio cuenta de ello, asi que le dijo:
- “Concédeme en la medida de mi hombria de bien”.

El Imam (a.s.) con una sonrisa rebosante le dijo:

- “Entonces si”.

Luego ordend que se le dieran doscientos dinares.29

4. Otra muestra de su benevolencia y generosidad es que cuando le llevaban una bandeja de comida
ordenaba que se la dieran a los indigentes y recitaba las Palabras del Altisimo que dicen: «Nunca se
ha lanzado a remontar la cuesta - ;y qué te hara entender lo que es remontar la cuesta? - Es
liberar a un esclavo - o alimentar en un dia de hambre - a un allegado huérfano - o a un pobre que

se encuentre en la miseria» .30 Luego decia:

“Dios, Imponente y Majestuoso, sabe que no toda persona puede liberar a un esclavo, por lo cual
dispuso otra via por la cual pudiera llegar al Paraiso”.31

5. Otras de sus elevadas pautas de benevolencia e indicio de sus favores para con la gente es lo
narrado por ‘Ubaidul-lah de Al-Ghiffari, quien dijo: Le debia una cantidad a un hombre de entre los
descendientes de Ab( Rafi‘, el sirviente del Mensajero de Dios (s.a.w.), quien amenazaba con
denunciarme y me reclamaba con insistencia. En esa situacion fui a rezar la oracion de la mafiana en la
Mezquita del Mensajero de Dios (s.a.w.) y luego me dirigi a ver al Imam Ar-Rida (a.s.), quien se

encontraba en la region de Al-‘Arid. Cuando me acerqué a la puerta, he ahi que se encontraba alli,



vistiendo una camisola y una capa, y cuando le vi me senti avergonzado. Vino hacia mi y le saludé. Era

el mes de Ramadan. Yo le dije:

“1Que yo sea sacrificado por ti! Uno de los descendientes de vuestro sirviente tiene un derecho sobre
mi y me desprestigia”. Entonces me ordendé que me sentara y yo permaneci alli hasta que recé la
oracion del ocaso encontrandome ayunando. Me quise marchar y en ese momento volvié el Imam
(a.s.). Los pobres le rodeaban y él les daba limosnas. Luego me ordend ingresar a una habitacion. Asi

lo hice y me dijo:
“No creo que hayas desayunado”.

Le dije: “No”. Mandé a pedir comida y desayuné. Al terminar me ordend levantar un almohadén y tomar
el dinero que hubiera debajo. Lo levanté y he ahi que habia una bolsa con unos dinares. La puse dentro
de mi manga y regresé a mi casa. Al llegar pedi una lampara y me la trajeron. Yo pensé que eran solo
unos cuantos dinares, pero he ahi que eran cuarenta y ocho dinares, siendo que lo que le debia al
hombre eran solo veintiocho dinares. El Imam (a.s.) habia escrito en una de las monedas: “Lo que le

debes al hombre son veintiocho dinares y el resto es tuyo”.32

Estas fueron algunas resefias de su generosidad, las cuales nos muestran que él fue creado para ser

benevolente, caritativo y brindar favores a las gente.

3- Su hospitalidad

Otra de las excelentes virtudes del Imam Ar-Rida (a.s.) era el hecho de ser benevolente y dadivoso con
los invitados, ocupandose él mismo de servirles. Cierta vez el Imam (a.s.) tenia como invitado a una
persona a quien le estaba hablando, cuando de repente la luz de la lampara se alter6 y el invitado quiso
arreglarla. El Imam (a.s.) se irguié raudamente y la arregl6 él mismo. A continuacion le dijo a su

invitado:

“Nosotros somos gente que no permite que nuestros huéspedes nos sirvan”.33

4- Su habito de liberar esclavos

Una de las buenas obras habituales del Imam (a.s.) era liberar esclavos vy librarles de las cadenas de la
esclavitud. Cuentan los narradores que llegé a liberar mil esclavos.34

5- Su benevolencia para con los esclavos

El Imam (a.s.) solia ser benevolente y caritativo con los esclavos. Una muestra de ello es lo narrado por
‘Abdul-lah Ibn As-Salt de un hombre de la gente de Balj, que dijo: Me encontraba con Ar-Rida (a.s.) en
su viaje hacia Jorasan. Una vez pidié que extendieran un mantel alrededor del cual se reunieron sus

sirvientes de la region de Sudan y otros. Le dije: “;Que yo sea sacrificado por ti! ;,Por qué no dispones



un mantel aparte para éstos?”.

El hombre pretendia que el Imam (a.s.) no se sentara con los sudaneses ni comiera con ellos. El Imam

(a.s.) le respondi6 diciendo:

“Por cierto que el Senor, Exaltado y Glorificado Sea, es Uno; que nuestra madre es la misma y

que la recompensa sera en base a las acciones realizadas”.35

La vida de la totalidad de los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.) estaba encaminada hacia la abolicién de la
discriminacion racial entre las personas, las cuales provienen todas de una misma fuente y en las

cuales no hay preferencia de unas sobre otras sino por la piedad y la buena accién.

6- Su contricion a Dios

El Imam (a.s.) se dedicaba completamente a Dios, Glorificado Sea, le era contrito y se aferraba a Su
obediencia. Sus actos de adoracion ilustraban un gran aspecto de su vida espiritual, la cual estaba
colmada de luz, piedad y temor a Dios. Dijo uno de sus seguidores: “Nunca lo he visto sin recordar las

Palabras del Altisimo que dicen: «Poco era lo que dormian por la noche» (51: 17).36

n

Dijo Ash-Shabrawi: “Era de hacer muchas abluciones y rezos. Durante toda la noche solia hacer

abluciones, rezar y reposar, y asi sucesivamente hasta llegar la mafana”.37

El Imam (a.s.) era el mas timorato entre sus contemporaneos y el de méas profusa adoracion y
obediencia a Dios, Glorificado Sea. Prestad atencion a lo narrado por Ibn Ad-Dahhék sobre la
adoracion del Imam (a.s) una vez que el califa Al-Ma’m(n le habia comisionado para llevar al Imam

(a.s.) a Jorasan, por lo cual le acompafé desde Medina hasta la ciudad de Marv. Dijo:

“iPor Dios! Nunca vi a un hombre que fuera mas timorato a Dios, Glorificado Sea, que él, ni de mayor
adoracioén y obediencia a Dios, Glorificado Sea, ni con mayor temor a Dios, Imponente y Majestuoso.
Era de tal manera que cuando amanecia rezaba la oracion de la mafiana, y cuando concluia el rezo y
realizaba la salutacién permanecia sentado en su lugar de rezo glorificando a Dios, Glorificado Sea,
dirigiéndole alabanzas y engrandecimientos, pronunciando el tahlil (esto es, decir “no hay divinidad mas
gue Dios”) y dirigiendo bendiciones al Profeta (s.a.w.) y a su familia (a.s.). Hacia eso hasta que salia el
sol. Luego realizaba una prosternacion permaneciendo en ese estado hasta bien entrado el dia.
Después se dirigia a la gente y les hablaba y sermoneaba hasta cerca del mediodia. Tras ello renovaba
sus abluciones y volvia a su lugar de oracion. Cuando el sol cruzaba el cenit se erguia y rezaba seis

ciclos de oracién, leyendo en el primero las suras A/-Fatihah (1) y
Al-Kéfiran (109); en el segundo leia las suras A/-Fatihah y

Al-ljlds (112); y en los cuatro siguientes leia las suras A/-Fatihah y Al-ljlas, concluyendo cada par (de

ciclos) con la salutacién. Cada dos ciclos realizaba el gundt (o suplica después de la lectura) antes del



rukd‘ o inclinacion. Luego hacia él mismo el llamado a la oracién y rezaba dos ciclos mas. Después
rezaba la oracion del mediodia. Cuando concluia la misma con la salutacion, glorificaba a Dios
(repitiendo Subhanal-ldh), le alababa (repitiendo Al-Hamaulil-ldh) y le engrandecia (repitiendo Al-ldhu
Akbar), para luego decir el tahlil (/4 ildha il-la Al-ldh) tantas veces como le era posible. Luego realizaba
la prosternacion de agradecimiento en la cual decia cien veces: Shukran lil-lah (;Gracias a Dios!).
Cuando concluia se levantaba y rezaba seis ciclos de oracion, leyendo en cada ciclo las suras A/-
Fatihah y Al-ljlas, diciendo la salutacion al final de cada par, y haciendo el qundt en el segundo ciclo
antes de la inclinacién. Luego realizaba el llamado a la oracién y rezaba dos ciclos mas haciendo el
qundt en el segundo. Y al concluir la salutacién se levantaba y rezaba la oracion de la tarde. Cuando la
concluia leyendo la salutacion, permanecia sentado en su lugar de oracion glorificando, alabando y
engrandeciendo a Dios, Glorificado Sea, y pronunciando el fahlil. Después realizaba una prosternacion
en la que decia cien veces Al-Hamaulil-ldh. Cuando se ocultaba el sol renovaba su ablucion y rezaba

los tres ciclos de la oracion del ocaso haciendo él mismo los dos llamados a la oracion”.

De esta manera, Raya’ Ibn Ad-Dahhak relata detalladamente los actos de adoracion del Imam (a.s.),
tanto lo obligatorio como lo meritorio, senalando las suras del Sagrado Coran que leia durante la
realizacion de los mismos y las suplicas supererogatorias que realizaba a continuacién. El sentido
general de su narracion es que el Imam (a.s.) se mantenia ocupado en el recuerdo de Dios, Glorificado
Sea, durante la mayor parte del tiempo, que era uno de los gigantes de la piedad y la fe, y que de él

emanaban el amor y el temor a Dios en todos sus aspectos.38

Resenas de sus suplicas

Antes de concluir nuestras palabras sobre las excelentes virtudes del Imam Ar-Ridé (a.s.), exponemos

algunas de sus suplicas las cuales nos refieren su adoracion y piedad. A saber:
1. Dijo (a.s.):

“:Oh Td, Quien me ha orientado hacia Si Mismo y sometié mi corazon a través de la fe en El! Te
pido la seguridad y la fe en este mundo y en el Mas Alla”.39

A pesar de su brevedad, esta suplica sefhala una trascendente manifestacion del Tauhid o creencia en
el Monoteismo, que es que Dios, Glorificado Sea, encamina a la Creacion hacia Si Mismo mediante los
fendmenos, maravillas y portentos que ha originado, los cuales claman a voces la existencia del

Creador, Glorificado Sea.
2. La siguiente es otra de sus suplicas:

“;Dios mio! Otérgame la guia, afiAnzame en ella y resucitame con la misma en un estado de
seguridad como el de aquel que no tiene temor alguno, ni tribulacién, ni desasosiego. Por cierto
que Tu eres digno de ser objeto de temor y digno de otorgar el perdén”.40



Esta suplica nos sefnala la procura de la guia y la total sumision a Dios, Glorificado Sea, lo cual

conforma uno de los mas elevados grados de los contritos y cercanos a Dios.
3. Una de las suplicas que realizaba en el qundt durante la oracion era la siguiente:

“;Dios mio! ;Bendice a Muhammad y a la familia de Muhammad! ;Dios mio! Encaminanos junto a
aquellos que encaminaste, dispénsanos junto a aquellos a quienes dispensaste, ocupate de
nosotros junto a aquellos de quienes te ocupaste. Bendicenos en aquello que nos concediste.
Protégenos de lo malo que has decretado. Ciertamente que Tu eres Quien decreta y nadie
decreta sobre Ti. No es humillado aquel que goza de Tu afecto, ni es apreciado aquel con quien
estas enemistado. ;Exaltado y Glorificado Seas!”41

La totalidad de los acontecimientos se encuentran en manos de Dios, Glorificado Sea. El es Quien da
grandeza y humillacion; El es quien encamina hacia el sendero de la Verdad; El es quien aleja la
desgracia ya decretada; El es Quien salva al ser humano de las aflicciones y males del transcurrir de

los dias...

Estas fueron algunas de sus suplicas. Ya hemos mencionado una gran cantidad de ellas en nuestro
libro Haiat Al-Imam ‘Al Ibn Mdsé Ar-Rida (a.s.), donde vemos que las mismas revelan un aspecto
trascendente de su vida espiritual, que es la total consagracion a Dios, Glorificado Sea, y el hecho de

aferrase a Su cordel. Con esto concluimos nuestras palabras sobre sus mas elevadas virtudes.

1. - Haiat Al-lmam ‘Ali Ibn Maséa Ar-Rida (a.s.), t.1, p. 142.
2. - Ad-Durr an-Nadzim, hoja 216.
3. - Tuhaf al-‘Uql, p.445.

4. - Was#'il ash-Shi‘ah, .8, p.483.

5. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Miséa Ar-Rida (a.s.), t.2, p.82.
6. - Was#'il ash-Shi‘ah, .8, p.442.

7. - Afian ash-Shi‘ah, t.4, p.196, 2* seccion.

8. — Al-Mizan, 1.8, p.369; Was&'il ash-Shi‘ah, t.11, p.153.
9. - Us(l al-Kafi, t.2, p.111.

10. - Tuhaf al-‘Uql, p.443.

11. - Was&'il ash-Shi‘ah, t.4, p.129.

12. - Ibid., t.11, p.542.

13. - Tuhaf al-‘Uql, p.446.

14. - Was&'il ash-Shi‘ah, t.15, p.243.

15. - Ibid., p.245.

16. - Usll al-Kafi, t.2, p.151.

17. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Misa Ar-Rida (a.s.), t.2, p.82.
18. - Was&'il ash-Shi‘ah, t.12, p.587.

19. - Haiat Al-lmam Muhammad Al-Yawad (a.s.), p.37.
20. - Ndr al-Absar, p.138; ‘Uilin at-Tawarij, t.3, p.227.

21. - Haiat Al-lmam ‘Ali Ibn Masa Ar-Rida (a.s.), t.1, p.32.
22. - Bihér al-Anwaér, t.12, p.28.

23. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Masa Ar-Rida (a.s.), t.1, p.33.

[y

—_



24. - Ibid.

25. - ‘Uilin Ajbér ar-Rida (a.s.), t.2, p.178; Al-Manaqib, t.4, p.360.
26. - Haiat Al-lmam Muhammad Al-Yawad (a.s.), p.37.

27. - Ibid. P.30.

28. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Mdsa Ar-Rida (a.s.), t.1, pp.34-35.
29. - Al-Managqib, t.4, p.361.

30. — Sura al-Balad; 90: 11-16.

31. - Al-Bihér, t.12, p.28.

32. - Bihér al-Anwaér, t.12, p.28.

33. - Ibid.

34. - Al-lth&f bi Hubb al-Ashréf, p.258.

35. - Haiat Al-Imam ‘Alf Ibn Mlsa Ar-Rida (a.s.), t.1, p.37.

36. - Haiat Al-Imam Ar-Rida (a.s.), t.1, p.42.

37. - Al-Ithaf bi Hubb al-Ashraf, p.59.

38. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Mdsa Ar-Rida (a.s.), t.1, pp.42-45.
39. - Usll al-Kafi, t.2, p.579.

40. - A‘ian ash-Shi‘ah, t.4, p.197, segunda seccion.

41. - Haiat Al-Imam ‘Ali Ibn Maséa Ar-Rida (a.s.), t.1, p.44.

—_

El Imam Al-Yawad (a.s.)

El Imam Al-Yawad (a.s.) fue una de las mas sorprendentes figuras del pensamiento y el saber en el
Islam que hizo brotar las fuentes del conocimiento y la sapiencia en la Tierra. Fue el portaestandarte del
movimiento cientifico y cultural en su tiempo. Los sabios, jurisconsultos, narradores de hadices y
procuradores de la sapiencia se apresuraban a dirigirse ante su elevada posicidén para beber de la
plenitud de su saber y conocimientos a pesar de su corta edad, siendo que no se le permitia a quien se
encontraba en tal edad adentrarse en los terrenos del saber. Eso es un indicio concluyente de que los
grandes Imames de la Gente de la Casa del Profeta (s.a.w.) fueron dotados por Dios, Glorificado Sea,

de la sapiencia y la erudicién sin que haya diferencias entre el adulto de entre ellos y el de poca edad.

En cualquier caso, nosotros exponemos a continuacion las brillantes palabras que fueron transmitidas
del Imam Al-Yawad (a.s.) en relacidn con incentivar a investirse de las mas elevadas virtudes; luego

nos referiremos a sus elevadas virtudes.

Las mas elevadas virtudes

1- Las mejores virtudes

El Imam Al-Yawad (a.s.) se refirid a las mejores virtudes en un gran numero de hadices. Veamos

algunos de los mismos:



1. Dijo (a.s.): “Parte del buen caracter del hombre consiste en que se esté a salvo de su molestia;
parte de su generosidad estriba en ser benevolente con quien le procura; parte de su paciencia
esta en que se queje poco; parte de su cualidad de ser buen consejero esta en prohibir lo que no
considera apropiado; parte de la benevolencia del hombre para con su hermano esta en no
reprenderle en presencia de quien aborrece; parte de su buen companerismo es no producir

gastos; y parte de las seiales de su afecto es aprobar mucho y contrariar poco”. 1

2. Dijo (a.s.): “Le basta a la persona como perfeccion de su hombria de bien el que no trate a
nadie de la forma que ella misma aborrece... y parte de su intelecto es ser justo y aceptar la
verdad cuando se le manifiesta”.2

Estas breves palabras reflejan maravillas de la sapiencia, puesto que tratar a la gente con excelentes y
suaves palabras es un indicio de la madurez del pensamiento. Asimismo, aceptar la verdad cuando se

le evidencia es indicio tanto de la madurez como de la salud del pensamiento.

3. Dijo (a.s.): “El encabezado de las paginas del creyente es su buen caracter, y el encabezado de
las paginas del dichoso es el buen elogio que se hace de él. El agradecimiento es el ornamento
de quien memoriza y asimila el hadiz, y la humildad es el ornamento del conocimiento. El buen

ejemplo es el ornamento del intelecto, es la belleza de la lengua y es la perfeccion del intelecto”.3

Estas nobles virtudes son las mas elevadas con las que el musulman puede investirse para ser un

ejemplo de excelencia, educacioén y virtud.

2- Solventar las necesidades de la gente

El Imam Al-Yawad (a.s.) incentivaba a esforzarse por solventar las necesidades de la gente, a causa de
la gran recompensa que ello conlleva. Dijo (a.s.):

“Por cierto que Dios posee siervos a los que distingue con una prosperidad permanente, de
manera que siguen en la misma a pesar de lo que gastan; pero cuando la deniegan les despoja

de la misma y la traspasa a otros”.4
El Imam (a.s.) puso énfasis en ello en otro hadiz en el que dice:

“No se incrementan las bendiciones de Dios hacia alguien sin que las necesidades de la gente
dirigidas a él (también) se incrementen; y quien no sobrelleve esa carga estara exponiendo esas

bendiciones a la extincion”.5

La permanencia de la prosperidad y mantener la misma a salvo de la extincion depende de solventar las
necesidades de la gente, y aquellos poseedores de fortuna que no procedan asi la estaran exponiendo

a la extincion.



3- La realizacion de las buenas acciones

El Imam (a.s.) estimulaba a la realizacion de buenas acciones. Dijo (a.s.):

“La gente de la buena accién necesita mas de su realizaciéon que los necesitados de la misma,
puesto que obtienen su recompensa, el orgullo de su realizaciéon y la mencién de la misma.

Cualquier buena accidn que realice el hombre primero redunda en él mismo”.6

Estas palabras contienen maravillas de la sapiencia, puesto que para el que realiza el bien permanece
la grata y bella mencion y logra la satisfaccion de Dios, Glorificado Sea, asi que en realidad habra

ponderado su propia alma y se habra beneficiado a si mismo.

4- Las cualidades que acarrean el afecto

El Imam (a.s.) se refirid a las cualidades que acarrean el afecto y el carifio. Dijo (a.s.):

“Tres cualidades acarrean el afecto: ser justo en el trato con los demas; la solidaridad en

momentos de dureza; y reunirse en torno a la persona de corazén sano”.7

Verdaderamente estas cualidades propagan el afecto entre la gente y hacen que prolifere el carifio y el
buen trato.

5- Las nobles cualidades

El Imam Al-Yawad (a.s.) se refirié a algunas nobles cualidades que motivan la satisfaccion de Dios,

Glorificado Sea, y el acercamiento a El.

Dijo (a.s.): “Tres cualidades permiten lograr la satisfaccion de Dios, Glorificado Sea: pedir mucho
perddn a Dios, tener un buen trato, y dar mucha limosna. Y hay tres cosas cuyo poseedor no se
arrepentira de tenerlas: dejar de lado el apresuramiento, consultar, y encomendarse a Dios,

Glorificado Sea, al tomar una decision”.8

Este hadiz nos senala las cualidades que hacen que la persona se aproxime a Dios, Glorificado Sea,

las cuales son:

1. Pedir mucho perddn a Dios.

2. Ser afable y tener un buen trato.
3. Dar mucha limosna.

Estas son virtudes que Dios, Glorificado Sea, aprecia, y mediante las mismas la persona logra la
satisfaccion divina. Asimismo, este hadiz menciona cualidades mediante las que el ser humano se

asiste en la vida. Esas son:



1. Dejar de lado el apresuramiento, puesto que el mismo provoca muchos problemas a la persona. Dice

el poeta:

Tal vez el parsimonioso alcance (solventar) algunas de sus necesidades | y tal vez el apresurado solo

obtenga tropiezos.
2. Pedir consejo y no considerar absoluta la propia opinién ya que eso induce a la persona al error.

3. Evitar la vacilacion, puesto que la misma conlleva la perturbacion del alma. Si la persona se decide
por realizar algo que no sea ilicito, que se encomiende a Dios, Glorificado Sea, y proceda.

6- La innovacion en la religion y la codicia

Dijo (a.s.): “Nada ha causado mas destruccidn en la religiéon que la innovacién, ni nada elimina

mas la circunspeccion que la codicia”.9

Estas palabras nos indican que algunas conductas devastan la religion y eliminan la compostura, siendo
éstas:

1. La innovacion en materia religiosa, la cual le ahade a la religién lo que no es parte de la misma,

deforma la realidad religiosa y dafa sus reservas espirituales e ideologicas.

2. La codicia. Esta arrastra al ser humano hacia situaciones viles y escabrosas en la vida.

7- El insulto y la impetuosidad

El Imam Al-Yawad (a.s.) previno acerca de insultar y ser impetuoso. Dijo (a.s.):
“Quien insulta recibe respuesta y quien es impetuoso es objeto de arremetidas”. 10

Estas breves palabras sefialan la vergonzosa realidad del que insulta y es impetuoso. Al que insulta se
le responde de la misma forma o peor y el impetuoso cae victima de su propia imprudencia,

ocasionandose un inmenso mal.

8- La piedad y el saber

El Imam Al-Yawad (a.s.) habl6 sobre la virtud del saber y la piedad diciendo:

“Sabed que la piedad y temor a Dios es grandeza, que el conocimiento es un tesoro y que el

silencio es una luz”. 11

El temor a Dios, Glorificado Sea, es grandeza y nobleza para el ser humano. En los hadices se
menciona que quien pretende grandeza sin tener clan familiar, o un respetable porte sin tener poder,

que sea temeroso de Dios, Glorificado Sea. En cuanto al conocimiento, también fue descripto como luz.



Dijo Ibn Sina (Avicena): “El alma es como el cristal, el conocimiento es luz y la sapiencia de Dios es el

aceite”.

Si iluminas, es que estas vivo | y si ensombreces, es que estas muerto.

9- Lo que necesita el creyente

El Imam Al-Yawad (a.s.) se refirid a lo que necesita el creyente en su vida. Dijo (a.s.):

“El creyente necesita del éxito brindado por Dios, Glorificado Sea, que sea amonestador de si
mismo y que acepte el consejo que se le da”. 12

Estas cualidades son imprescindibles para el creyente que marcha por el sendero de la Verdad y por

aquello que le aproxima a Dios.

10- La confianza en Dios

Dijo (a.s.): “A quien confia en Dios, El le hace ver el jubilo; a quien se encomienda a Dios, El le
basta en todos los asuntos. La confianza en Dios es una fortaleza en la cual no se resguarda
mas que el creyente. Encomendarse a Dios conforma la salvacion respecto de todo mal y es una

proteccion respecto de todo enemigo”. 13
Los medios mas esenciales que el ser humano necesita en su vida son:

1. Confiar en Dios, Glorificado Sea, el Creador del Universo y dotador de la vida. Dios hace ver lo

bueno en toda su expresion a quien confia en El.

2. Encomendarse a Dios, Glorificado Sea. Dios resguarda de todo enemigo a quien se encomienda a

El, y le salvaguarda de todo mal.

11- Ser autosuficiente a través de Dios

Dijo (a.s.): “Quien a través de Dios se vuelve autosuficiente respecto a lo demas, sera la gente la
que tenga necesidad de él; y quien sea temeroso de Dios sera apreciado por la gente”. 14

Aquel a quien Dios le basta y prescinde de todo lo demas, se ha aferrado al mayor poder y fuente de
toda concesidn. Es natural que las personas necesiten de Dios; asimismo, aquel a quien Dios ama es

amado por la gente de un modo sincero, puesto que ello proviene de la fuente de lo bueno y la rectitud.

Dijo (a.s.): “Si alguien se consagra a otro fuera de Dios, Dios le delega a éste (para que se ocupe
de sus asuntos)”. 15



12- Proponerse a Dios con los corazones

Una de las realidades de la fe es proponerse a Dios, Glorificado Sea, desde lo profundo de los
corazones y el fuero interno de las almas. Es evidente que eso es mas efectivo que el agobio y

padecimiento de las extremidades al realizar acciones vacias de fe.

Dijo (a.s.): “Proponerse a Dios, Glorificado Sea, mediante el afan de los corazones es mas
efectivo que el agobio de los miembros corporales”. 16

Sus mas elevadas virtudes

En cuanto a las cualidades morales del Imam Al-Yawad (a.s.), éstas eran analogas a las de sus
grandes padres (a.s.), quienes eran la prolongacion fundamental de las cualidades morales de su
abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), a quien se le asemejaban en todos los aspectos, en sus

excelentes maneras y pautas de moral.

La siguiente es una breve muestra de las mas elevadas virtudes del Imam Al-Yawad (a.s.):

1- Su benevolencia para con la gente

Una de las elevadas cualidades morales del Imam Al-Yawad (a.s.) era la benevolencia para con las
personas y ser caritativo con ellas. Los historiadores narraron numerosas muestras de su benevolencia.
Entre las mismas se encuentra lo narrado por Ahmad Ibn Zakariiah As-Saidalani de un hombre de los
Bani Hanifah de las gentes de Bast y Sayestan, 17 quien dijo: Acompané a Aba Ya‘far en el afio en el
cual hizo la Peregrinaciéon -en los comienzos del califato de Al-Mu‘tasim-, y he ahi que le dije mientras

me encontraba a la mesa:

“1Que yo sea sacrificado por ti! Nuestro gobernante os expresa afecto a vosotros Ah/-ul Bait (a.s.) y yo
le debo impuestos. Si es que lo consideras apropiado, jque yo sea sacrificado por ti!, escribele de

manera que sea benefactor conmigo”.

El Imam (a.s.) primero se excuso, pero aceptod hacerlo después de que supo que el gobernante

profesaba el Imamato. Es asi que después del basmalah18 escribio:

“El que lleva este escrito mio ha mencionado que profesas una hermosa escuela, que es la de
Ahl-ul Bait. Las acciones que permanecen contigo son aquellas en las que actuas con

benevolencia; asi pues, sé benevolente con tus hermanos. Debes saber que Dios, Glorificado
Sea, te preguntara (incluso) acerca de una insignificante particula y de un grano de mostaza”.

Cuando el hombre regreso a su tierra y el gobernador supo de la carta que el Imam (a.s.) le envio, fue
presurosamente a verle y la cogid y la besé. Luego le preguntd al hombre lo que necesitaba y cuando le

informo, le dijo:



“No me pagaras impuestos mientras yo sea gobernante”. Luego le ordend que le hicieran llegar
asistencia a él y a su familia. De esa manera el hombre permanecio sin pagar impuestos mientras ese
gobernador estuvo en el cargo, como asimismo no le interrumpio las ayudas que le enviaba. Todo eso

por la bendicién y favor del Imam (a.s.). 19

2- Su solidaridad para con la gente

Otra de las elevadas virtudes morales del Imam Al-Yawad (a.s.) era la solidaridad con la gente tanto

durante la holgura como en la estrechez:

1. Entre aquellos a quienes trato solidariamente se encuentra Ibrahim Ibn Muhammad Al-Bagdadi,
quien habia sido tratado injustamente por parte del gobernador. Ibréhim le informé al Imam (a.s.) de ello
y él se apend, por lo que le escribié una carta en la que le expresaba su solidaridad por lo que le pasé.

En la misma decia:

“;Que Dios apresure tu triunfo sobre quien te oprimié y que te provea Su sustento! Te doy
albricias del auxilio Dios, pronto si Dios lo permite, o sino mas tarde. Y brinda muchas alabanzas
a Dios, Glorificado Sea”.20

2. Otro ejemplo de su solidaridad con la gente eran las condolencias que les hacia llegar a los que
habian sido victimas de desgracia y afliccion. Cierta vez le envi6 una carta a un hombre que tuvo la

desgracia de perder a su hijo. En la misma, luego del basmalah, le decia:

“Mencionaste tu desgracia por la pérdida de tu hijo ‘Ali; también mencionaste que era el mas
querido de tus hijos. Dios, Imponente y Majestuoso, se lleva a un hijo o a otro miembro de la
familia que fuera lo mas puro de la misma solamente para acrecentar la recompensa del afligido
por la desgracia. Asi pues, ;que Dios incremente tu recompensa, que te conceda buena
resignacion y te conforte! Por cierto que El es Poderosisimo. Que Dios te otorgue prontamente
mas descendencia. Deseo que Dios, Glorificado Sea, ya lo haya hecho, in shd'a Al-l4h”.21

Esta carta pone de manifiesto el trato benevolente que el Imam (a.s.) brindaba a la gente y como era

participe de sus tristezas y padecimientos.

3. Una de las elevadas cualidades morales del Imam (a.s.) era ser solidario con la gente en sus
desgracias y tristezas. Una vez le escribidé una persona que se lamentaba por el dolor que le provocaba
la pérdida de su hijo. El Imam (a.s.) le contestd en una carta en la que le expresaba su pésame. En la

misma decia:

“Debes saber que Dios, Imponente y Majestuoso, toma bienes del creyente, e incluso también
sus propios hijos, para recompensarle por ello”.22

Es por ese afecto y benevolencia que colmaba los corazones, que las personas le eran fieles y creian



en su Imamato.

3- Su generosidad y magnanimidad

Una de las sublimes pautas de moral del Imam Al-Yawad (a.s.) es que era de las personas mas
dadivosas y de mayor generosidad. Fue apodado “Al-Yawad” (el Generoso) a causa de lo profuso de
sus favores y caridad para con los pobres. Los historiadores mencionaron muchas muestras de su

generosidad, entre las que se encuentran las siguientes:

1. Ahmad Ibn Hadid partié hacia la Peregrinacion junto a un grupo de sus comparneros y fueron
atacados por ladrones que les despojaron de todo el dinero y mercancias que tenian. Cuando llegaron
a Medina, Ahmad fue a ver al Imam Al-Yawad (a.s.) y le contd lo que les habia sucedido. El Imam (a.s.)
ordeno que le trajeran una bolsa de dinero y le dio suficientes dinares para que los distribuyera entre
todos sus comparieros, cuya cantidad era igual a lo que les fue despojado.23 De esa manera el Imam
(a.s.) les aprovisiono, reponiéndoles lo que les fue saqueado.

2. Otro ejemplo de su caridad es lo narrado por Al-‘Utba sobre un ‘alawi o descendiente de ‘Ali (a.s.)
que anhelaba a una esclava de Medina, pero no tenia el dinero para comprarla. Fue a ver al Imam Al-
Yawad (a.s.) y se quejo de su situacion. El Imam (a.s.) le preguntd quién era su duefio y él le contesto.
El Imam (a.s.) fue a ver a ese hombre y le compro la esclava y la quinta donde ésta se encontraba, sin
que el ‘alawi supiera. El ‘alawi pasé a preguntar por la esclava y le dijeron que habia sido vendida.
Pregunté por el comprador y se le dijo que no lo conocian. Sobresaltado fue a ver al Imam (a.s.) y le

dijo en voz alta: “jLa esclava fue vendida!”.

El Imam (a.s.) le recibié con una sonrisa y le dijo:
- “¢ Sabes quién la compré6?”

- “No”

El Imam (a.s.) partié con el ‘alawi hacia la quinta en la que se encontraba la esclava. Al llegar le ordené
que ingresara a la quinta y el hombre se rehuso6 porque ésta pertenecia a alguien que no conocia. El
Imam (a.s.) le insistié6 que entrara y entonces lo hizo junto con el Imam (a.s.). Cuando el ‘alawi vio a la

esclava el Imam (a.s.) le pregunto:
- “¢La conoces?”
_ “Si”

- “Es tuya, asi como la casa, la quinta, su plantacién y todas las mercancias que hubiera en la

casa’.

El ‘alawi se desbordd de alegria, pues habia comprendido que el Imam (a.s.) la habia comprado, y



quedd estupefacto sin saber como agradecerle al Imam (a.s.).

Estas fueron algunas muestras de la generosidad del Imam (a.s.).

4- Su benevolencia con los animales

La benevolencia del Imam (a.s.) abarcaba a los animales. Narré6 Muhammad Ibn Al-Walid Al-Kirmanf lo

siguiente:

“Habia comido junto con Abii Ya‘far Az-Zani (el Imam Al-Yawad, con él sea la paz) y cuando
terminamos y fue retirada la mesilla, el sirviente quiso levantar las migajas del suelo pero el Imam (a.s.)

se lo impidio y le dijo:

“Lo comestible que esté en el desierto déjalo ya que no tenemos gato en la casa para que se
coma esos restos”. El Imam (a.s.) se compadecid de los pajaros y otros animales que no encuentran

algo para comer.

5- Su desapego

El Imam Al-Yawad (a.s.) era un joven en la flor de su edad y habia desdefiado los ornamentos de la
vida mundanal, abandonando todas sus fastuosidades y anhelos, de manera que no les otorgaba
consideracion ni valia alguna. El Califa Al-Ma’min le colmaba de profusos bienes que llegaban al millén
de dirhams; ademas, tenia a su disposicion los bienes que los miembros de la escuela shiita le remitian
en calidad de pago de los deberes religiosos, y el usufructo de los awqgaf o inmuebles donados para
provecho religioso que se encontraban en la ciudad de Qom. A pesar de ello, no gastaba nada de eso
para sus asuntos personales, sino que los gastaba en los pobres y desdichados. Cierta vez Al-Husain
Al-Mukari vio al Imam (a.s.) en Bagdad en tanto se encontraba rodeado de un halo de grandeza
producto de la consideracion de la que era objeto de parte de los medios oficiales y populares. Al ver
eso se pregunto por qué el Imam (a.s.) no volvia a su tierra y en cambio permanecia en Bagdad

rodeado de comodidades. El Imam (a.s.) ley6 su pensamiento y le dijo:

“;Oh Husain! Pan de cebada y sal machacada en el Santuario de mi abuelo el Mensajero de Dios

(s-a.w.) es mas querido para mi que aquello en lo que me ves”.24

El Imam (a.s.) no era de los que les apetecia el poder y la grandeza, sino que era como sus padres,
quienes divorciaron a la vida mundanal tres veces y se orientaron hacia Dios, Glorificado Sea.

6- Su contricion a Dios

Una de las caracteristicas mas exponentes del Imam Al-Yawad (a.s.) era la contricion a Dios,
Glorificado Sea, de manera que era de las personas mas temerosas de Dios, Glorificado Sea, y quien

mas sinceramente se sometia a Su obediencia. Su condicién era como la de sus padres, quienes



ofrendaron sus vidas a Dios, Glorificado Sea, y se esforzaron por realizar todo aquello que les
aproximara mas y mas a El. Es asi que pasaba su tiempo rezando, ayunando y recitando el Libro de

Dios, Glorificado Sea.

Ejemplos de sus suplicas

Las suplicas del Imam Al-Yawad (a.s.) ponen de manifiesto el aspecto espiritual de su vida.
1. Entre sus suplicas se encuentra la siguiente:

“;Oh Aquel que no tiene simil ni semejante! Tu eres Dios, no hay divinidad mas que Tu; ni
Creador mas que Tu; las criaturas desapareceran y Tu permaneceras. Eres tolerante con quien te
desobedece y al pedir perdon se tiene esperanza en Ti”.25

En esta suplica hay enaltecimiento a Dios, Glorificado Sea, sincera y exclusiva obediencia a El, y

sometimiento ante Su grandeza.

2. Otra de sus suplicas es la siguiente, en la cual menciona la presion, injusticia y corrupcion que su
época padecioé a manos de los gobernantes, siendo de este modo una suplica que toca asuntos

politicos. Dijo (a.s.).

“;Dios mio! Por cierto que la tirania de Tus siervos se ha aduenado de Tu Tierra, al punto que ha
matado a la justicia, ha cerrado las vias de escape, ha suprimido la Verdad, ha anulado la
veracidad, ha hecho desaparecer la caridad, ha manifestado la maldad, ha relegado la piedad, ha
suprimido la recta guia, ha desplazado lo bueno, ha afianzado lo perjudicial, ha hecho crecer la
corrupcion, ha fortalecido la enemistad, ha expandido la injusticia y ha transgredido los limites.

iDios mio! ;Oh Senor! Sélo Tu Poder puede erradicar esa situacion y sélo Tu Gracia puede
resguardar de la misma. ;Dios mio! ;Mi Sefior! Extirpa la opresion; disuelve las montaias del
maltrato; haz languidecer el mercado de las maldades, ennobleciendo a quien lo rechace;
cercena la raiz de la gente de la iniquidad e invisteles de la ruina luego de la opulencia, y
apresura, ;Dios mio! el que sean tomados sorpresivamente. Haz descender sobre ellos
escarmientos y termina con la vida de las acciones reprobables, de manera que esté a salvo el
amedrentado, se sosiegue el apesadumbrado, se sacie el hambriento, se proteja al extraviado, se
cobije al expatriado, vuelva el desterrado, se enriquezca el empobrecido, se brinde amparo al
que lo requiera, se respete a la persona mayor, se tenga compasién por el menor, se dignifique
al oprimido, se humille al opresor, se brinde consuelo al acongojado, se reconforten las
angustias, se apaciguen las turbaciones, se disipen las diferencias, se encumbre al saber, se
extienda la paz, se reuna lo dispersado, se fortalezca la fe y se recite el Coran. Por cierto que Tu

eres el Remunerador, el Agraciador y el Dadivoso”.26

Esta suplica nos refiere la opresién que imperaba y la iniquidad que estaba extendida a causa de las



oscuras politicas que seguian los gobernantes abasies, quienes convirtieron el mundo islamico en una
quinta privada para ellos, gastando las riquezas de la comunidad en sus pasiones y noches de lujuria,
difundiendo la corrupcion, el impudor y el libertinaje entre la gente. Su gobierno no guardaba relacion

alguna con el Islam.

3. Otra de sus suplicas es la siguiente, la cual solia realizar en el qundt del rezo. En la misma menciona

a los gobernantes de su tiempo y suplica en su contra. Veamos el texto de la misma:

“;Dios mio! Tu eres el Primero sin inicio factible de contar, y el Ultimo sin final factible de limitar.
Nos creaste, no por una causa forzada; nos ideaste, no por (suplir) una necesidad que Te
fortaleciera; nos originaste mediante Tu sapiencia por propio arbitrio, y nos pusiste a prueba

mediante Tus 6rdenes y prohibiciones para examinarnos”.
Entre los puntos mencionados en esta suplica se encuentran los siguientes:

“Tua eres el Sefor de la grandeza y el esplendor; la majestuosidad y la sublimidad; la
benevolencia y las gracias; el favor y las mercedes; la concesion y la dadiva; el cumplimiento y
la lealtad. Los corazones no abarcan Esencia alguna para Ti, ni las figuraciones comprenden
ninguno de Tus atributos. Nada de entre Tus criaturas se te asemeja, ni se coteja contigo nada
de lo que creaste. ;Exaltado y bendito eres como para que seas percibido o palpado, o bien,
como para que te adviertan los cinco sentidos!; ;y cdmo podria percibir la criatura a su Creador!

iOh Dios mio! Estas sublimemente por encima de lo que dicen los opresores”.

Luego de alabar y engrandecer a Dios, Glorificado Sea, comenz6 a suplicar contra los opresores de

entre los gobernantes de su época, diciendo:

“;Dios mio! Exalta a Tus leales amigos por sobre Tus enemigos opresores, transgresores,
quebrantadores de pactos, que obran injustamente, que salieron disparados de la religion,
aquellos que extraviaron a Tus siervos, tergiversaron los significados de Tu Libro, cambiaron
Tus normas, negaron Tu derecho y se situaron en el sitial de Tus asighados amigos. Eso fue una
osadia de parte de ellos para contigo y una injusticia de ellos para con Ah/-ul Bait, la Gente de la
Casa de Tu Profeta, sobre ellos sea Tu paz, Tus bendiciones, Tu misericordia y Tus
enaltecimientos. Antepusieron a unos y extraviaron a Tu creacion; y rasgaron el velo con el que
cubres a Tus siervos. Tomaron, ;oh Dios mio! Tu riqueza como factor de poderio, y a Tus siervos
como servidumbre. Dejaron, ;oh Dios mio! el mundo de la Tierra en un estado de mudez, ceguera
y lugubres tinieblas. Sus ojos estan abiertos pero sus corazones estan ciegos. ;Oh Dios mio! Ya
no quedan excusas. ;Dios mio! Por cierto que has prevenido sobre Tu castigo y has dejado en
claro Tu escarmiento. Has prometido Tu benevolencia a los obedientes y les has ofrecido las

promesas. Asi, una faccién crey6 y corroboré...”.

“;Dios mio! Renueva para Tus enemigos y los suyos Tu Fuego y Tu castigo, el cual no aparataras
del grupo de los opresores”.



El Imam (a.s.) prosigue la suplica rogando por los amigos de Dios, quienes son obedientes a Sus

ordenes, diciendo:

“;Dios mio! Bendice a Muhammad y a la familia de Muhammad. Fortalece lo débil de aquellos que
te son sinceros en el amor; quienes nos escoltan mediante la lealtad; quienes nos siguen con la
veracidad y la accion correspondiente; quienes nos asisten siendo solidarios con nosotros;
quienes aman nuestro recuerdo cuando se reunen. ;Dios mio! Refuerza sus bases. ;Dios mio!
Dirigeles en su religion, la cual te satisface para ellos; complétales Tu gracia, depurales y
escogeles. ;Dios mio! Solventa su pobreza. ;Dios mio! Modifica su miseria. ;Dios mio! Perdona
sus pecados y faltas. No desvies sus corazones después de haberles guiado; no les abandones
-;oh mi Senor!- por sus desobediencias y presérvales aquella integridad que les concediste de
ser leales a Tus amigos y desentenderse de Tus enemigos. Ciertamente que Tu eres el
Omnioyente, el que responde (a las suplicas)...”.27

Asi concluimos con la mayor parte de esta suplica, la cual nos sefiala la congoja del Imam (a.s.) y su
pesadumbre por la tirania y la iniquidad que imperaban en las diferentes regiones. Asimismo, nos
sefala como suplicaba por los probos y creyentes, quienes en aquella época fueron afligidos por los

gobernantes abasies que sumieron los territorios en las desgracias y las dificultades.

Con esto damos por finalizadas nuestras palabras sobre el Imam Al-Yawad (a.s.), quien fue un milagro
del Islam en cuanto a sus facultades y genialidad. Sus mas elevadas virtudes refieren las de sus

grandes padres, los convocadores a la reforma social en el mundo de los arabes y el Islam.

1. — Al-lth&f bi Hubb al-Ashréf, p.77; Ad-Durr an-Nadzim, hoja 223.
2. — Haiat Al-Imam Muhammad Al-Yawad (a.s.), p.112.

3. - Ibid., p.113.
4. - Al-Fusll al-Muhimmah, de Ibn As-Sabbég, p.258.
5. - Ibid.

6. - Haiat Al-lmém Muhammad Al-Yawad (a.s.), p.114.

7. - Haiat Al-lmém Muhammad Al-Yawad (a.s.), p.112; transmitido de Al-Fusdl al-Muhimmah, p.258.

8. - Haiat Al-lmam Muhammad Al-Yawad (a.s.), p.119.

9. - Ibid., p.114.

10. - Ibid., p.115.

11. - Ibid., p.114.

12. - Tuhaf al-‘Uql, p.457.

13. — Al-Fusil al-Muhimmah, de Ibn As-Sabbéag Al-Maliki, p.373.

14. - Yauharat al-Kalam, p. 150.

15. — Ad-Durr an-Nadzim, hoja 33.

16. - Ibid., p.233.

17. - Sayestan: Se encuentra situada al sur de Harét, region habitada por nobles shiitas, cuya gente se abstuvo de
maldecir a Amir Al-

Mu’minin (a.s.); y qué nobleza mayor que abstenerse de maldecir al hermano del Mensajero de Dios (s.a.w.) y puerta de la
ciudad de su conocimiento— Mu‘yam al-Buldéan, t.3, p.190.

18. - Frase que dice: “En el Nombre de Dios, el Compasivo, el Misericordioso” (N. del T.).

19. - Bihér al-Anwar, t.12, p.129.



20. - Bihér al-Anwar, t.12, p.126.

21. - Was&'il ash-Shi‘ah, t.2, p.873.

22. - Ibid., 1.3, p.893.

23. - Al-Wafi bil-Wafiiat, t.4, p. 105; Bihar al-Anwar, t.12, p.109.

24. — Haiat Al-Imadm Muhammad Al-Yawad (a.s.), p.74.

25. - Afian ash-Shi‘ah, t.2, p.245.

26. — As-Sahifah ar-Radawiiah, pp.127-128.

27. - Muhay ad-Da‘awat, p.81; Al-Balad al-Amin, p.657; As-Sahifah ar-Radawiiah. p.154.

El Imam Al-Hadi (a.s.)

El Imam ‘Ali Al-HadT (a.s.) fue un reflejo del espiritu de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.) en lo
concerniente a su sublime moral y la elevacion del si mismo; y como su abuelo Amir Al-Mu’minin (a.s.)
en las tragedias y tristezas que le toco vivir, puesto que el Faraén de su tiempo, el tirano abasi Al-
Mutawakkil, le hizo probar todo tipo de aflicciones y reveses. Le impuso la permanencia forzada en
Samarra y el boicot econémico, y cada tanto le confinaba entre las rejas de la carcel. Priv6 a los sabios
y a los jurisconsultos de empaparse de sus cabales conocimientos y de aprovecharse de sus facultades

y genialidad.

Seguidamente exponemos una resena de breves sentencias transmitidas de él (a.s.) sobre las mas

elevadas virtudes, y luego expondremos algunos ejemplos de sus mas elevadas virtudes:

Las mas elevadas virtudes

1- La tolerancia

El Imam (a.s.) se refirid a la realidad de la tolerancia, a sus componentes esenciales y a su importancia

mediante las siguientes valiosas palabras. Dijo (a.s.):

“La tolerancia es que tengas control sobre ti mismo y contengas tu enojo a pesar de tener el
poder para desplegarlo”. 1

La realidad de la tolerancia es que el ser humano se domine a si mismo y a sus nervios y que no se

deje someter por lo que provoca la ira.

2- Lo bueno

Dijo (a.s.): “Mejor que lo bueno es quien lo realiza; mas bello que lo bello es quien lo expresa; y

mas preferible que el conocimiento es quien lo pone en practica”.2



Estas son elocuentes palabras, y en las mismas se menciona a tres personas:
1. A quien realiza lo bueno: le considera con un valor superior al del bien mismo.
2. Al que pronuncia lo bello: es mas bello que lo bello a causa de que se dirige a la gente con el bien.

3. A quien pone en practica su conocimiento: es preferible al conocimiento mismo, puesto que el
conocimiento se procura para depurar el alma y si la persona actua en base a su conocimiento ha
resguardado ese conocimiento y ha cumplido con el sentido que contiene, siendo por eso mejor que el

mismo conocimiento.

3- Un consejo del Imam (a.s.) a Al-Mutawakkil

El Imam Al-Hadi (a.s.) aconsejé a Al-Mutawakkil con las siguientes valiosas palabras. Dijo (a.s.):

“No esperes estima de quien has molestado, ni lealtad de quien has traicionado, ni consejos de
quien has apartado por pensar mal de él, puesto que el corazén del otro con relacion a ti es

como el tuyo con relacién a éI”.3

iQué sorprendente son estas doradas palabras que rebozan de distinguidos valores! En las mismas el
Imam le previno al abasi Al-Mutawakkil de requerir el aprecio y el afecto de aquellos a quienes hubiera
molestado, de pretender la fidelidad de aquellos a quienes hubiera traicionado, y asimismo de pedir
consejo a aquellos de quienes él pensaba mal y desconfiaba, puesto que en su fuero interno y en el

fondo de sus corazones todos éstos son sus adversarios y enemigos.

4- La vida mundanal es un mercado

Dijo (a.s.): “La vida mundanal es un mercado en el que un grupo gana y otros pierden”.4

La vida mundanal es un mercado para los timoratos y virtuosos a causa de las buenas acciones que les
aproximan a Dios; asimismo es un mercado para los disolutos a causa de los actos pecaminosos que

perpetran. De esa manera es un mercado para las dos partes.

Los vicios morales

1- El mal caracter

Dijo (a.s.): “La peor de las desgracias es el mal caracter”.5

Una de las peores desgracias con la que es afectado el ser humano es el mal caracter, puesto que le

ocasiona muchos problemas y le arroja en un mal inmenso.



2- La adulacion

Dijo (a.s.): “Mucha adulacién atenta contra la perspicacia. Si con relacion a tu hermano ocupas un

lugar de confianza, deja de lado la lisonja optando por la buena intencién”.6

El Imam (a.s.) aborrecia la adulacién, puesto que la misma pone de manifiesto la debilidad de la
personalidad al contener subordinacion y humillacién, en tanto que la persona noble debe tener
dignidad en todos los érdenes de la vida.

3- La mezquindad y la codicia

Dijo (a.s.): “La mezquindad es la mas denigrante de las conductas y la codicia es una
peculiaridad nefasta”.7

El Imam (a.s.) previno de la mezquindad puesto que forma parte de los atributos malignos y
reprobables. Asimismo previno sobre la codicia puesto que le trae al ser humano mucho agobio y
dificultades.

4- La envidia y la petulancia

Dijo (a.s.): “La envidia borra las buenas acciones y la petulancia atrae el aborrecimiento”.8

El Imam (a.s.) advirtio respecto a la envidia por el pecado que contiene, puesto que, como se menciona
en los hadices, consume las buenas acciones como el fuego lo hace con la lefia seca. Asimismo el
Imam (a.s.) advirtié acerca de la petulancia puesto que es una de las formas de la arrogancia y la

soberbia, las cuales provocan el aborrecimiento hacia aquel que se inviste de las mismas.

5- La vanidad

Dijo (a.s.): “La vanidad impide requerir el conocimiento, e impele a marchar errante en medio de

la ignorancia”.9

Que la persona sea engreida y se maraville de si misma le aleja del hecho de procurar el conocimiento

y depurar el alma, al tiempo que le arroja en los viles laberintos de la ignorancia.

6- Mezclarse con malvados

Dijo (a.s.): “Mezclarse con malvados indica el mal de quien lo hace”. 10

Al juntarse con personas malvadas solo se obtiene maldad e ignorancia y eso es indicio de la maldad

de aquel que se vincula a ellos, puesto que si fuera una persona noble se apartaria de los mismos.

Dijo (a.s.): “La burla es la diversion de los necios y la habilidad de los ignorantes”. 11



Burlarse de las personas y mofarse de ellas conforma la mercancia de los ignorantes y la diversion de

los necios que no tienen mercancia alguna.

7- Las inclinaciones corruptas

Dijo (a.s.): “No hay nada que produzca buen efecto en las inclinaciones corruptas”. 12

A los afectados con inclinaciones corruptas y a los de comportamiento desviado no hay remedio que les

beneficie, ni tratamiento que corrija sus inclinaciones.

8- La ignorancia y la avaricia

Dijo (a.s.): “La ignorancia y la avaricia son las conductas morales mas reprobables”. 13

Entre los peores vicios morales se encuentran la ignorancia y la avaricia, puesto que las mismas

apartan al ser humano de los atributos sublimes y las virtudes de perfeccion.

Con estos breves extractos de los hadices del Imam (a.s.), los cuales son luz e inspiracién, concluimos
nuestras palabras sobre lo transmitido de él (a.s.) con relacion a las mas elevadas virtudes morales y
los mejores atributos, y a las peores y mas viles conductas. A continuacion exponemos sus mas
elevadas virtudes morales, las cuales son una continuacion esencial de las pautas de moral de sus

grandes padres, la paz de Dios sea con ellos.

Sus mas elevadas virtudes

En cuanto a las mas elevadas virtudes morales del Imam Al-Hadi (a.s.), éstas son una brillante
continuacién de las pautas de moral de sus padres, los puros Imames (a.s.), quienes erigieron el edificio
de las virtudes en el mundo del Islam y se despojaron de cualquier tipo de egoismo y de cualquier

inclinacién material.

El Imam Al-Hadi (a.s.) era un mundo de virtudes y ninguno de sus contemporaneos se le aproximaba
en sus sublimes pautas de moral y educacién. Las siguientes son resenas de sus desbordantes

virtudes:

1- Honrar a los sabios

El Imam Al-Hadi (a.s.) solia mostrar gran consideracion por los sabios y los honraba, puesto que ellos
son fuentes de luz y lucidez en el Islam. Cierta vez honrd a uno de los sabios de la Shi‘ah porque le
llegd la informacion de que éste habia discutido con un Nasibii14 y con sus argumentos le habia tapado
la boca, y eso le alegr6. Después de ello ese sabio fue a ver al Imam (a.s.), quien le recibio
jubilosamente y con gran consideracion. La reunion se encontraba repleta de seiied15 ‘alawies y

abasies, y le hizo sentar en un sitio de honor en tanto comenz6 a hablarle y a preguntarle



hospitalariamente por su estado. Eso incomodo a los seiied presentes quienes se dirigieron al Imam

(a.s.) y le dijeron con vehemencia:
- “¢Como le antepones a los sefied hashemies?”
El Imam (a.s.) les respondié con benevolencia diciendo:

- ;Guardaos de ser de aquellos sobre quienes Dios, Glorificado Sea, dice: «;Acaso no ves a
aquellos a quienes dimos una parte de la Escritura que invocan hacia el Libro de Dios para que
Juzgue entre ellos, pero luego un grupo de ellos vuelve la espalda rechazando?». 16 ¢{ Acaso
aceptareis al Libro de Dios como arbitro?”

Raudamente todos dijeron al unisono:
- “iClaro que si, oh hijo del Mensajero de Dios!”

El Imam (a.s.) comenzs a exponerles la necesidad de honrar y anteponer al sabio de una manera cabal

que no deja excusa, diciendo:

“¢ Acaso Dios, Glorificado Sea, no dijo: «;O0h creyentes! Cuando se os diga: “;Haced sitio en las
reuniones!”, hacedlo asi de manera que Dios os haga (también) sitio a vosotros. Y cuando se os
diga: “;Levantaos!”, hacedlo. Dios eleva en categoria a aquellos de vosotros que creen y a
quienes le fue dada la ciencia»?17. Asi, Dios no se complace para el sabio creyente sino que sea
elevado por sobre el creyente que no es sabio. Asimismo, Dios no se complace para el creyente
sino que sea elevado por sobre el que no es creyente. Informadme acerca de las Palabras de
Dios, Glorificado Sea, que dicen: «Dios eleva en categoria a aquellos de vosotros que creen y a
quienes les fue dada la ciencia». ¢{ Acaso dijo “eleva en categoria a aquellos a quienes les fue
dado el linaje”? ¢ Acaso no dice también: «Di: ‘¢ Acaso se equiparan aquellos que saben con
aquellos que no saben?’»?18

¢Como es que rechazais que eleve a quien Dios, Glorificado Sea, elev6? Por cierto que el que
éste haya doblegado a fulano el Nasibi mediante los argumentos de Dios, Glorificado Sea, que le

hubo ensefhado, conforma mayor nobleza que cualquier nobleza y linaje”.

Los presentes enmudecieron, puesto que el Imam (a.s.) les respondié de una manera que no deja

excusa y con la fuerza de la demostracion. 19

2- Su advertencia respecto a las reuniones de muchos que alegan ser sufies

El Imam (a.s.) previno respecto a relacionarse con muchos que alegan ser sufies puesto que se
encuentran desviados de la verdad y no hay fe entre ellos. Narr6 Muhammad lbn Al-Husain lbn Abil
Jattab lo siguiente: Me encontraba junto a Abdl Hasan Al-Hadi (a.,s,) en la Mezquita del Profeta
(s.a.w.), y he ahi que lleg6 un grupo de sus companeros entre los que se encontraba Abl Hashim Al-



Ya‘fari, quien era una persona virtuosa y contaba con la estima del Imam (a.s.). Seguiamos en la
Mezquita cuando ingresd un grupo de personas que alegaban ser sufies, quienes se sentaron en un
rincon de la Mezquita y comenzaron a realizar recuerdos de Dios consistentes en repetir de manera
intermitente las frases “No hay divinidad mas que Dios” y “Dios es el Mas Grande”. El Imam (a.s.) les

dijo a sus companeros:

“No prestéis atencion a esos embusteros, puesto que son aliados de los demonios; destruyen
las normas de la religiéon; se muestran desprendidos de lo mundano para mantener comodos sus
cuerpos; se muestran devotos para obtener beneficios; pasan hambre toda una vida para
(finalmente) humillarse y abalanzarse hacia lo que les indigesta; no pronuncian los recuerdos de
Dios consistentes en declarar la sola divinidad de Dios y engrandecerle sino para engatusar a la
gente; solo reducen su alimentaciéon para mantener sus vasijas llenas y acceder al corazén del
mentecato; le dicen a la gente que estan llenos de amor en tanto que terminan arrojando a un
foso a quienes estan fascinados con ellos; los momentos de recogimiento que se imponen a si
mismos son el baile y el palmoteo, y sus recuerdos de Dios son las melodias y el canturreo. No
les siguen sino los necios, y no creen en ellos sino los tontos. Quien se dirija a visitar a alguno
de ellos ya sea que se encuentre vivo o muerto, sera como si hubiera ido a agasajar a Satanas y
a visitar a los idolos. Quien asista a alguno de ellos sera como si hubiera asistido a Mu‘awiiah, a
lazid y a Aba Sufian”.

Uno de los shias se apresur6 a decir:
- “¢ Aunque reconociera vuestros derechos?”
El Imam (a.s.) le reprendi6 diciéndole:

“;Deja eso! Quien reconoce nuestros derechos no nos es rebelde. ; Acaso no sabes que éstos
son la mas vil de las sectas del sufismo, y que todos los sufies son contrarios a nosotros, que
su sendero es diferente del nuestro, y que ellos son los cristianos y zoroastricos de esta

comunidad? Esos son «...aquellos que se esfuerzan por apagar la Luz de Dios con sus bocas,

pero Dios perpetua Su Luz aunque ello disguste a los incrédulos».20"21

Este hadiz del Imam (a.s.) nos senala la falacia y desatino de esos pseudo misticos. El Imam (a.s.)

previno de vincularse con ellos y para ello mencion6 que tienen los siguientes aspectos negativos:
1. Son aliados de los demonios al embaucar y seducir a la gente.

2. Son enemigos del Islam por su comportamiento desviado que atribuyen a la religion, siendo que ésta

se encuentra exenta de ello.
3. Su renuncia a lo mundano no es real sino que es para no cansar sus Cuerpos.

4. Sus actos de devocion y manifestacion de los rituales no son sinceros y exclusivos para Dios,



Glorificado Sea, sino que son para captar personas y despojarles de sus bienes.

5. Los momentos de recogimiento religioso que se imponen a si mismos los conforman el baile, asi
como sus recuerdos de Dios consisten en canturreo y esparcimiento alejado de toda sincera obediencia

a Dios, Glorificado Sea.

6. Quien les sigue y cree en ellos no tiene dominio sobre su propio intelecto y voluntad; es por eso que

solo les siguen los necios y los seducidos por los demonios.22

3- Brindar orientacion

Otra de las elevadas pautas de moral del Imam Al-Hadi (a.s.) era brindar orientacién al que se ha
extraviado del camino de la Verdad, para guiarle al sendero correcto. De esa manera gui6é a Abal Hasan
Al-Basri, el conocido como Al-Mal-lah, quien pertenecia a la tendencia de los Wagifiiah, quienes se
detuvieron en el Imamato del Imam Masa Ibn Ya‘far (a.s.). Cierta vez que el Imam (a.s.) se encontrd

con él le dijo:

“¢ Hasta cuando seguiras en ese letargo? ¢ Acaso no es hora ya de que te despiertes?”. El hombre
se percatd de su estado de dejadez, puesto que esas palabras dejaron una profunda huella en su alma.
De esa manera retorné hacia la Verdad y dejé de lado la postura de detenerse en el séptimo Imam.23

4- Su trabajo

Otra de las elevadas virtudes del Imam (a.s.) y muestra de su sencillez es que solia trabajar la tierra
para sustentar a su familia. Cierta vez ‘Ali Ibn Hamzah le vio trabajando su tierra en tanto sus pies se

encontraban empapados de sudor, y le dijo:

- “;Que yo sea sacrificado por ti! ;Dénde estan los hombres?”

El Imam (a.s.) le dijo con calma y amabilidad:

- ;{Oh ‘Ali! Han trabajado en su tierra con la pala quienes eran mejor que yo y que mi padre”.
El hombre se asombroé y dijo:

- “;¢Quiénes eran?!”

- “El Mensajero de Dios (s.a.w.) y Amir Al-Mu’'minin, asi como todos mis ascendientes también
trabajaron con sus manos, siendo ello una labor de los profetas, los mensajeros, los albaceas y

los virtuosos”.24

El trabajo era la consigna de los profetas. Dios, Glorificado Sea, no envié a ningun profeta que no fuese
trabajador. Para sefialar la importancia y nobleza del trabajo nos hemos basado en este hadiz en
nuestro libro Al-‘Amal wa Huqiq al-‘Amil fil Isl4m (“El trabajo y los derechos del trabajador en el



Islam”).

5- Su generosidad

Otra manifestacion de las virtudes morales del Imam Al-H&adi (a.s.) es la generosidad y la
magnanimidad. Era de las personas mas prdodigas y el de mayor caridad y benevolencia para con los
pobres y desdichados. Ello era asi a pesar del boicot econdmico que le imponia el tirano y corrupto
califa abasi Al-Mutawakkil. Las siguientes son resefias de su generosidad:

1. Una comitiva de notorias personalidades de la Shi‘ah llegé a ver al Imam Al-Hadi (a.s.). Entre esas

personas se encontraban:

a. ‘Uzman lbn Sa‘id.

b. Ahmad Ibn Is-haq Al-Ash‘ari.
c. ‘Ali Ibn Ya‘far Al-Hamdani.
d. Abd ‘Umar.

Ahmad Ibn Is-haqg se quej6é de una deuda que tenia y el Imam (a.s.) le ordené a su asistente que le
entregara jtreinta mil dinares!, y asimismo a cada uno de ellos. Luego de citar este suceso y la
generosidad del Imam (a.s.), Ibn Shahr Ash(b afiadié el siguiente comentario: “Este tipo de portentos

solo pueden realizarlo los reyes. Nunca escuchamos que nadie haya realizado una dadiva similar”.25

Al suministrarles esa inmensa cantidad de dinero el Imam (a.s.) apresto para estas personas un

bienestar econémico. Se dice que “la mejor dadiva es aquella cuyo beneficio permanece”.

2. Otra muestra de su generosidad es lo narrado por Is-haq Ibn Al-Yal-lab quien dijo: “Compré para
Abll Hasan Al-Hadi (a.s.) una gran cantidad de ovejas el dia de tarwiah (el dia 8 del mes de Dhdl

Hiyyah), y las repartié entre sus parientes”.26

3. Otro indicio de su caridad y benevolencia para con los pobres es el siguiente: Un beduino fue a verle
en una quinta que él (a.s.) tenia. El Imam (a.s.) le preguntd acerca de su necesidad y el beduino le dijo:
“10h hijo del Mensajero de Dios! Yo soy un beduino de Kufa de entre los que se aferran a la Wildiah de
tu abuelo ‘Ali Ibn Abf Talib (a.s.). Se me ha cargado con una deuda que no puedo sobrellevar, por lo

que no he visto a quien dirigirme mas que a ti’.

El Imam (a.s.) se compadecié de su estado, ademas de que en su pedido el hombre se vali6 de la
Wildiah de su abuelo el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.), asi que a pesar de no tener dinero con qué
asistirle, escribi6 lo siguiente: “Tengo una deuda con el beduino”, y establecié la cantidad. Luego le
dijo al beduino:



“Ten esta hoja y cuando llegues a Samarra y se presente ante mi un grupo de personas,
requiéreme la deuda que esta escrita en la hoja. Sé duro conmigo por haber dejado de saldarla y
no me contradigas en lo que yo diga”. El beduino tomo la hoja y cuando el Imam (a.s.) estuvo de
vuelta en Samarra llegaron a verle algunas personas notables del gobierno para saludarle. He ahi que
se presento6 el beduino y mostré la hoja pidiéndole al Imam (a.s.) que cumpliera con lo que ahi estaba
escrito. El Imam (a.s.) comenzé a disculparse con él y el beduino se ponia cada vez mas duro con él.
Entonces uno de los asistentes del gobierno se dirigidé presurosamente hasta el califa Al-Mutawakkil y le
inform6 del asunto, quien ordend que le llevaran treinta mil dirhams al Imam (a.s.). Cuando le hicieron

llegar eso el Imam (a.s.) le dijo al beduino:
“Toma este dinero, salda tu deuda y gasta el resto en tu familia”.

Al beduino le parecié una suma enorme y le dijo al Imam (a.s.): “Solo un tercio de este dinero hubiera
sido suficiente. Dios bien sabe donde dispone Su Mensaje entre quienes le place”. De esa manera el
beduino tomo el dinero con un estado de regocijo y haciendo suplicas por el Imam (a.s.), quien le salvo

de la desdicha y la privacion.27

Estos fueron ejemplos de la generosidad y magnanimidad que el Imam (a.s.) desbordaba sobre los
pobres procurando con ello sélo la Faz de Dios, Glorificado Sea. En ese sentido le bastaba el hecho de
pertenecer a la familia que “por amor a El alimentaba al menesteroso, al huérfano y al prisionero liberto”
y que su abuelo haya sido el Imam As-Sadiq (a.s.), quien solia alimentar y vestir a la gente al punto

que no le quedaba nada de comida para su propia familia.28

6- Su desapego de lo mundano

El Imam Al-Hadi (a.s.) era conocido por su desapego y por estar despojado del esplendor de la vida
mundanal. Es asi que vividé una vida de pobres, de manera que sus casas en Medina o en Samarra
estaban vacias de muebles y enseres. Muchas veces los guardias de Al-Mutawakkil irrumpieron en su
casa sin encontrar ningun lujo. Cierta vez la guardia irrumpié en su casa en Samarra y encontraron al
Imam (a.s.) vistiendo una camisola de lana y sentado sobre la arena y los guijarros, sin que hubiera

alfombra alguna entre él y el suelo.

Escribié As-Sibt Ibn Al-Yawzi: “‘Ali Al-Hadi no tendia en absoluto a lo mundano. Era un constante
asiduo a la mezquita. Cuando registraron su casa no encontraron mas que manuscritos del Coran,

suplicas y libros relativos al saber”.29

El Imam Al-Hadi (a.s.) vivié a la luz de la vida que vivié su abuelo el Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.),
siéndole suficiente como comida lo minimo para mantener su vitalidad, y como vestimenta lo que

cubriera su cuerpo, sin proporcionarse los deleites de la vida mundanal.



7- Su paciencia

Otra de las virtudes del Imam Al-Hadi (a.s.) era la paciencia ante las desgracias y aflicciones de la vida.
El tirano y faradn de su época, el abasi Al-Mutawakkil, vertié sobre él la copa de su ira y le hizo probar
despiadadas formas de tortura y persecucion. Le obligé a abandonar Medina y a residir forzadamente
en Samarra. Le rodeo de las fuerzas de seguridad, las cuales controlaban hasta el numero de sus
respiraciones. Asimismo le impuso un boicot econdémico e impidié que le llegasen las riquezas
provenientes de las obligaciones religiosas y cualquier otra forma de asistencia. También prohibié a los
sabios y a los jurisconsultos que a través de él saciaran su sed de conocimientos. Muchas veces le
arresto y arrojé en sus carceles. Solia amenazarle de muerte y decir: “;Por Dios que quemaré su cuerpo

después de que muera!”.30

Solia hacer que le llevaran arrestado a sus palacios para menoscabarle. Se vali6é de todos los medios

para rebajar su posicion y atormentarle, pero el Imam (a.s.) fue paciente ante esas durisimas pruebas.

8- Su contricion a Dios, Glorificado Sea

La mas sobresaliente de las virtudes del Imam Al-Hadi (a.s.) era su contricion y temor a Dios,
Glorificado Sea. La mayor parte del tiempo se encontraba ayunando durante el dia y por las noches
permanecia de pie rezando, dirigiéndole letanias y suplicas a su Sefor, y recitando el Libro de Dios.
Ese fue el aspecto méas preponderante en la moral de los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.). Que Dios tenga
misericordia de AbU Firas Al-Hamdani quien compard a los puros Imames (a.s.) con sus adversarios y
enemigos de entre los abasies -los cuales se extralimitaron en su perpetracion de los pecados-

diciendo:

La recitacion (del Coran) pasa la noche en sus casas, hasta el amanecer | en tanto que en vuestras

casas lo que pernocta son las cuerdas musicales y el canturreo.

El Imam Al-H&adi (a.s.) era una de las ramas del arbol de la piedad en lo que concierne a su adoracion
a Dios, Glorificado Sea, su temor y subyugacion a El, y su intensa abnegacion por la religién. Lo

siguiente es una muestra de su contricion a Dios:

Sus suplicas y letanias a Dios, Glorificado Sea

Del Imam Al-Hadi (a.s.) fueron transmitidas numerosas letanias llenas de espiritualidad que dirigia a
Dios, Glorificado Sea, las cuales ponen de manifiesto los alcances de su obediencia al Majestuoso

Creador. Entre las mismas se encuentran las siguientes:

1. “;Dios mio! Ha quedado estupefacta la imaginacion de los que conjeturan; ha quedado corta la
vista de los que ven; se han desmoronado los calificativos de quienes califican y se desvanecen
los embustes de los falsarios al tratar de comprender lo prodigioso de Tu rango, o al intentar

alcanzar Tu prominencia, puesto que te encuentras en el lugar que es infinito; ningun ojo te ha



vislumbrado, ni por fijacién de la mirada, ni por reflexion. ;Lejos esta eso! ;Y otra vez lejos! ;Oh
Primero! ;Oh Unico! Te has encumbrado en lo alto con la grandeza de los soberbios, y en tanto
estas exento de todo descenso y todo final, te has elevado mediante la omnipotencia de la
gloria”.31

Esta elevada letania nos sefiala la inmensidad del Majestuoso Creador, Cuya real Esencia no puede ser

comprendida por los intelectos. Dice el poeta:

En lo que a Ti respecta, joh Fascinacion del Cosmos!, el pensamiento ha quedado paralizado. | Cada
vez que mi pensamiento se acerca un palmo, he ahi que se aleja una milla. | Tu has desconcertado a

los dotados de entendimiento y has perturbado los intelectos.
2. En otra de sus letanias el Imam (a.s.) dice:

“;Dios mio! Las fuentes de Tu magnanimidad se encuentran rebosantes de Tus abundantes
dadivas; las puertas para dirigirte confidencias se encuentran abiertas, y Tu mirada de afecto no
se interrumpe para quien Te implora. Se ha puesto bridas a la cautela; se ha intensificado el
apremio; los que esperan se han vuelto incapaces de tener paciencia; pero Tu, joh Dios mio!,
estas al acecho del maquinador, y no por conceder prérroga te has despreocupado. Quien se
resguarda en Ti se encuentra a salvo; quien te anhela es ganancioso, y quien se propone Tu
puerta encuentra el bienestar. ;Dios mio! No des mas tiempo a aquel que sigue el camino de la
tirania y en su ignorancia continta dirigiéndose al final que le espera por descreer de Ti, puesto
que Tu tolerancia le ha hecho codiciar alcanzar lo que desea, y por ello se precipita hacia Tus
amigos con sus maltratos, les conduce a atroces emboscadas y les hostiga con su asedio, por lo
que presume de ellos.

;Dios mio! Aparta de los creyentes el castigo, y envialo de forma notoria contra los opresores.
;Dios mio! Aleja el castigo de aquellos que piden amparo y viértelo sobre los arrogantes. ;Dios
mio! Precipita el auxilio sobre el grupo de la Verdad y precipita el escarmiento sobre los que
asisten a la opresion. ;Dios mio! Ayudanos a ser agradecidos, concédenos la victoria y

amparanos del mal comienzo, del mal final y de la traicion”.

En esta suplica se puede ver la medida en que el Imam (a.s.) y sus seguidores creyentes padecieron la
presion y la iniquidad de parte del tirano de su época, el abasi Al-Mutawakkil, quien no conocia de
nobleza ni de humanidad, siendo sus mas importantes rasgos de caracter el asesinato y el

derramamiento de sangre.

3. Entre sus letanias se encuentra la siguiente, en la cual ruega por sus seguidores. Veamos algunos

parrafos de la misma:

“Te pido, ;oh Dios mio! por Tu Nombre ante el cual se someten los cielos y la Tierra, con el cual

vivificaste las cosas muertas e hiciste morir a todos los seres vivos, con el cual reuniste todo lo



disperso, con el cual dispersaste todo lo reunido, con el cual completaste las palabras, con el
cual mostraste los mas grandes signos, con el cual Te volviste hacia los arrepentidos, con el
cual frustraste las acciones de los corruptos de manera que las dispusiste como polvo
esparcido, y les aniquilaste de sobremanera... Que bendigas a Muhammad y a la familia de
Muhammad, y que dispongas a mis seguidores entre aquellos a quienes les fue impuesta una
carga y fueron leales, y al haber sido inquiridos se expresaron confiados y seguros.

;Dios mio! Te pido para ellos el éxito de la gente de la recta guia, las acciones de la gente de la
certeza, las exhortaciones de la gente del arrepentimiento, la resolucion de la gente de la
perseverancia, la piedad de la gente del temor divino, y el sigilo de los veraces, de manera que
Te teman, ;Dios mio!, de una manera que les resguardes de desobedecerte; de manera que
actuen obedeciéndote para asi lograr Tu magnanimidad; de manera que exhorten para Ti,en Tiy
por temor a Ti; de manera que por Ti brinden sinceros consejos para un arrepentimiento en amor
a Ti, lo cual les conlleve Tu amor que decretaste para los arrepentidos; de manera que se
encomienden a Ti en todos sus asuntos al suponer bien de Ti; y de manera que Te deleguen sus
asuntos confiando en Ti. ;Dios mio! No se logra obedecerte sino mediante el éxito que Tu
brindas; no se obtiene ninguno de los grados de lo bueno sino a través tuyo. ;Dios mio! ;Oh
Dueno del Dia de la Religién, Quien conoce lo que ocultan los pechos de las criaturas! ;Purifica
la Tierra de la impureza de la gente de la idolatria! ;Y enmudece a los que mienten al decir
falacias sobre Tu Mensajero. ;Dios mio! Derrumba a los arrogantes; devasta a los falsarios,
aniquila a los embusteros a los que cuando se les recita las aleyas del Misericordioso dicen «son
fabulas de los antiguos» ;32 y ejecuta para mi Tu promesa. Ciertamente que Tu no faltas a la
promesa...”.33

4. La suplica del Imam (a.s.) contra Al-Mutawakkil:

El Imam (a.s.) se encontraba a merced de Al-Mutawakkil, quien no dejé forma de atropello sin verter
sobre él. El Imam (a.s.) se ampar6 en Dios, Glorificado Sea, para que le salvaguardara. Es asi que
realizé el siguiente ruego el cual se encuentra entre los tesoros de las suplicas de Ah/-ul Bait (a.s.):

“;Dios mio! Tanto yo como fulano -refiriéendose a Al-Mutawakkil- somos dos de Tus siervos cuyos
copetes estan en Tus manos. Conoces dénde nos asentamos y donde seremos depositados;
conoces nuestro final y nuestra (actual) morada; nuestros secretos y lo que manifestamos. Estas
informado sobre nuestras intenciones; dominas nuestro fuero interno; Tu conocimiento de lo
que exteriorizamos es igual a Tu conocimiento de los que ocultamos; sabes lo que escondemos
en igual medida que sabes lo que mostramos; ninguno de nuestros asuntos te es oculto, ni
ninguno de nuestros estados se pone a cubierto de Ti, ni tenemos fortaleza que sea
inexpugnable para Ti, ni refugio que nos mantenga a recaudo, ni recurso que te haga omitir
nuestras faltas. El opresor no puede contenerte con su poder, ni pueden luchar contra Ti sus

ejércitos, ni puede vencerte ningin campeon a pesar de su pujanza, ni puede rivalizar contigo en



grandeza ninguno que haya adquirido poderio, por mucho que sea. Tu le alcanzas donde fuere
que marche y puedes sobre él donde fuere que se refugie. El que es oprimido de entre nosotros
se refugia en Tu puerta; el que es subyugado de entre nosotros se encomienda a Ti, y su retorno
es hacia Ti; te requiere auxilio cuando le abandona cualquier otro auxiliador; clama hacia Ti
cuando no hay quien le asista; se resguarda en Ti cuando le rechazan los lugares de acogida;
toca Tu puerta cuando se le cierran las puertas en las que tenia esperanza; se vincula contigo
cuando los reyes despreocupados le someten a privacion. Conoces lo que le acontece antes que
eleve su queja hacia Ti; sabes lo que le conviene antes que te lo suplique. Tuya es la alabanza.
Eres Omnioyente, Omnividente, Benevolente y Todopoderoso”.34

En estos péarrafos de la suplica el Imam (a.s.) se refiere al conocimiento de Dios, Glorificado Sea, y que
nada se le oculta ni en los cielos ni en la Tierra; que El es Conocedor de los asuntos internos y
reconditos, y de los secretos y detalles de las cosas. Asimismo habla sobre Su Poder, Glorificado Sea,
y que todo se le somete, sin que ningun opresor con todo su poder y ejércitos pueda contenerle, sino
que finalmente le sujetara como lo hace el enérgico y poderoso. Finalmente menciona que el oprimido
no tiene mas amparo que El, en Quien se resguarda y a Quien pide ayuda. El Imam (a.s.) contintia con

su suplica de la siguiente manera:

“;Dios mio! Por cierto que en Tu conocimiento primigenio, en Tu destino preestablecido, en el
transcurrir de Tu designio, en Tu juicio dictaminado y en tu voluntad efectiva para toda Tu
Creacion, ya se encuentran el dichoso y el desventurado, asi como el probo y el corrupto.
Dispusiste que fulano hijo de mengano -refiriéndose a Al-Mutawakkil- tuviera poder sobre mi para
oprimirme, hostigarme, ensoberbecerse ante mi a causa de la fuerza que le has adjudicado, y ser
altanero conmigo por la situacién de prominencia que le has dispensado. El hecho que
consientas darle prérroga le ha envanecido y Tu tolerancia para con él le ha vuelto insolente. Me
procura para hacerme un dafo que soy incapaz de resistir; se propone hacerme un mal que soy
débil para soportar. No puedo vencerle por mi debilidad, ni puedo procurar justicia por mi estado
de menoscabo, y es por eso que te lo delego a Ti y me encomiendo a Ti a su respecto. Le he
advertido de Tu castigo, le he prevenido de Tu vertiginoso embate, le he amedrentado con Tu
execracion, pero ha supuesto que Tu tolerancia para con él es por languidez, y ha considerado
que Tu larga tolerancia es por incapacidad. Perpetrar un acto no le impide hacer otro y no se
inhibe de realizar el segundo por haber cometido el primero, sino que persiste en su extravio,
continda en su opresion, insiste en su hostilidad y empeora en su rebeldia siendo asi insolente
contigo ;oh mi Sefor! De esa manera, se expone a Tu ira, la cual no apartas de los opresores, y
es indiferente a Tu tormento, el cual no detienes para los rebeldes.

He ahi, joh mi Sefor! que estoy oprimido entre sus manos, soy objeto de atropello bajo su poder,
soy humillado por sus tormentos, soy avasallado, soy objeto de insolencia, aborrecido,
amedrentado, temeroso, aprensivo, subyugado; mi paciencia ha menguado, mis recursos se han

reducido, me han cerrado las vias excepto la que me lleva a Ti; se me han obstruido las



orientaciones excepto la que me dirige a Ti; se me dificultan los asuntos al querer repeler de mi
su mal, y se me intrincan las opiniones en lo que respecta a eliminar su opresion. Aquel de entre
Tus siervos cuya ayuda he requerido me ha abandonado; y aquel de entre Tus criaturas a quien
me he apegado me ha entregado. He examinado mi (propio) buen consejo y me ha sefhalado
anhelarte a Ti; he requerido mi (propia) guia y s6lo me orienta hacia Ti. Asi, me vuelvo hacia Ti,
;oh mi Senor!, menoscabado, avasallado, incapacitado, que sabe que no tendré alivio sino en Ti,
ni salvacioén sino por Ti. Haz efectiva Tu promesa de auxiliarme y responde a mi suplica, que por
cierto que dijiste, siendo Tu dicho verdad que no es rebatida ni alterada: «Si alguien se
desagravia en la medida del agravio recibido y (nuevamente) es tratado injustamente,
ciertamente que sera auxiliado por Dios» 35; también dijiste, Majestuoso seas en Tu Imponencia y
sagrados sean Tus Nombres: «/nvocadme y os responderé» 36.

Heme aqui haciendo lo que me ordenaste sin reprochartelo, ya que ¢cémo lo haria siendo Tu
quien me ha indicado (hacerlo)? Asi pues, bendice a Muhammad y a la familia de Muhammad, y
respondeme tal como me has prometido, ;oh Aquel que no falta a la promesa!

Ciertamente que sé, ;oh mi Senor!, que tienes prescripto un dia en el que tomaras venganza del
opresor para el oprimido. Tengo certeza de que tienes prescripto un tiempo en el que le sacaras
al usurpador para (darle) al usurpado, puesto que ningun pertinaz se te adelanta, ni escapa de Tu
garra ningun trasgresor, ni temes dejar pasar algo (por alto). Pero mi inquietud y desazén no me
permiten tener paciencia por (la llegada de) Tu momento establecido y esperar Tu designio. Tu
fuerza sobre mi, ;oh mi Senor!, se encuentra por encima de toda fuerza, y Tu poderio supera a
todo poderio. El retorno de todo es hacia Ti, aunque lo retardes; todo opresor vuelve a Ti aunque
lo aplaces. Me ocasiona perjuicio Tu tolerancia con fulano hijo de mengano, Tu longanimidad
para con él, el hecho que le concedas prérroga, al punto que por poco llego a sumirme en la
desesperanza si no fuera por mi confianza en Ti y por tener certeza en Tu promesa. Si es que en
Tu destino preestablecido y en el transcurrir de Tu designio esta (determinado) que él vuelva en
si y se arrepienta, o que renuncie a atormentarme, deje de ocasionarme dano, y modifique esas

enormes afrentas que comete contra mi persona...

iBendice a Muhammad y a la familia de Muhammad! Si es asi, haz que ello se asiente en su
corazoén en este mismo momento, antes de que le depongas por la gracia que me concediste, y
que le fastidies por el favor que me dispensas. Pero si Tu conocimiento de él es diferente a esto
y persiste en querer oprimirme, entonces te pido, ;oh Auxiliador del oprimido que ha sido objeto

de atropello!, que respondas mi suplica.

iBendice a Muhammad y a la familia de Muhammad! Cégelo del lugar en que se encuentra a
resguardo como lo hace un poderoso monarca; témale por sorpresa de la manera en que lo hace
un victorioso soberano; incautale sus beneficios y poder; haz que su gente y asistentes se

dispersen de él; resquebraja su reino en cuantiosas partes; divide a los que le auxilian en



muchas facciones; sustraele Tu gracia la cual no correspondi6é agradeciendo; despéjale de la
cobertura de Tu grandiosidad la cual no retribuyé practicando la benevolencia. Castigale, ;oh
Castigador de los arrogantes! Aniquilale, ;oh Exterminador de generaciones pasadas! Frustrale,
;oh quien frustra a los opresores! Desamparale, ;oh Quien desampara a las facciones inicuas!
Haz infructuosa su vida, despéjale de su reino, haz desaparecer todo vestigio de él, haz que se
trunque toda noticia sobre él, apaga su fuego, oscurece sus jornadas, oscurece su sol,
desvanece su persona, arruina sus actividades de comercio, arruina su opulencia, humillale,
apresura su muerte, no le dejes ninguna proteccion sin desgarrar, ni soporte sin derrumbar, ni
alianza sin fracturar, ni elevada plataforma sin derribar, ni columna sin doblegar, ni cordel sin
cortar. Haznos ver a sus ayudantes, ejércitos, amistades y allegados tomar caminos alejados,
después de haber estado agrupados; separados, después de haber estado unidos, y marchar
embozados, luego de haberlo hecho exhibiéndose ante la comunidad.

Por medio de acabar con él, alivia el dolor de los corazones perturbados, los animos
apesadumbrados, la comunidad consternada y las personas menoscabadas. Mediante su ruina
vivifica las sentencias suspendidas de la religion, las normas desatendidas, las tradiciones
relegadas, los fundamentos modificados, las recitaciones alteradas, las aleyas deformadas, las
escuelas abandonadas, los nichos de oracidon menospreciados y las mezquitas derruidas.
Mediante ello sacia al famélico y hambriento, apaga la sed de las gargantas desfallecidas y
vientres sedientos, y alivia los pies cansados. Hazle perderse en una noche como no hay otra
igual, en un tiempo en el que no hay refugio, en una calamidad de la que no se restablezca y en
una caida de la que no se pueda recobrar. Suprime su respetabilidad, y haz que se desmorone
su holgura. Muéstrale Tu gran embate, Tu castigo ejemplar, Tu fuerza que esta por encima de
todas las demas, y Tu poderio el cual es muchisimo mas grandioso que el que él tiene.
Subyugale por mi mediante Tu intenso poder y Tu enérgica potestad. Védale con Tu privacién
mediante la cual toda criatura es sojuzgada; afligele con una pobreza a través de la cual no
pueda asistirse y con una vergiienza que no cubras; y delégale en sus asuntos a si mismo.

Ciertamente que Tu realizas lo que te place.

Excluyele de Tu Poder y Fuerza y delégale a su propio poder y fuerza. Deshaz su artimaha
mediante la Tuya. Desecha su voluntad mediante la Tuya. Haz que su cuerpo enferme, que sus
hijos queden huérfanos, y acorta lo que le resta de vida. Decepcionale, pon fin a su prosperidad,
exponle a la privacion, preocupale con lo que afecte a su cuerpo y mantenle en una continua
tribulaciéon. Haz que sus artimanas se topen con el desacierto, que su mando culmine, que los
beneficios de los cuales goza se disipen, que su suerte sea la mas vil, que su hegemonia se
desvanezca y que termine en el peor de los finales. Si es que le haces morir, que lo haga en su
célera, y si le permites vivir, que lo haga atribulado. Protégeme de su mal, de sus acciones
malévolas y siniestras, de sus ataques y hostilidad. Echale una mirada que le aniquile.
Ciertamente que Tu eres el de intenso vigor, y el mas enérgico en el castigo. ;Alabado sea Dios,
Sefior del Universo!”.37



Esta noble suplica forma parte de los tesoros de la Familia de Muhammad (s.a.w.) y es una de sus
sUplicas especialmente acopiadas. Los ‘alawies la realizaban cuando eran objeto de la injusticia e
iniquidad de los gobernantes tiranos. Para ellos es una suplica de comprobada eficacia, puesto que

Dios responde a sus suplicas y envia Su castigo a los que les oprimen.

En cualquier caso, esta suplica nos pone de manifiesto la injusticia y la persecuciéon que padecio el
Imam (a.s.) de parte del tirano y corrupto Al-Mutawakkil quien no escatimé esfuerzos para oprimir al
Imam (a.s.) y atormentarle a él, a los ‘alawies y a los shias en general, llegando a perpetrar todo tipo de
crimenes en contra de ellos. Su oscura época fue similar a la de los gobernantes omeyas, quienes

pusieron todo su empeno por combatir a Ah/-ul Bait (a.s.) y desarraigar a sus seguidores.

Respuesta a la suplica del Imam (a.s.)

Dios, Glorificado Sea, respondio la suplica de su Wali, el Imam oprimido por parte del faradn de su
época, el tirano Al-Mutawakkil, cuya alma estaba repleta de hostilidad y rencor contra la familia de
Muhammad (s.a.w.). Dios le cogié como solo lo hace un poderoso soberano. Hizo que le dominara su
astuto hijo Al-Muntasir, quien incité a los oficiales turcos del ejército a que le asesinaran. Estos le
atacaron cuando se encontraba sumamente ebrio y su estbmago desbordado de embriagantes. Lo
seccionaron en muchos pedazos a golpes de espada, quedando su carne en las copas de vino. De esa
manera se volteo otra de las oscuras paginas que sumieron a los musulmanes en la corrupcién y lo
execrable. El poeta Al-Bahtari fue el que le compuso el tradicional poema de luto, haciéndolo con los

siguientes versos:
Que asi sean las muertes de los nobles | entre flautas, tamboriles y embriagantes,

Entre dos copas que dejan en herencia a todos: | la copa del placer y la copa de la predestinada

muerte.
En vigilia estaba alegre hasta que le llego | el destino de Dios, que fue morir adormecido.

Hay niveles para perecer siendo algunos a otros preferibles, | y morir bajo afiladas espadas es la muerte

de los nobles.
No le visito el mensajero de la muerte | anunciandose con diferentes dolencias y enfermedades,

Sino que se amedrento ante él, por lo que se le acerco lentamente | tras cortinas de oscuridad y el filo

de los sables. 38

En estos versos el poeta represento la depravacion y rebeldia de Al-Mutawakkil contra las normas
islamicas y como le encontrd la muerte mientras se encontraba entre copas de vino e instrumentos
musicales; que las dolencias y las enfermedades no le humillaron sino que fueron las espadas las que
aprehendieron su alma, sin llegar a sufrir mas que un dolor momentaneo. Los poetas que compusieron

versos de duelo por los reyes anteriores lo hicieron exagerando la tristeza por sus fallecimientos y



considerando eso como una gran pérdida para la comunidad.

En cualquier caso, es de hacer notar que la muerte de Al-Mutawakkil tuvo lugar solo tres dias después
de la suplica del Imam (a.s.).39 De esa manera termind esa oscura pesadilla para el Imam (a.s.) y sus

seguidores. El Imam (a.s.) sinti6 un gran alivio y alegria por su aniquilacion.

Con esto concluimos esta resefia sobre sus suplicas, las cuales se asemejan a las de su abuelo el
Imam Amir Al-Mu’minin (a.s.) por lo elevado de su elocuencia y su gran oratoria. Asimismo, ponen de
manifiesto sus elevadas virtudes, su sublime educacioén y los alcances de su aferramiento a Dios,

Glorificado Sea, el Creador del Universo y el Otorgador de la vida.

Aqui terminamos nuestras palabras sobre las elevadas virtudes del Imam Al-H&adi (a.s.) las cuales son
una muestra de la moral de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), quien resucito el espiritu y el

conocimiento para las generaciones y completd las mas elevadas virtudes.

1. - Haiat Al-lmam ‘Ali Al-Hadi (a.s.), p.157.
2. - Ibid., p.156.

3. - Ibid., p.163.

- Ibid., p.165.

- Ibid., p.158.

- Ibid., p.160.

- Ibid., p.160.

. — Ibid.

. — Ibid.

. — Ibid., p.161.

1. - Ibid., p.162.

- Ibid.

- Ibid., p.164.

- Nésibi: Es quien presenta manifiesta hostilidad hacia Ahl-ul Bait (N. del T.).

| [N o o | A

©

1

iy
5

- Selied: Descendiente de hashemies (N. del T.).
- Sura Al ‘Imrén; 3: 23.

17. - Sura al-Muyadalah; 58: 11.

18. - Sura az-Zumar; 39: 9.

19. - Ibid., pp.49-50.

20. - Sura as-Saff; 61: 8.

21. - Raudat al-Yannat, t.3, p.134.

22. - Haiat Al-lmam ‘Ali Al-Hadi (a.s.), p.48.

— | — [ — | — [ —
3o R [@ [P

23. - lbid., p.47.
24. - lbid., p.46.
25. - lIbid., p.43.
26. - Ibid.

27. - Al-Ithaf bi Hubb al-Ashraf, pp.67-68; Sharh ash-Shafiah, de Ab( Faras (manuscrito) hoja 167 del tomo II; Yauharat
al-Kalam, p.151.

28. - Sifat as-Safwat, t.2, p.98.

29. - Ibid., t.2, p.45.

30. - Haiat Al-Imam ‘Ali Al-HadT (a.s.), p.264.

31. - As-Sahifah ar-Radawiiah, p.162.



32. - Sura al-Furgan; 25: 5.

33. - Ibid., pp.65-66.

34. - Ibid., p.189.

35. - Sura al-Hayy; 22: 60.

36. — Sura Géfir; 40: 60.

37. - Muhay ad-Da‘awat, p.320; Al-Misbah, de Al-Kaf‘ami, p.281; Al-Balad al-Amin, p.470.
38. - Haiat Al-lmam ‘Ali Al-Hadi (a.s.), p.274.

39. - Ibid., p.271.

El Imam Al-‘Askari (a.s.)

El Imam Ab( Muhammad Al-Hasan Al-‘Askari (a.s.) fue uno de los excepcionales portentos del
intelecto humano a causa de sus facultades, genialidad, capacidades académicas, lucha en el camino
de Dios, y sublevacion contra los gobernantes abasies desviados de la verdad y la justicia. Era el unico
representante de una oposicion que clamaba por los derechos de los seres humanos. Se hizo cargo de
los asuntos justos en los que no creian esos gobernantes que tomaron las riquezas de Dios para

bienestar propio, y a Sus siervos como servidumbre, reprimiendo a los exhortadores de la justicia social.

En cualquier caso, este gran e inspirado Imam (a.s.) se asemejé en sus elevadas pautas de moral a sus
padres los grandes Imames (a.s.) quienes dieron sus vidas en defensa de las leyes de Dios, Glorificado
Sea, y en pro de establecer Sus normas sobre las bases de la vida colectiva.

A continuacion exponemos algunos de sus consejos y ensefianzas en el plano de la elevada moral.

Luego nos referiremos a sus mas elevadas virtudes en cuanto a educacion y moral.

Una carta general

El Imam Al-Hasan Al-‘Askari (a.s.) se refirid a las mas elevadas virtudes morales en una carta dirigida

a sus seguidores, en la que menciona lo siguiente:

“Os encomiendo el temor a Dios; la actitud piadosa en vuestra religion; la veracidad al hablar;
cumplir con aquellos que os han depositado algo en confianza, ya sea una persona proba o
corrupta; tener largas prosternaciones; y ser buen vecino. Eso es lo que trajo Muhammad
(s.a.w.). (En cuanto a nuestros hermanos sunnis) rezad en sus clanes; concurrid a (despedir)

sus restos funebres; visitad a sus enfermos; y observad sus derechos.

Por cierto que cuando un hombre de entre vosotros es piadoso en su religion, es veraz al hablar,
cumple lo depositado en confianza y mejora su caracter con la gente, y se dice: ‘Este es un
shiah’, eso me alegra. Temed a Dios y sed un ornamento para nosotros y no una vergiienza para

nosotros. Atraed el afecto hacia nosotros y apartad de nosotros lo desagradable, puesto que



seremos acreedores a lo bueno que se diga de nosotros, pero si se dice algo malo de nosotros,

en verdad que no somos asi.

Tenemos un derecho en el Libro de Dios, Glorificado Sea, un cercano parentesco con el
Mensajero de Dios (s.a.w.) y una pureza que no la invoca nadie fuera de nosotros, a menos que
sea un mentiroso. Incrementad el recuerdo de Dios, Glorificado Sea, el recuerdo de la muerte, la
recitacion del Coran y las bendiciones para el Profeta (s.a.w.), puesto que bendecir al Mensajero
de Dios (s.a.w.) equivale a diez buenas obras. Resguardad lo que os he aconsejado, y os

encomiendo a Dios”. 1

En estas recomendaciones el Imam (a.s.) menciona las maravillas de la educacion islamica, la cual
eleva al musulman a los mas altos niveles de virtud y perfeccion, y les encomienda a sus shias

investirse de las mismas. Estas son:

1. El temor a Dios, Glorificado Sea, lo cual conforma la mejor de las virtudes, puesto que quien teme a

Dios, Glorificado Sea, no perpetra pecados ni delitos.

2. Ser piadoso en cuanto a las prohibiciones de Dios, las cuales arrojan al ser humano en un gran mal y

le alejan del recuerdo de Dios, Glorificado Sea.
3. Ser veraz al hablar, lo cual es una de las virtudes preciosas mediante las que la persona se eleva.
4. Cumplir con lo depositado en confianza tanto para con el virtuoso como para con el corrupto.

5. Ser buen vecino, lo cual conforma una de las mas fuertes formas de establecer los vinculos sociales

a los que el Islam exhorta.

6. Tener una éptima conducta y un excelente trato con las demas escuelas islamicas, y entremezclarse
con los musulmanes que las profesan, de manera que el Shi‘ah sea entre ellos un espléndido ejemplo

de los fundamentos de Ah/-ul Bait (a.s.).

7. Realizar profusos recuerdos de Dios, Glorificado Sea, y recordar la muerte, puesto que ambos
asuntos son la mejor garantia para un sano comportamiento del ser humano en las curvas del laberinto

de la vida y los senderos del extravio.

8. Recitar el Sagrado Coran, mediante lo cual se purifica el alma y se suscitan fuerzas consistentes en
la lucidez y la fe. Estos son algunos de los contenidos de esa valiosa recomendacion hacia los valores y

la educacion.

Valiosos consejos

El Imam Al-‘Askari (a.s.) suministra a uno de sus compaineros valiosos consejos y excelentes

sentencias. Dijo (a.s.):



“No pidas mientras encuentres que puedas soportar, puesto que cada dia se producen nuevas
noticias, e insistir en requerimientos suprime el esplendor, salvo cuando te abra una puerta por
la cual sea conveniente ingresar. ;Qué accesible es hacer el bien a un apesadumbrado! Tal vez
sea el celo y la dignidad una de las practicas de Dios, Glorificado Sea, y las suertes favorables se
encuentren distribuidas; asi pues, no te apures por un fruto que no esta listo, puesto que sera
recolectado en su momento. Quien administra para ti sabe mas cual es el momento en el que
mejorara tu situacion. Confia en Su destreza en lo concerniente a tus asuntos y no te apresures
pretendiendo la satisfaccion de (todas) tus necesidades al inicio de un tiempo, puesto que tu
corazon se sentira apremiado y la desesperanza te hara flaquear. Debes saber que el pudor tiene
una medida y cuando se sobrepasa la misma es debilidad; la generosidad tiene una medida y
cuando se la sobrepasa es derroche; la moderacion tiene una medida y cuando se la sobrepasa
es avaricia, y la valentia tiene una medida y cuando se la sobrepasa es temeridad”.2

iQué admirables son estas valiosas sentencias que abarcan todos los valores de moral y educacion que

ennoblecen al ser humano!
En cuanto al contenido de esos sublimes consejos que rebosan de normas relativas a la moral, son:

1. Soportar estrechez en la vida y abstenerse de pedir a los demas, ya que -generalmente- ello trae
aparejado humillacion y degradacion en la persona, especialmente cuando aquel al que se le pide no

tiene nada que hacer con la moral.

2. Previene respecto a insistir en el pedido para solventar una necesidad, puesto que ello elimina el

esplendor de la persona.

3. La prohibicién de ser apresurados en asuntos que —generalmente- traen aparejados grandes

perjuicios. Que Dios tenga compasion del poeta Al-Mutanabbi, quien a este respecto dijo:

Tal vez el parsimonioso alcance (solventar) algunas de sus necesidades | y tal vez el apresurado solo

obtenga tropiezos.

4. Ser moderado en la vida en la medida de lo habitual, puesto que el exceso termina en pérdidas.
5. La generosidad tiene limites y si se los traspasa se convierte en derroche y despilfarro.

6. La moderacion tiene limites y si se los traspasa se convierte en avaricia.

7. La valentia tiene limites y si se los traspasa se convierte en temeridad.

Prevenir acerca de la hipocresia

El Imam (a.s.) previno acerca de la hipocresia en tanto censuro a los hipdcritas diciendo:



“;Qué mal siervo es aquel que posee dos caras y dos lenguas! Elogia a su hermano cuando esta
presente y le denigra cuando esta ausente; cuando él recibe algo le envidia y cuando es objeto

de afliccion le abandona”.3

Una de las viles enfermedades sociales es la hipocresia, ya que la misma hace que la persona sea
mentirosa, traicionera y que siempre se valga de subterfugios y excusas; asimismo, le aleja de toda
noble cualidad. Una de sus senales es que el hipdcrita se vale de cualquier via ilicita para lograr sus

ambiciones.
Laira

El Imam (a.s.) advirtié acerca de la ira a causa del mal, el tormento y otros excesos que produce. Dijo

(a.s.):
“La ira es la llave de todo mal”.

Con esto concluimos la resefa sobre lo transmitido del Imam (a.s.) con relacion a incentivar el hecho de

investirse de las mas elevadas virtudes y los nobles atributos.

Sus mas elevadas virtudes

En cuanto a las mas elevadas virtudes del Imam Ab( Muhammad Al-Hasan Al-‘Askari (a.s.), éstas son
un reflejo de la moral de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), quien hizo que brotara la luz y la

lucidez en el mundo de los arabes. Las siguientes son muestras de su sublime moral:

1- Su tolerancia

Uno de los atributos méas exponentes en la moral del Imam Abd Muhammad (a.s.) era su amplia
tolerancia, de manera que era una de las personas mas tolerantes, quien mas contenia sus enfado y el
de mayor indulgencia para con aquel que le infringia algun dafo. Los déspotas gobiernos abasies le
arrestaron y pusieron tras los barrotes de sus prisiones, tal como habian hecho anteriormente con su
padre el Imam Al-H&adi (a.s.), pero él fue perseverante y no se quejé ante nadie mas que Dios,

Glorificado Sea.

2- Su fuerza de voluntad

El Imam Abld Muhammad (a.s.) se distinguié por poseer una férrea voluntad y una inmensa
determinacién, asemejandose en ello a su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), quien resistio la
incredulidad y la idolatria y permanecio firme frente a los inicuos de Qureish, y quien en una de sus
eternas palabras doradas dijo (s.a.w.): “;Por Dios! que si me pusieran el sol en la mano derecha y la
luna en la izquierda para que dejara de lado esta responsabilidad, no lo haria, hasta morir, o

Dios, Glorificado Sea, me brinde Su asistencia”. Asimismo fue la postura de su nieto ante esa



prolongacion de la Epoca de la Ignorancia manifestada en el gobierno abasi. El Imam permanecio firme
rechazando sus oscuras politicas de las que surgia todo aquello que contradecia a Dios y a Su
Mensajero (s.a.w.). Los abasies se esmeraron por atraerle hacia su aparato estatal ofreciéndole para
ello grandes sumas de dinero y elevados cargos de gobierno, solo que él (a.s.) insistié en su postura de
rechazo a sus practicas que conllevaban la difusidon del mal y la corrupcion, y que gastasen las riquezas
de la comunidad en sus pasiones y noches de lujuria. La situacion fue tal que los abasies le
consideraron el Unico representante de una oposicion a su oscura politica basada en la opresion y la

tirania.

3- Su generosidad

Otra manifestacion de las pautas morales y particularidad del Imam Abld Muhammad (a.s.) era su
generosidad y magnanimidad, de manera que era el mas generoso de la gente y quien realizaba mas

caridad a los pobres y desdichados. Las siguientes son muestras de su magnificencia:

1. Dispuso comisionados en la mayoria de las regiones del mundo islamico en las que se aceptaba su
Imamato, y les confié la responsabilidad de recibir los fondos provenientes de las obligaciones religiosas
para que ellos mismos los gastasen en los pobres y desposeidos, en conciliar a las personas y en otros

usos que beneficiasen a la gente.

2. Muestra de su desbordante generosidad es lo narrado por el ‘alawi Muhammad lbn ‘Ali Ibn Ibrahim
lbn Misa Ibn Ya‘far (a.s.) sobre que cierta vez fueron afligidos por una estrechez econémica, por lo que

su padre le dijo:

- “Vamos a ver a ese hombre (esto es, el Imam Abl Muhammad, con él sea la paz) puesto que me han

hablado de su magnificencia”.
- “¢ Acaso le conoces?”, pregunté su hijo.
- “No le conozco ni le he visto nunca”.

Ese desconocimiento y falta de comunicacién de los ‘alawies entre si se debia al gran hostigamiento al
que eran sometidos los descendientes del Profeta (s.a.w.) por parte de los abasies, puesto que les
asesinaban y arrojaban en oscuras prisiones, especialmente a aquellos que tenian comunicacion con

los Imames de Ahl-ul Bait (a.s.).
Como sea que fuere, el padre le dijo a su hijo:

- “;Qué necesitados estamos de que él —es decir, el Imam Abl Muhammad, con él sea la paz— ordene
que se nos dé quinientos dirhams; doscientos para vestimentas, doscientos para comprar harina y cien

para gastos”.

Su hijo le dijo:



- “;Ojala ordenara que se me dieran trescientos dirhams a mi! Con cien dirhams compraria un burro,

otros cien serian para gastos, y los otros cien para vestimenta. Con eso me iria a la montana”.

Cuando finalmente se encontraron con el Imam (a.s.), éste les recibié con mucha amabilidad y
hospitalidad. En un momento dado dio una orden a su sirviente y éste le dio quinientos dirhams al padre
y trescientos al hijo, que era lo que anhelaba, y ademas le dijo que no se fuera a la montafia sino que
se dirigiera a la region de Saurd’.4 De esta manera, por la generosidad del Imam (a.s.) mejor6 la

situacion de estos dos ‘alawies.

3. Otro caso en que se manifiesta su benevolencia y sentido de la caridad es lo narrado por el confiable
Ab( Hashim Al-Ya'fari, quien se encontraba encarcelado y le escribié una carta en la que se quejaba
de la estrechez de la prision y la dureza de la misma. El Imam (a.s.) le respondié:

- “Ta rezaras la oracién del mediodia hoy en tu casa”.

No pas6 mucho rato que fue liberado y rezé la oracion del mediodia en su casa. Abl Hashim también
estaba en estrechez econdmica por lo que el Imam (a.s.) le envié cien dinares y un escrito en el que le
decia: “Si tienes alguna necesidad no tengas vergiienza ni te retraigas. Pidela, que tendras lo que
deseas, si Dios quiere”.5

Estas fueron algunas muestras de su mar de generosidad que salvd a muchos pobres y desprovistos.

4- Su elevada moral

El Imam Ab(d Muhammad (a.s.) poseia una gran y elevada moral, de manera que al toparse tanto con el
amigo como con el enemigo lo hacia con una rebosante sonrisa. Habia heredado esa particularidad de
su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), de cuyas elevadas virtudes todos se beneficiaban, al punto de
lograr que el rencor y hostilidad de sus enemigos se transformase en amistad y afecto. En esa misma
senda marcho su nieto y albacea el Imam Abld Muhammad (a.s.). Cuentan los narradores que fue
encerrado en la carcel de uno de los miembros del gobierno abasi que le aborrecia intensamente. El
soberano abasi le habia indicado a este hombre que tratara con dureza al Imam (a.s.) y le infligiera
tormentos; pero cuando estuvo en contacto con él (a.s.) y fue testigo de sus elevadas pautas de moral y
su profunda fe, se transformé totalmente, al punto que al final no se animaba a mirarle sino con gran
respeto y admiracion. Cuando el Imam (a.s.) salié de la carcel ese hombre se contaba entre las
personas mas lucidas y quien mejor hablaba sobre el Imam (a.s.).6

5- Su contricion a Dios, Glorificado Sea

El Imam AbG Muhammad (a.s.) fue la persona mas devota de su tiempo y aquel cuya obediencia y
contricion a Dios, Glorificado Sea, era mayor. Pasaba las noches despierto rezando, recitando el Libro
de Dios y prosternado ante Dios, Glorificado Sea. Dijo Muhammad Ash-Shakiri: “El Imam (a.s.) solia

ubicarse en su nicho de oracién y prosternarse tanto que a veces caia dormido por la extenuacién y al



despertarse seguia prosternado”.7 El Imam (a.s.) era contrito a Dios, Glorificado Sea, y le brindaba una
sincera y total dedicacion en su adoracion y obediencia, tal como lo hacian sus padres (a.s.) quienes
consagraron sus vidas a Dios, Glorificado Sea, y fueron los portadores de Su Mensaje, y Sus

verdaderos exhortadores en la Tierra.
Las siguientes son algunas resefnas en lo relacionado con su adoracion a Dios.
Su rezo

Cuando el Imam Abl Muhammad (a.s.) se disponia a realizar sus oraciones sus miembros corporales
se estremecian, su color se tornaba amarillento y con un corazén sano se dirigia a Dios, Glorificado
Sea, el Creador del Universo y Otorgador de la vida. La gente no vio nada igual en lo referente a su
sometimiento y humildad ante Dios, Glorificado Sea, durante el rezo, el cual representa el mayor de los

actos de adoracion.

Su suplica durante el qunit del rezo

El Imam AblG Muhammad (a.s.) solia realizar la siguiente destacada suplica en el rezo durante el gundt:

“;Oh Aquel cuya luz ha cubierto las tinieblas! ;Oh Aquel cuya santidad ilumina las comarcas
escabrosas! ;Oh Aquel a quien se subyuga la gente de la Tierra y de los cielos! ;Oh Aquel ante
Quien todo arrogante y engreido languidece en obediencia! ;Oh Conocedor de los recénditos
fueros internos! Abarcas todas las cosas con Tu misericordia y conocimiento. ;Perdona a
aquellos que se arrepienten y que siguieron Tu sendero; protégeles del castigo del Infierno;
apresurales el auxilio de Tu parte que les prometiste. Tu no faltas a la promesa. ;Dios mio!
apresura la destruccién de la gente de la artimana; sitaales en la peor morada del mayor castigo

y el mas repugnante escarmiento.

iDios mio! Tu tienes presente los secretos de Tu Creacion, eres Conocedor de sus fueros
internos y no tienes necesidad de poner al descubierto lo que ocultan -(y no lo harias) si no
fuera por la lamentacién del que se ampara (en Ti), quien recurre a que efectues lo que le
prometiste con relacion a poner al descubierto la situacion en la que (los opresores) se
esconden-. Tu sabes, ;oh mi Sefior!, lo que yo oculto y lo que muestro, lo que divulgo y lo que
escondo, lo que manifiesto y lo que encubro en cuanto a la administraciéon de mis momentos, y
la variedad de mis movimientos en lo que respecta a mis necesidades. Tu ves, ;oh mi Sefor!, las
contrariedades que soporta la gente que sigue Tu Wildiah, y como Tus enemigos hacen que esa
situacion continie. No desconfiamos de (la continuaciéon de) la generosidad, ni de las mercedes,
pero el esfuerzo exhorta a requerir mas. Asi también, el que nos hayas ordenado suplicar -en
tanto el pedido de amparo sea sincero y exclusivamente requerido a Ti-, conlleva ser objeto de
Tu benevolencia, siendo menester el incremento de las mercedes. Estos copetes y cuellos estan
sometidos a Ti con la humildad de la servidumbre y por el reconocimiento de la autoridad del

sefnorio divino; los mismos te exhortan con sus corazones y tienen sus miradas puestas en Ti



procurando apresurar la munificencia. Lo que quieres es, y lo que quieres que sea, es

indefectible.

Ta eres Aquel a Quien se le invoca y de Quien se espera, de Quien se tiene esperanza y a Quien
se pide. El que alguien tome de Ti, nada te merma aunque fuera abundante. No importuna ningun

solicitante, aunque fuera insistente en su imploracién.

Tu reino es inagotable, Tu grandiosidad permanece por la eternidad, y Tu voluntad se manifiesta
en todos los tiempos en su medida. Tu eres Dios, no hay divinidad mas que Tu, el Benevolente,

el Subyugador.

;iDios mio! Corrobdranos y ratificanos mediante Tu perdén; resguardanos mediante Tu
indemnidad; y haznos alcanzar lo que obtienen los que se aferran a Tu cordel y se resguardan
bajo Tu proteccion”.8

Esta suplica nos senala los excelsos atributos y majestuosas cualidades que el Imam (a.s.) le atribuye
al Grandioso Creador. Asimismo, pone de manifiesto su completo conocimiento acerca de la Grandeza
de Dios, Glorificado Sea, puesto que, al igual que sus padres —que procuraban la complacencia de
Dios, Glorificado Sea-, fue un exhortador hacia la Unicidad Divina. En su suplica, el Imam (a.s.) hizo
hincapié en la persecucién y tormentos que padecian los musulmanes de su época por parte de los
gobernantes abasies, quienes se empefaron en oprimir a la gente y les forzaban a realizar lo que

detestaban.

Otra suplica que realizaba en su qunut

Fue transmitido del Imam Abl Muhammad (a.s.) otra suplica que realizaba en el qunit de sus
oraciones. Solia realizarla para imprecar contra los gobernantes de su época por haber hecho licito lo
prohibido por Dios. En ella mencionaba sus actos de opresion contra los subditos, asi como las
trasgresiones de las que le hacian objeto, por lo que se cuenta entre las suplicas politicas. Los

siguientes son algunos puntos de la misma:

“;Dios mio! Nos ha abarcado la aberracion de las insidias; se ha apoderado de nosotros la
tiniebla de la consternacién; nos ha azotado la humillaciéon y el menosprecio, y nos gobiernan
quienes no son de confianza para Tu religion. Somos saqueados por quienes representan las
fuentes de la aversion de entre aquellos que derogaron Tus normas y se esfuerzan por extraviar

a Tus siervos y corromper Tu tierra.

;Dios mio! La hacienda que nos correspondia se adjudica conforme a privilegios después de
haberse repartido equitativamente; el gobierno que tenemos es por avasallamiento después de
haber estado basado en el buen consejo. Somos objeto de una monarquia hereditaria luego de
que la comunidad tenia el poder de eleccion. Fueron comprados elementos de placer e
instrumentos musicales con la parte que correspondia a los huérfanos y las viudas. Fue criado



con los bienes de Dios aquel que no observa ningun respeto por El. Gobiernan sobre los
creyentes un grupo que luego de capitular fueron amparados por el Islam. Se ocupa de los
asuntos de los huérfanos el corrupto de cada clan. Es asi que no hay defensor que les proteja de
la devastacion, ni cuidador que les vea con una mirada de misericordia, ni nadie que se
compadezca y sacie el hambre de los estdomagos dignos, que fueron menoscabados y
dispuestos en moradas arruinadas, prisioneros en la indigencia y que se suceden en la

tribulacion y la humillacién.

;iDios mio! La cosecha de la falsedad requiere ser cortada pues ha llegado a su término. Sus
tallos se han afianzado, sus granos se han acumulado, sus brotes han florecido, sus ramas se

han elevado y aplastan a sus colindantes.

iDios mio! Asigna de parte de la Verdad una mano cosechadora que tumbe su soporte, quiebre
su tronco, corte su copa y derribe su cerco, de manera que la falsedad se oculte de la mas

repugnante manera, y se manifieste la Verdad en su mejor atavio.

;Dios mio! No dejes para la tirania ningun soporte sin aplastar, ni refugio sin arrasar, ni alianza
sin dividir, ni grueso escuadrén sin desmantelar, ni alto bastién sin destruir, ni erigido

estandarte sin derribar, ni verdor que no tornes infecundo.

iDios mio! Oscurece su sol, remueve su luz, desvanece su mencioén, derrama la Verdad sobre su

cabeza, disuelve sus ejércitos y amedrenta los corazones de su grupo.

;Dios mio! No dejes tras la misma remanente sin aniquilar, ni edificacidon sin demoler, ni entorno
sin desbaratar, ni arma sin desarticular, ni afilada espada sin quebrar, ni punta de lanza sin

extraer, ni portaestandarte sin derribar”.9

¢ Veis lo que ocurrio con el mundo islamico? ¢ Veis toda esa falta de respeto a los asuntos sagrados de
Dios, Glorificado Sea, toda esa opresion, tirania y corrupcion perpetrada por los gobernantes abasies, y

cémo jugaron con el destino de la comunidad?

¢ Observasteis con detenimiento esta aguda suplica del Imam Al-‘Askari (a.s.) contra los lideres de la

injusticia y la corrupcion en la Tierra?

1. - Bihar al-Anwér, t.78, p.372.

2. — Nuzhat an-Néadzir wa Tanbih al-Jawétir, pp. 143-144.
3. - Bihér al-Anwaér, t.78, p.373.

4. - Kashf al-Gummah, 1.3, p.200.

5. - Ibid., 1.3, p.202.

6. - Ibid., 1.3, p.204.

7. - Dald’il al-Imamah, t.1, p.227.

8. - Muhay ad-Da‘awat, pp.62-63.

9. - As-Sahifah ar-Radawiiah al-Yami‘ah, seccion: Las suplicas del Imam Al-Hasan Ibn ‘All Al-‘Askari (a.s.), pp.231-232.



El Imam Al-Mahdi (a.s.)

Es el gran Reformador, quien cambiara el curso de la historia del mundo y terminara con la opresion y
la injusticia. Expandira en la Tierra la seguridad y la paz mundial; propagara la abundancia al punto que

no quedara lugar para la adversidad y la necesidad, ni para el miedo y la amedrentacion.

El Imam Al-Mahdi (a.s.) es la gran misericordia que Dios, Glorificado Sea, brindara a Sus siervos para
cubrir todos sus requerimientos, guiarles hacia lo que es mas recto y difundir el gran Islam en su
realidad descendida de parte del Sefor del Universo. Dios, Glorificado Sea, le eligié entre sus leales
amigos para propagar una reforma social y establecer los ideales en la Tierra, puesto que es quien mas
niega el si mismo, el de percepcion mas penetrante, el de corazon mas sensible y el de naturaleza mas

pura.

La humanidad se encuentra amilanada por las desgracias, los desastres, las guerras, etc., de manera
que no sera salvada de todas aflicciones y amenazas mas que por el Restaurador de la Familia de
Muhammad (s.a.w.), de cuya categérica manifestacion dieron albricias el Profeta (s.a.w.) y sus

albaceas, los grandes Imames de Ah/-ul Bait (a.s.).1

Las narraciones que anuncian su manifestacioén alcanzan un grado categorico, siendo corroboradas por
los expertos del Hadliz, y aseveradas por los trasmisores de hadices quienes fueron unanimes al
respecto, por lo que las citaron en sus compilaciones de narraciones (Sihdh y Sunan), al punto que
dudar sobre las mismas se considera como dudar de los postulados primordiales de la religion.

Transmiten los narradores que el Profeta (s.a.w.) dijo:

“Quien niegue la manifestaciéon del Mahdi habra descreido de lo que fue revelado a Muhammad”.2

Lo siguiente es una muestra de sus mas elevadas virtudes y sus mas nobles atributos. Asimismo

mencionaremos algunas de sus suplicas:

Sus mas elevadas virtudes

1- Su paciencia

Una de las elevadas pautas de moral del Imam Al-Mahdi —que la paz y las bendiciones de Dios sean
sobre él- es la paciencia ante las desgracias, aflicciones y amenazas. Es de entre los Imames (a.s.)
que mas soporto las desgracias y aflicciones, puesto que durante el largo periodo de su vida fue testigo
de los sucesos de suma gravedad que deterioraron y desmembraron el mundo islamico, cayendo la
comunidad abatida en manos de los colonialistas e incrédulos, quienes propagaron en ella lo falso y el
pecado, abolieron las normas de Dios, Glorificado Sea, y las penas de la Ley divina, saquearon sus

recursos, y controlaron asuntos decisivos para la misma. Todos estos terribles sucesos y aterradoras



escenas tuvieron lugar ante la vista y oidos del Imam (a.s.), por lo que es indudable que la tristeza
socavo su noble corazon, haciéndole experimentar agobiantes pesares, puesto que a causa de su
liderazgo espiritual y vigente sobre la comunidad, y su situacion de paternidad sobre la misma, es
responsable de su cuidado y de preocuparse de todos sus asuntos, si bien debid restringirse a tener
paciencia y a experimentar la congoja y el dolor. Delegé todos esos asuntos a Dios, esperando Su
anuencia para su Levantamiento y reforma del mundo corrompido por politicas opresoras desprovistas

de compasion por los asuntos de las personas.

2- Su desapego

La conducta y el comportamiento de los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.) se asemeja en todos los 6rdenes
de la vida ética e intelectual, dentro de lo cual se cuenta el desapego respecto a la vida mundanal y el
total rechazo a todos los esplendores y ornamentos de la vida. No leeras sobre la vida de alguno de
esos Imames (a.s.) sin encontrar que lo mas sobresaliente es su rechazo a lo mundano. Fueron
transmitidas de los demas Imames (a.s.) una infinidad de narraciones sobre el desapego del Imam

Esperado (a.s.), antes de que éste incluso naciera. Las siguientes son algunas de las mismas:
1. Narré Mu‘ammar lbn Jal-lad del Imam Abdl Hasan Ar-Rida (a.s.), que dijo:

“La vestimenta del Restaurador no sera sino aspera, y su comida no sera sino harina de cebada

agreste”.3
2. Narr6 Abl Basir del Imam As-Sadiq (a.s.), que dijo:

“¢ Qué tanto pedis porque se apresure la manifestacion del Restaurador? ;Por Dios! que su

vestimenta no sera sino aspera, y su comida no sera sino harina de cebada agreste”.4
3. Narré ‘Ali Ibn Hamzah del Imam As-Sadiq (a.s.) lo siguiente:

“No sera su vestimenta -esto es, la del Imam Esperado- sino aspera, y no sera su comida sino lo

agreste”.5

El desapego a la vida mundanal y el rechazo a sus placeres y ornamentos conforman una cualidad de
todos los Imames de Ah/-ul Bait (a.s.); es por eso que Dios, Glorificado Sea, les escogio entre Sus
siervos para ser guias y como referentes para alcanzar Su complacencia. Asimismo, escogi6 al
Esperado Restaurador en especial para salvar al mundo de la injusticia y la opresién y purificarlo de los

gobernantes petulantes y de los opresores.

3- Su valentia

En cuanto al Imam Esperado (a.s.), €l es de las personas de corazén més valiente, el de mayor
serenidad y el de mas poder de resolucion, siendo en su bravura y coraje como su abuelo el Mensajero

de Dios (s.a.w.). El Profeta (s.a.w.) resistio a las fuerzas de la idolatria, destruy6 los idolos, devasté los



bastiones de la ignorancia y anuncio los derechos del ser humano, siendo enfrentado por los salvajes
lobos del politeismo y los malignos personajes de la incredulidad. Finalmente él (s.a.w.) les redujo y
disperso sus ejércitos, habiendo sido asistido en ello por Dios, Glorificado Sea. Ese brillante papel
combativo sera el que represente el Imam Esperado (a.s.), de manera que arrancara las raices de los
opresores ahogando a los tiranos en la amarga copa de la muerte, y devolvera al Islam su dignidad,
grandeza, esplendor, poder y gobierno. Que Dios apresure su manifestacion!

4- Su firmeza en la Verdad

El Restaurador Esperado (a.s.) es la persona mas sélida y firme en la defensa de la Verdad. Es el mas
abnegado y entusiasta para auxiliar a los pueblos o individuos oprimidos y perseguidos. En su tarea de
establecer la Verdad y propagar la justicia no hara caso de reproche alguno. En ello sera como sus

padres los purificados Imames (a.s.), quienes dieron sus vidas por la causa de Dios, Glorificado Sea, y

en su afan de establecer la justicia social.

Cuando se manifieste el gran Reformador Esperado (a.s.) el mundo sera de tal manera que la falsead
se desvanecera; se establecerd la justicia en toda su extension entre la gente, y ya no habré lugar en la

Tierra para el engano, la tirania y la iniquidad.6

5- Su generosidad

El Imam Esperado (a.s.) es la mas generosa, magnanima y dadivosa de las personas. Los narradores
son unanimes en que cuando el Imam (a.s.) se manifieste distribuira las bendiciones de Dios,
Glorificado Sea, entre todas Sus criaturas, de manera que eso no serd particular de un grupo, sino que
no permanecera ningun pobre o desdichado sobre la faz de la Tierra a quien darle limosna. Los
siguientes son algunos hadices del Profeta (s.a.w.) y de los Imames (a.s.) que se refieren a su gran

generosidad:
1. Abl Sa‘id narré del Profeta (s.a.w.) lo siguiente acerca de la generosidad del Imam Al-Mahdi (a.s.):

“Vendra el hombre hacia él -esto es, el Imam Esperado, con él sea la paz- y le dira: ‘;Oh Mahdi!
iConcédeme! ;Concédeme!’. Y le derramara sobre su vestimenta todo lo que pueda llevarse”.7

2. Narré Ibn ‘Asakir en una cadena de transmision que llega al Profeta (s.a.w.), que dijo:
“Al final de los tiempos habra un califa que esparcira la riqueza en exceso”.8

3. Narr6 Yabir lo siguiente: Llegd un hombre ante el Imam Ab( Ya‘far (el Imam Muhammad Al-Bagir -

a.s.-) mientras yo me encontraba presente y le dijo:

“iQue Dios tenga misericordia de Ti! Toma este jums9 de cien dirhams y disponlo en su lugar, puesto

que es la purificacion de mi riqueza”. Abl Ya‘far (a.s.) le dijo:



“Al contrario, llévalo ta y disponlo entre tus vecinos, los huérfanos, los pobres y tus hermanos
entre los musulmanes. Eso (disponer el jums en su correspondiente lugar) sélo tendra lugar
cuando se levante nuestro Restaurador, puesto que él repartira en partes iguales. Sera justo con
las criaturas del Misericordiosisimo, siendo benevolente tanto con el probo como con el
corrupto. Quien le obedezca habra obedecido a Dios, y quien le desobedezca habra
desobedecido a Dios. Ciertamente que lo llamaron Mahdi puesto que él guiara (iahdf) hacia un
asunto oculto; y extraera la Tora y el resto de los Libros Celestiales de una gruta en Antioquia, y
juzgara entre la gente de la Tora con la Tora, entre la gente del Evangelio con el Evangelio, entre
la gente de los Salmos con los Salmos, y entre la gente del Coran con el Coran. Todas las
riquezas del mundo se concentraran, tanto las que se encuentran en las entrafas de la tierra
como las que se encuentran sobre ella, y él le dira a la gente: ‘Venid y tomad aquello por lo cual
cortaste vinculos de parentesco -refiriéndose a la riqueza-, derramasteis sangre y perpetrasteis

las prohibiciones de Dios’. Y concedera de una manera como nadie lo habra hecho antes”. 10

Ademas de éstas hay numerosas narraciones que anuncian que él (a.s.) es un mar de generosidad,
que desborda magnanimidad y prodigalidad, y que sera él quien salvara a los pobres de la desnudez y

el hambre, y propagara entre ellos la riqueza y la prosperidad.

6- Su contricion a Dios, Glorificado Sea

El Imam Esperado (a.s.) es el mas contrito a Dios, Glorificado Sea, y el de mayor obediencia y
recogimiento en la religién. La mayor parte de su tiempo se encuentra ayunando durante el dia y por las
noches se mantiene erguido rezando. Se transmitieron de él (a.s.) algunas suplicas. Mediante algunas
rogaba en el gundt de su rezo y con otras en diferentes ocasiones. Las mismas ponen de manifiesto su

vinculacion con Dios, Glorificado Sea, y su total dedicacién a El. Veamos algunas de ellas.

Su suplica en el qunit del rezo

El Imam Esperado (a.s.) solia hacer la siguiente suplica en el qundt de su rezo. El texto es acorde a lo
compilado por los confiables narradores:

“;Dios mio! Soberano del reino, concedes el reino a quien quieres, despojas del reino a quien
quieres, honras a quien quieres, humillas a quien quieres, y en Tus manos se encuentra el bien.
Ciertamente que eres Todopoderoso. ;Oh Glorioso! ;Oh Magnanimo! ;Oh Poseedor de la
Majestad y la Generosidad! ;Oh Enérgico! ;Oh Poseedor de la vehemencia intensa! ;Oh Aquel
que hace lo que le place! ;Oh Poseedor del consolidado Poder! ;Oh Magnanimo! ;Oh
Misericordioso! ;Oh Benevolente! ;Quien es Vivo cuando no hay vida!

;iDios mio! ;Te pido por Tu Nombre atesorado y recéndito, Vivo, Subsistente, que Tu has
reservado en Tu conocimiento de lo oculto y del que no has informado a nadie de entre Tus

criaturas!



iTe pido por Tu Nombre con el cual configuras a Tus criaturas en las entranas como te place, y

con el cual les transfieres sus sustentos en estratos de oscuridad entre venas y huesos!

iTe pido por Tu Nombre con el cual concilias lo corazones de Tus leales amigos; y concilias
entre el hielo y el fuego, de manera que ni éste derrite a aquel, ni aquel apaga a éste!

iTe pido por Tu Nombre que establece el sabor de las aguas! ;Te pido por Tu Nombre con el cual
haces circular el agua por los vasos de las plantas desde capas de tierra humeda, y conduces el

agua hacia los conductos de los arboles, proveniente de la roca soélida!

iTe pido por Tu Nombre que establece el sabor de los frutos y sus colores! ;Te pido por Tu

nombre con el cual originas y retornas (a la vida)!

;Te pido por Tu Nombre el Singular y Unico, el que se individualiza con la Unicidad, al que le es
exclusiva la eternidad sin principio ni final! ;Te pido por Tu nombre con el cual haces brotar el
agua de la sélida roca; y la conduces adonde te place! ;Te pido por Tu nombre con el cual

originas Tus criaturas, les agracias como quieres y como les place!

iOh Aquel a Quien no cambian los dias y las noches! ;Te ruego mediante lo que te suplicé Noé
cuando te invocé y le salvaste junto a los que estaban con él, aniquilando a su pueblo! ;Te ruego
mediante lo que te suplicé Abraham, Tu amigo, cuando te invoco y le salvaste, disponiendo que

el fuego fuese frescura y paz para él!

iTe ruego mediante lo que te suplicé Moisés, Tu apalabrante, cuando te invocé y separaste para
él las aguas del mar y le salvaste junto a los Hijos de Israel, ahogando al Faradén y a su gente en

el mar!

iTe ruego mediante lo que te suplicé Jesus, Tu Espiritu, cuando te invocé y le salvaste de sus
enemigos elevandole hacia Ti! ;Te ruego mediante lo que te suplicé Tu amado, Tu elegido, Tu
profeta Muhammad (s.a.w.), y le respondiste, salvandole de los confederados y brindandole la

victoria sobre sus enemigos!

iTe pido por Tu Nombre con el cual respondes cuando te invocan con el mismo! ;Oh Quien es el
Dueno de la creacion y de la orden! ;Oh Quien domina el conocimiento de todas las cosas, y
computa la cantidad de todas las cosas!

iOh Aquel a Quien no cambian los dias y las noches, a Quien no se le confunden las voces, no le
son ocultos los diferentes idiomas, ni le abruma la insistencia de los insistentes! Te pido que
bendigas a Muhammad y a la familia de Muhammad, los escogidos de Tu Creacion. Bendiceles
con las mejores bendiciones, y bendice a todos los Profetas y Mensajeros, quienes anunciaron
por Ti la recta guia y concertaron contigo el pacto de obediencia; y bendice a Tus siervos

probos.



iOh Quien nunca falta a la promesa! Cumple lo que me prometiste y reGdneme a mis compaiieros;
infindeles la paciencia; hazme triunfar sobre Tus enemigos y los enemigos de Tu Mensajero y
no decepciones mi ruego, puesto que soy Tu siervo y el hijo de Tu siervo y de Tu sierva, que se
encuentra prisionero entre Tus manos. ;Mi Sefior! Tu eres Quien me ha conferido esta posicién y
con la misma me has preferido por sobre muchos de entre Tu Creacién. Te pido que bendigas a
Muhammad y a la familia de Muhammad. Y haz efectivo lo que me prometiste. Ciertamente que
Tu eres el Veraz y no faltas a la promesa. ;Tu eres Todopoderoso!”.11

Esta noble suplica nos muestra el engrandecimiento y glorificacion al Gran Creador, Quien es el
Conformador y el Originador del cosmos. Asimismo, en la ultima parte de la misma vemos que el Imam
(a.s.) pide a Dios, Glorificado Sea, que le haga triunfar sobre Sus enemigos y los enemigos de Su
Mensajero, y que agrupe para €l a sus companeros para proceder a vivificar la religion y hacer
prevalecer en la Tierra la Palabra de Dios, Glorificado Sea.

Otra suplica que realizaba en su quniit

El Imam (a.s.) también solia realizar la siguiente suplica durante el qundt en algunas de sus oraciones:

“;Dios mio! Bendice a Muhammad y a la familia de Muhammad; honra a Tus leales amigos
haciendo efectiva Tu promesa, y hazles alcanzar el auxilio que esperan de Ti. Apartales el
perjuicio de aquel que Te es hostil, infringe Tu restricciéon perpetrando lo que prohibiste, se vale
de Tu benignidad para quebrantar Tus limites, y se propone enganarte a través de Ti mismo.
Eres Indulgente con él para cogerle de manera ostensible y exterminarle con imponencia.
Ciertamente que Tu, joh Dios mio!, dijiste, y Tu dicho es la Verdad: «Cuando la Tierra se ha
adornado y engalanado, y su gente supone que ya la domina, llega a ella Nuestra orden, de
noche o de dia, y la dejamos cual rastrojo, como si el dia anterior no hubiera estado floreciente.
Asi detallamos los signos a gente que reflexiona» ;12 y también dijiste: «Cuando nos hubieron

irritado, nos vengamos de ellos» .13

Hemos llegado al extremo y nos enfada lo que te enfada; estamos apegados al triunfo de la
verdad y deseamos ansiosamente que tenga lugar Tu orden; esperamos que se haga efectiva Tu

promesa y estamos a la expectativa de que se concrete Tu amenaza a Tus enemigos.

;Dios mio! Da Tu anuencia para que ello suceda; abre las vias para ello; facilita su acontecer;
allana sus sendas; dispon sus cauces, y respalda a su ejército y asistentes. Dispén Tu severidad
contra el grupo de los opresores; desenvaina la espada de Tu ira sobre Tus enemigos
contumaces, y toma venganza de ellos. ;Ciertamente que Tu eres el Magnanimo y Sagaz!”14

En esta noble suplica el Imam (a.s.) informa de su intenso anhelo de manifestarse para establecer las
bases de la Verdad y la justicia en la Tierra, vivificar la Tradicién de su abuelo el Mensajero de Dios

(s.a.w.), y tomar venganza de los enemigos del Islam y los hostiles a la religion. 15



Su suplica por los musulmanes

El Imam Esperado (a.s.) es el padre espiritual de los musulmanes y es por ello que los abarca a todos

ellos en la siguiente suplica:

“;Dios mio!, concédenos el éxito de la obediencia, estar alejados de la rebeldia, la sinceridad de
la intencion y el discernimiento de lo sagrado. Hénranos concediéndonos la buena guia y la
recta constancia; guia nuestras palabras con la rectitud y la sabiduria; llena nuestros corazones
con la ciencia y el saber; purifica nuestros interiores de lo ilicito y lo dudoso; aleja nuestras
manos de la injusticia y el robo; aparta nuestras miradas de la indecencia y la traicion; cierra
nuestros oidos a las palabras vanas y a la maledicencia; y ennoblece a nuestros sabios con el
desapego (a lo mundano), y con el buen consejo, a los discipulos con el esfuerzo y el anhelo (de
agradar a Dios), y a los que escuchan (a los sabios) con el acatamiento, y con atender la
amonestacion. Y (agracia) a los enfermos musulmanes con la curacién y el remedio; a los
muertos de entre ellos con la benevolencia y la misericordia; a nuestros ancianos con el respeto
y el sosiego; a los jovenes con la contricion y el arrepentimiento; a las mujeres con el pudor y la
castidad; y a los adinerados con la humildad y la bondad. Agracia a los pobres con la paciencia
y la templanza; a los guerreros con la victoria y el triunfo; a los cautivos con la liberacién y el
buen descanso; a los gobernantes con el sentido de la equidad y la piedad, y a la poblacién con
la justicia y la rectitud de comportamiento. Y bendice a los peregrinos (a la santa Ka‘bah) y a los
visitantes (a la tumba del Profeta -s.a.w.-) facilitindoles la provision espiritual y fisica, y
posibilitandoles los deberes que les has fijado para la Peregrinacion Mayor y Menor, con Tu
Gracia y Tu Misericordia. ;Oh el mas Misericordiosisimo de los misericordiosos!”16

Esta suplica nos pone de manifiesto la preocupacién y compasion del Imam (a.s.) por los musulmanes,
por lo cual ruega para ellos todo lo que se considera como parte de las bellas virtudes y las excelentes

pautas de educacioén, asi como aquello que les aproxime a Dios, Glorificado Sea.

Su suplica por los creyentes

El Imam (a.s.) manifiesta su preocupacion y afecto por los creyentes realizando la siguiente suplica:

“;Dios mio! ;Por aquel que te dirige letanias y confidencias! ;Por aquel que te suplica en la tierra
y en el mar! ;Bendice a Muhammad y a su familia; y vierte Tu favor sobre los pobres de entre los
creyentes y las creyentes, concediéndoles riqueza y holgura; sobre los enfermos de entre los
creyentes y las creyentes, concediéndoles la curacién, la salud y el bienestar; sobre los vivos de
entre los creyentes y las creyentes, concediéndoles beneficios y dignidad; sobre los fallecidos
de entre los creyentes y las creyentes, concediéndoles el perdén y la misericordia; sobre los
distanciados de sus terrunos de entre los creyentes y las creyentes, concediéndoles el retorno a
los mismos a salvo y con ganancias. Te lo pido por Muhammad y toda su familia”. 17

Esta suplica nos muestra el trato afectuoso y benevolente del Imam (a.s.) para con los creyentes, y



coémo ruega para ellos todo lo que conlleve su bien y dicha tanto en este mundo como en el Mas Alla.

Su suplica por los shias

El Imam Esperado (a.s.) se preocupa enormemente por los shias, quienes se encuentran bajo el seno
de su atencion y afecto. Solia rogar por ellos con suplicas especiales entre las que se encuentra la

siguiente:

“;Oh Luz de luces! ;Oh Administrador de todos los asuntos! ;Oh Resucitador de quienes estan en
los sepulcros! ;Bendice a Muhammad y a la familia de Muhammad! Dispon para mi y mis shias
un alivio de la estrechez y una salida de la congoja; amplianos el sendero, e infundenos de Tu
parte lo que causa sosiego. Y haz de nosotros aquello que es digno de Ti realizar. ;Oh Generoso!
;iOh el mas Compasivo de los Misericordiosos!”18

Estas fueron algunas de las suplicas del Imam Esperado (a.s.), las cuales ponen de manifiesto su
aspecto espiritual, y representan un aspecto de sus pautas de moral, las cuales son una prolongacion
de las de su abuelo el Mensajero de Dios (s.a.w.), y de la moral de sus padres, los Imames de la Recta
Guia (a.s.), quienes son la arcas de la salvacion de esta comunidad y los equiparados al Sapiente
Coran.

Con esto concluimos nuestras palabras en este libro que se propuso poner de manifiesto el brillante

semblante de ética y moral del Profeta (s.a.w.) y de la Gente de su Casa, Ah/-ul Bait (a.s.).

1. - Hemos expuesto los numerosos textos transmitidos sobre la manifestacion del Imam Al-Mahdi (a.s.) en nuestro libro
Haiat Al-Imam Al-Mahdi (a.s.), pp.176-196.
2. - ‘Aqd ad-Durar, p.23; A‘ian ash-Shi‘ah, t.4, p.431; Lisan al-Mizan, t.5, p.130.

3. - Haiat Al-Imam Al-Mahdi (a.s.), p.40, citado de Al-Gaibah, de An-Nu‘mani.

4. - Ibid., citado de Al-Gaibah, del Sheij At-T0sI.

5. - Ibid., citado de Al-Gaibah, de An-Nu‘mani.

6. - Ibid., p.44.

7. - Muntajab Kanz al-‘Ummal, t.6, p.29; lanabi‘ al-Mawaddah, p.243.

8. - Ta'rij Ibn ‘Asakir, t.1, p. 186; Muntajab Kanz al-‘Ummal, t.6, p.30.

9. — Gravamen religioso obligatorio consistente en el quinto de las ganancias netas (N. del T.).
10. - Haiat Al-Imém Al-Mahdi (a.s.), pp.45-46.

11. — Muhay ad-Da‘awat, pp. 184-186.

12. - Sura I(inus; 10: 24.

13. - Sura az-Zujruf; 43: 55.

14. - Muhay ad-Da‘awat, p.284.

15. -Haiat Al-lmam Al-Mahdi (a.s.), p.44.

16. - Al-Misbah, de Al-Kaf‘ami, p.281.

17. - Al-Misbah, de Al-Kaf‘ami, p.407; Muhay ad-Da‘awat, p.352.
18. - Haiat Al-Imam Al-Mahdi (a.s.), p.53.



URL del envio:
https://www.al-islam.org/es/las-virtudes-morales-del-profeta-del-islam-y-de-la-gente-de-su-casa-b

aqir-sharif-al-qurashi#comment-0

Enlaces
1] https://www.al-islam.org/es/person/baqir-sharif-al-qurashi

2] https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/31006

4
5] https://www.al-islam.org/es/person/feisal-morhel

[

(2]

[3] https://www.al-islam.org/printepub/book/export/htm|/31006
[4] https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html|/31006
(5]



	Las Virtudes Morales del Profeta del Islam y de la Gente de su Casa
	[Author(s): ]
	Author(s): 
	Translator(s): 


	Palabras de la Asamblea Mundial de Ahl-ul Baît (a.s.)
	Introducción
	La Ética del Profeta Muhammad (s.a.w.)
	Las más elevadas virtudes
	El mal carácter

	Sus más elevadas virtudes
	1– Su rechazo al propio ego
	Amîr Al-Mu’minîn (a.s.) describe la moral del Profeta (s.a.w.)

	2- Su tolerancia
	3- Evitar a los ignorantes
	4- Su lealtad
	5- Su paciencia
	6- Su misericordia
	7- Su humildad
	8- Su desapego de lo mundano
	9- Su pudor
	10- Su generosidad y magnanimidad
	11- Su contrición a Dios
	12- Su valentía
	13- Su amor por los pobres
	14- Su justicia
	15- Su jovialidad


	Ahl-ul Bait-con ellos sea la paz
	El Imam ‘Alî (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	1- Sus consejos a su hijo Al-Hasan (a.s.)
	2- Sus consejos a su hijo Al-Husain (a.s.)
	3- Sus consejos a Al-Hâriz

	Sus más elevadas virtudes
	1- Su tolerancia
	Reseñas de su tolerancia

	2- Su humildad
	3- Su visita a los enfermos
	4- Su rechazo a los halagos
	5- Su franqueza y veracidad
	6- Su sacriﬁcio
	7- Su rechazo a la jactancia
	8- Su solidaridad con los pobres
	9- Su trato igualitario
	1. Su trato igualitario con relación a las dádivas
	2. Su trato igualitario ante la ley
	3. Su trato igualitario en el plano de los derechos

	10- Su desapego
	Reseñas de su desapego
	1. Su vestimenta
	2. Su comida

	11- Su contrición a Dios, Gloriﬁcado Sea
	12- Su generosidad
	Reseñas de su generosidad



	Fátima Az-Zahrâ’ (a.s.)
	Su dedicación absoluta a Dios
	Su caridad para con los pobres
	Su pudor y Hiÿâb
	Su postura contundente en defensa del Imam (a.s.)
	Su histórico discurso
	Su testamento eterno

	El Imam Al-Hasan (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	Las viles conductas morales
	Sus más elevadas virtudes
	1- Su humildad
	2- Su indulgencia
	3- Su magnanimidad
	4- Su desapego
	5- Su contrición a Dios
	6- Su ablución y su rezo
	7- Su peregrinación a la Casa de Dios
	8- La caridad que hacía con sus bienes
	9- Su recitación del Corán con sumisión
	10- Satisfacer las necesidades de la gente


	El Imam Al-Husain (a.s.)
	Sus más elevadas virtudes
	1- Su rechazo a la opresión
	2- Su paciencia
	3- Su indulgencia
	4- Su humildad
	5- Su generosidad
	Reseñas de su generosidad
	1. Con Usâmah Ibn Zaid
	2. Con un beduino
	3. Con su esclava

	6- Su contrición a Dios
	1. Su temor a Dios
	2. Su rezo y su ayuno
	3. Su peregrinación a la Casa de Dios
	4. Sus limosnas
	5. Su compasión y benevolencia

	7- Su inﬂexibilidad en relación con la verdad
	8- Su franqueza
	9- Su valentía


	El Imam As-Saÿÿâd (a.s.)
	Sus más elevadas virtudes
	1- Su tolerancia
	2- Su benevolencia para con la gente
	1. Su benevolencia para con sus enemigos
	2. Su súplica para sus enemigos
	3. Satisfacer las necesidades de la gente

	3- Su generosidad
	1. Con Muhammad Ibn Usâmah
	2. Alimentar en forma colectiva
	3. Sustentar a cien familias

	4- Sus limosnas
	1. Dar en caridad su propia ropa
	2. Dar en caridad lo que más le gustaba
	3. Dar en caridad la mitad de sus bienes
	4. Dar caridad en secreto

	5- Su paciencia
	6- Su dignidad y su rechazo a la opresión
	7- Su valentía
	8- Estar exento de egoísmo
	9- Su desapego de lo mundano
	10- Su contrición a Dios
	Su súplica para ampararse en Dios
	Su entrega a Dios
	Su súplica sobre “las más nobles cualidades morales”



	El Imam Al-Bâqir (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	1- La continua benevolencia
	2- La buena acción
	3- Corresponder lo bueno con la benevolencia
	4- Tratar a la gente del mejor modo
	5- El rostro afable
	6- Satisfacer las necesidades de la gente
	7- Fortalecer los vínculos de parentesco
	8- El afecto hacia los huérfanos
	9- Las más nobles virtudes morales

	Los vicios morales
	1- La soberbia
	2- La hipocresía
	3- La maledicencia y la calumnia
	4- La vanidad
	5- La ira
	6- Los atributos execrados

	Sus más elevadas virtudes
	1- Su tolerancia
	2- Su paciencia
	3- Su desapego
	4- Su generosidad y magnanimidad
	5- Honrar a los pobres
	6- Su vínculo con los pobres de Medina
	7- Su contrición a Dios


	El Imam As-Sâdiq (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	1- La tolerancia
	2- La humildad
	3- El buen carácter
	4- El pudor y el recato
	5- La templanza
	6- La beneﬁcencia
	7- La benevolencia
	8- La compasión
	9- La generosidad
	10- La fuerza y la determinación
	11- El sometimiento a la verdad
	12- La veracidad y cumplir con lo depositado en conﬁanza
	13- Cerciorarse de los asuntos
	14- Encomendarse a Dios
	15- Cualidades de los profetas
	16- Atributos sublimes
	17- Los atributos del creyente
	18- Diez cualidades destacadas entre las virtudes

	Los vicios morales
	1- El rencor
	2- La envidia
	3- La vanidad
	4- La soberbia
	5- La codicia
	6- La avaricia
	7- La ambición mundanal
	8- El embelesamiento por lo mundano
	9- La ira
	10- La hipocresía
	11- La necedad
	12- La maledicencia
	13- La murmuración
	14- Alegrarse por el mal ajeno
	15- La disputa y la polémica
	16- La calumnia
	17- La trasgresión
	18- La opresión
	19- La ostentación
	20- La traición
	21- El engaño y el fraude
	22- El fanatismo
	23- El pesimismo
	24- El desgano y la preocupación
	25- La holgazanería
	26- La humillación
	27- La mentira
	28- La rebeldía hacia los padres
	29- Ignorar la benevolencia realizada

	Sus más elevadas virtudes
	1- Su humildad
	2- Su paciencia
	3- Su generosidad
	4- Sus limosnas en secreto
	5- La manera en que honraba a los huéspedes
	6- Su contrición a Dios


	El Imam Al-Kâdzim (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	1- Anteponer la verdad
	2- Decir lo bueno
	3- Auxiliar al que solicita ayuda
	4- Ser indulgente y promover la reconciliación
	5- Ser buen vecino
	6- Visitar a los hermanos
	7- Agradecer las mercedes divinas
	8- Evaluarse a sí mismo
	9- Pedir consejo
	10- Estar satisfecho con lo decretado por Dios, Gloriﬁcado Sea
	11- La paciencia
	12- El temor a Dios
	13- Instruirse en la religión
	14- Juntarse con los sabios
	15- Recomendaciones ediﬁcantes
	16- Prevenir sobre la holgazanería
	17- La moderación

	Sus más elevadas virtudes
	1- Su tolerancia
	2- Su generosidad y magnanimidad
	A. Muhammad Al-Bakrî
	B. Un esclavo africano
	C.- ‘Îsâ Ibn Muhammad
	D. Un pobre
	E. Las limosnas en secreto
	F. Alimentar a la gente de forma colectiva

	3- Su desapego
	4- Su benevolencia para con la gente
	5- Su práctica de liberar esclavos
	6- Su contrición a Dios
	1. Su llanto por temor a Dios, Gloriﬁcado Sea
	2. Sus profusas prosternaciones a Dios, Gloriﬁcado Sea
	3. Su pasión por la adoración a Dios
	4. La prisión y su súplica por una entera dedicación a la adoración



	El Imam Ar-Ridâ (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	1- La humildad
	2- Las mejores personas
	3- Sonreír frente al creyente
	4- Ser afectuoso con la gente
	5- El trato igualitario en el Islam
	6- Lo mejor del intelecto
	7- La reﬂexión en lo relacionado a Dios, Gloriﬁcado Sea
	8- Evaluarse a sí mismo
	9- La integridad del intelecto
	10- Un consejo del Imam (a.s.)
	11- Agradecer al benefactor
	12- Distinguidas virtudes
	13- Fortalecer los vínculos de parentesco
	14- Asistir al débil
	15- Aliviar a un creyente

	Sus más elevadas virtudes
	Palabras generales sobre la moral del Imam (a.s.)
	Reseñas de sus virtudes

	1- Su desapego
	2- Su magnanimidad
	3- Su hospitalidad
	4- Su hábito de liberar esclavos
	5- Su benevolencia para con los esclavos
	6- Su contrición a Dios
	Reseñas de sus súplicas



	El Imam Al-Ÿawâd (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	1- Las mejores virtudes
	2- Solventar las necesidades de la gente
	3- La realización de las buenas acciones
	4- Las cualidades que acarrean el afecto
	5- Las nobles cualidades
	6- La innovación en la religión y la codicia
	7- El insulto y la impetuosidad
	8- La piedad y el saber
	9- Lo que necesita el creyente
	10- La conﬁanza en Dios
	11- Ser autosuﬁciente a través de Dios
	12- Proponerse a Dios con los corazones

	Sus más elevadas virtudes
	1- Su benevolencia para con la gente
	2- Su solidaridad para con la gente
	3- Su generosidad y magnanimidad
	4- Su benevolencia con los animales
	5- Su desapego
	6- Su contrición a Dios
	Ejemplos de sus súplicas


	El Imam Al-Hâdî (a.s.)
	Las más elevadas virtudes
	1- La tolerancia
	2- Lo bueno
	3- Un consejo del Imam (a.s.) a Al-Mutawakkil
	4- La vida mundanal es un mercado

	Los vicios morales
	1- El mal carácter
	2- La adulación
	3- La mezquindad y la codicia
	4- La envidia y la petulancia
	5- La vanidad
	6- Mezclarse con malvados
	7- Las inclinaciones corruptas
	8- La ignorancia y la avaricia

	Sus más elevadas virtudes
	1- Honrar a los sabios
	2- Su advertencia respecto a las reuniones de muchos que alegan ser sufíes
	3- Brindar orientación
	4- Su trabajo
	5- Su generosidad
	6- Su desapego de lo mundano
	7- Su paciencia
	8- Su contrición a Dios, Gloriﬁcado Sea
	Sus súplicas y letanías a Dios, Gloriﬁcado Sea
	Respuesta a la súplica del Imam (a.s.)



	El Imam Al-‘Askarî (a.s.)
	[Una carta general]
	Una carta general
	Valiosos consejos
	Prevenir acerca de la hipocresía
	La ira

	Sus más elevadas virtudes
	1- Su tolerancia
	2- Su fuerza de voluntad
	3- Su generosidad
	4- Su elevada moral
	5- Su contrición a Dios, Gloriﬁcado Sea
	Su rezo
	Su súplica durante el qunût del rezo
	Otra súplica que realizaba en su qunût



	El Imam Al-Mahdî (a.s.)
	Sus más elevadas virtudes
	1- Su paciencia
	2- Su desapego
	3- Su valentía
	4- Su ﬁrmeza en la Verdad
	5- Su generosidad
	6- Su contrición a Dios, Gloriﬁcado Sea
	Su súplica en el qunût del rezo
	Otra súplica que realizaba en su qunût
	Su súplica por los musulmanes
	Su súplica por los creyentes
	Su súplica por los shias




