Problemes Moraux et Psychologiques



Problemes Moraux et
Psychologiques

Sayyid Mujtaba Musavi Lari

Al-Islam.org




Author(s):

Sayyid Mujtaba Musavi Lari [1]

Dans cet ouvrage, Sayyed Musavi Lari traite des raisons pour laquelle certaines personnes, malgré tous
les moyens a leurs dispositions pour étre heureux, vivent une existence tourmentée en raison de
problemes psychologiques et sociaux. Outre explorer les causes de ces problemes du point de vue de la
science psychologique et psychiatrique moderne actuels, cet ouvrage donne une perspective islamique

et propose des solutions pour améliorer la condition humaine.

Get PDF [2] Get EPUB [3] Get MOBI [4]

Avant-Propos

Tout homme dans ce monde aspire au bonheur, et a la sérénité et se déméne nuit et jour sans relache
pour concrétiser cette aspiration. Dans cette vie qui n’est pas sans rappeler un champ de bataille, il
poursuit son effort jusqu’a I'extrémité de sa force, dans I'espoir gu’un jour le bonheur vienne étendre ses
ailes protectrices au-dessus de sa téte, et qu’a son ombre, il puisse couler quelque moment de joie loin

du vacarme et des soucis.

Mais malheureusement la plupart des individus qui ont apparemment tous les moyens pour vivre dans la
satisfaction totale, sont voués a I'agitation et aux tourments pour des raisons obscures. Le bonheur leur
apparait comme une chose impossible, et la vie comme une chute inexorable vers 'anéantissement et

le chaos.

Ce tourment et ce sentiment d’échec sont di au fait que ces gens-la préferent lillusion a la réalité. Et
gu’ils ne se servent pas de la lumiére de l'intelligence pour dissiper les ténébres. Lillusion voile leur

esprit avec ses faux éclats, et les jette en pature aux coups du sort.

Leurs vils desseins, leurs désirs immodérés, les conduisent a une impasse dangereuse, a des périls

effroyables et annihilateurs.

L’homme, ce phénoméne composé de deux forces: mécanique et psychique, est le bien le plus précieux

de I'existence.

En plus de sa dimension matérielle dont il partage les contingences avec I'espéce animale, il a aussi des

besoins spécifiques dont la concrétisation le ménerait a la phase finale de sa perfection.

Le développement de 'une de ces deux capacités dépendra de sa volonté et de son choix.


https://www.al-islam.org/person/sayyid-mujtaba-musavi-lari
https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/38740
https://www.al-islam.org/printepub/book/export/html/38740
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/38740

Le progrés de la science et de la technologie a radicalement bouleversé le mode de vie.

L’essor des techniques et I'évolution stupéfiante de toutes les disciplines, ont facilité la solution des
problémes, et ont fait de 'ensemble du globe terrestre, depuis les fonds des mers jusqu’a I'espace
sidéral, le champ d’exploration de ’homme.

Parallelement a ce progrés scientifique, et a la préoccupation matérielle croissante, nous assistons a
une secousse des bases de la foi et de la piété. Une série de désordres a vu le jour dans les différents
organes de la société, et les statistiques relatives a la criminalité, a la délinquance et a la dépravation

morale, ont atteint des chiffres alarmants.

Les facteurs de réforme et de changement ont cédé le pas devant cette vague, et ce qui reste de force

morale se consume dans 'obéissance au soi impérieux, dans la licence et le vice.

Nous assistons aujourd’hui a la suprématie de I'«avoir» sur I'«étre», du bien matériel sur la vertu, le bien
]

tout court.

L’humanité est équipée de la science alors que I'ange gardien de la vertu qui devait la préserver de
I'égarement est foulé aux pieds par les forces démoniaques des passions et de la concupiscence, et les

sentiments humains ne tarderont pas a connaitre le méme sort.

Le mensonge, la cupidité, 'hypocrisie, I'iniquité, 'ambition et tous les autres vices qui constituent chacun
un frein a 'accomplissement et au bonheur de ’homme, I'enserrent de toutes parts, et polluent son

ambiance.

La disparition des liens de l'unité, les inquiétudes individuelles ou sociales, en un mot les causes du
malheur et de la souffrance, procédent de la dégradation des valeurs morales et de la perte du sens de

la vertu.

C’est une réalité amére que si I'on 6tait a 'hnomme d’aujourd’hui son pouvoir sur la matiére, il perdrait
tout point d’appui dans ce vaste univers, et serait envahi par le spectre du désespoir, perdant toute

résistance spirituelle, devant la moindre contrainte.

Les savants moralistes et les psychologues sont persuadés que lorsque les vertus et les qualités
morales excellentes se manifestent en ’'hnomme et que ce dernier arrive a créer un équilibre dans son

coeur et sa raison, il se réalise dans toute sa plénitude.

Ce sont les potentialités morales et spirituelles qui prémunissent contre le déséquilibre, et élevent

’hnomme au sommet de la grandeur, et de la perfection.

Les personnalités qui ont émergé dans les diverses sociétés et dont les noms sont inscrits en lettres d’or

dans I'Histoire, ont toutes été d’un caractére moral impeccable.



Une société sans «armement moral» et non régie par les principes humanistes est inapte a se perpétuer

et a survivre.

La mort des grandes civilisations,et 'effacement des grandes nations ne sont pas seulement le résultat
d’un marasme économique; leur chute a été entrainée et précipitée par la perte de leur énergie
spirituelle. Car I’ébranlement des fondations morales est bien plus grave et plus destructeur pour une

société, qu’un tremblement de terre.

Les lois et institutions d’origine humaine n’on tjamais pu imprégner les profondeurs de I'ame, ni cimenter

les peuples et les différentes races dans une unité durable.

Etant donné que le savoir humain est limité, que sa connaissance des liens des phénomenes de la
nature est incompléte et qu’il est sans cesse sous l'influence de multiples paramétres imprévisibles, les
lois et les institutions en question, fruit de la pensée positive, se sont révélées impuissantes a réunir les

conditions pluridimensionnelles du bonheur de 'homme.

Elles sont empreintes d’un caractére transitoire, et varient au rythme des changements affectant la

forme et le fond de la société.

Ces malheurs et ces différents méfaits qui s’étendent de nos jours a ’hnumanité entiére ne sont en réalité

que le reflet de l'insuffisance des lois et institutions existantes.

Cependant la doctrine des Prophétes qui a jailli des sources sublimes de l'inspiration, et de I'éclat de la
Révélation et de lillumination, et qui repose sur la science infinie du Créateur, est a 'abri de la tempéte

du changement et de l'altération.

Grace a sa connaissance parfaite des secrets de la création et des réalités de I'existence, cette école
présente a 'hnumanité un plan infaillible pour la perfection, I'édification et 'amendement de soi. Le réle
des enseignements divins, les résultats éclatants et I'impact rapide, profond et décisif de cette force
religieuse dans I'organisation sociale est indéniable.

Tant qu’au sein des masses populaires, une disponibilité au bien et une répugnance au mal, ne se fera
pas jour, tant que chacun ne se pliera pas a la volonté générale, et tant que le sens de la responsabilité

ne sera pas ancré en chacun, toute entreprise de réforme restera ineffective.

Pour fonder une civilisation parfaite, et susciter une ambiance de sécurité et de plaisir, il n’est pas

d’autre voie que d’équiper les hommes en capital immatériel.

Outre qu’il est un moyen de s’assurer le succés dans I'au-dela, I'éternel Islam, instauré par la plus
grande et la plus vertueuse personnalité de I'Histoire, sur la base de la foi et de la piété, est aussi garant
de la prospérité et du repos dans ce monde.

L’appel de I'lslam a pour principe, de promouvoir les hommes par I'inculcation d’une série de croyances



pures et de traits éminents, qui d’aprés lui, sont a méme de conférer la qualité d’homme authentique.

L’Islam est contre 'immolation des dons pour la satisfaction des désirs et du soi impérieux. Il combat

sévérement ceux qui souillent ’honneur de ’humanité, et troublent la confiance et I'entente collective.

Une société qui regle les rapports entre ses individus, sur la base des principes islamiques, voit régner

la pureté, le calme et la sincérité dans toutes ses affaires.
La loi y est la méme pour tous.

En s’inspirant de tels facteurs de communion spirituelle, de pareils enseignements et projets
d’accomplissement, on pourrait provoquer une réforme universelle dans les habitudes et I'éducation.

Cette réforme répondrait a I'aspiration de tous les hommes, de jouir d’'un calme permanent.

Dans ce livre que le cher lecteur a sous les yeux, une série de sujets moraux ont été étudiés, une partie

en est consacrée a 'examen des enseignements précieux de I'Ethique islamique.

Bien que chaque livre traitant de morale, chaque ouvrage consacré a la sagesse pratique et tout
I'héritage des grands hommes constitue un trésor inestimable, nous avons jugé qu'’il n’était pas sans
intérét d’aborder le méme sujet sous un angle plus concret, et avec un style plus facile a comprendre

par un plus grand nombre.

Car les ouvrages anciens ne sont pas en régle générale a la portée du lecteur moyen, et leur aspect

académique et théorique en restreint la lecture aux spécialistes.

L’auteur s’est attaché a traiter les sujets de la morale de facon accessible, sans recourir a une
terminologie spécialisée ou a des concepts hermétiques pour le lecteur moyen. Il établit a chaque fois
gu’il le juge nécessaire, un lien entre le probléme moral et son pendant psychologique ou pédagogique,
par une analyse scientifique, exposant les théses des penseurs occidentaux et les confrontant avec les
textes religieux et traditionnels, et les paroles des Imams qui ont précédé de plus de 13 siécles, celles

des savants modernes.

Il est a propos que jajoute ici un point pour rappeler qu’une partie de ce livre avait été publiée
séparément dans la revue «Maktabé Islam» (La doctrine de I'lslam) paraissant a Ghom.

Nous formons le voeu que Dieu nous accorde I'aptitude de nous conformer aux recommandations,
exhortations et orientations des grands hommes de I'lslam et des savants en science morale, et que
nous frayions ainsi la voie a notre propre réforme, a notre libération du joug des instincts destructifs pour

vivre paisiblement dans la félicité.

Seyed Mojtaba Moussavi Lari.
Ghom
Farvardin 1345-Mars 1966



Le Mauvais Caractere

La valeur de I'amitié et de I'affection

L’amour est I'un des sentiments naturels de ’lhomme. C’est ainsi que nous constatons en ce dernier,
I'existence d’une force secréte l'incitant a s’attacher aux autres. On ne peut combattre cette tendance
naturelle, et il est impérieux que ce besoin inné soit satisfait. Tout individu s’emploie de ce fait a établir

des relations fraternelles avec ses semblables pour susciter leur affection et se lier avec eux.

L’amitié est source de sérénité et 'une des meilleures jouissances spirituelles, qui, une fois née se

renforce et s’épanouit de jour en jour, et qu’aucune autre chose n’égale en prix.
La douleur de la solitude et de I'exil, et I'éloignement des chers sont le pire des tourments.

Si I'affection n’unissait pas les coeurs des hommes, ils seraient livrés a 'inquiétude et au tourment, et
leur existence deviendrait infernale. C’est ce qui a fait dire a un savant que le secret du bonheur réside
en des rapports avec autrui régis par la fraternité et non I'inimitié, et quiconque se montre incapable de

vivre dans 'amour de ses semblables ne peut pas vivre sans souci et agitation.

Les relations des individus, qui sont fondées sur les sentiments et 'amitié réelle sont a tous points de

vue les meilleures pour la société.

La meilleure union de deux ames est celle qui procéde de leur attraction réciproque par 'amour, sur

lequel s’édifie le bonheur complet.

Pour assurer la permanence des liens de I'amitié, il faut écarter les facteurs de division, et s’empresser

de répondre aux bons sentiments des autres.

La plus précieuse des amitiés est sans doute celle qui n’est pas tributaire des intéréts personnels, celle
dans laquelle le sentiment de fraternité demeure vivace, et qui peut satisfaire 'ame éprise de chaleur et

d’amitié.

Une amitié fidéle doit rester invulnérable aux coups du sort, et doit demeurer constante en toutes
circonstances, préte a apporter soutien au coeur de 'ami en proie a I'anxiété, et y déverser espoir et

sérénité.

On ne peut compter sur 'amitié des autres ni vivre a 'ombre de leur affection, si notre coeur n’est pas

débordant d’amour a leur égard. Un sage a dit:

«Notre vie est semblable a une région montagneuse ou ’'homme entend se répercuter les échos de son

appel. Celui dont le coeur est plein d’amour pour autrui, ne peut recevoir gu’amitié et fidélité.»



Notre vie matérielle est certes fondée sur 'échange et nous ne pouvons dire gu’il devrait en étre de
méme pour notre vie spirituelle. Mais comment pourrait-on attendre d’autrui qu’il témoigne de fidélité a
notre égard quand nous sommes nous-mémes inconstants? Comment exiger d’eux un amour sans faille

alors que le nétre est fragile?

La fréquentation de nos semblables serait source de souffrance et d’amertume, si elle était dépourvue
d’amour réciproque. Si le spectre de I'ostentation faisait planer son ombre sur les coeurs et sur
I'existence des hommes, si 'obséquiosité tenait lieu de sincérité et de pureté, et si encore 'amitié
authentique était sacrifiée a 'autel de la société, les sentiments s’affaibliraient et la société en question

perdrait I'esprit de solidarité.

Sans doute, dans vos relations sociales, vous est-il arrivé de rencontrer des personnes chez lesquelles
vous n'avez décelé, nul sentiment d’amitié et nulle affection, mais qui ont pu se donner 'apparence du
contraire. Et trés souvent, il vous a été donné de percer le masque de leur hypocrisie et d’en voir toute

la laideur.

L’une des conditions du bonheur, et qui est aussi une des voies de I'édification de I'esprit est d’établir
des relations amicales avec les hommes de bien. A leur c6té, les esprits s’épanouissent et s’élevent
vers les hauts sommets de la piété et de la vertu. Il importe par conséquent de faire preuve de
perspicacité dans le choix de ses amis, et ce serait une erreur que de se lier avec une personne dont on

n'est pas assuré de la pureté et de l'intégrité.

Le mauvais caractére est répugnant

Il existe des défauts moraux et des habitudes inconvenantes qui secouent gravement les fondements de
'amour au point d’en rompre les attaches. L’homme doté d’'un mauvais caractére, et qui se montre

asocial voit se dresser entre lui-méme et les autres un mur qui le rend aveugle a la lumiére de I'amour.
Le mauvais caractere réduit la valeur de ’'hnomme, et détruit son bonheur et sa paix intérieure.

Tout le monde fuit ’'homme ayant mauvais caractére car on souffre toujours de la présence d’un étre au

caractere incompatible avec le nétre, et qui ne nous est d’aucun apport moral.

Sans son mauvais caractéere, un tel homme aurait pu jouir de nombreuses possibilités présentes en lui

pour progresser dans la vie.

Si I'on veut établir des liens avec nos semblables, nous devons au préalable acquérir certaines
connaissances de I'art du savoir-vivre avec autrui, puis tacher de les mettre en application, sans quoi

'on demeurerait toujours en marge de la société.

Faire preuve d’un bon caractére est la premiére condition du bonheur parmi les hommes; il est un

facteur de 'accomplissement de la personnalité car il permet a ’'homme de tirer profit de toutes ses



qualités potentielles, et posséde un impact profond sur la vie sociale; aucune autre qualité humaine

n’égale le bon caractére en force d’attraction des autres et potentialité affective.

L’homme doté d’une telle qualité sublime ne présente jamais aux autres un visage renfrogné trahissant
ses difficultés, mais s’efforce en permanence de créer autour de lui une ambiance de joie et de travail
qui atténue les peines des gens, tout en conservant le calme en dépit des peines de la vie, et parvient

grace a ce calme au succes et a surmonter tout obstacle.

Le bon caractére est le facteur ayant I'impact le plus déterminant et le plus puissant sur la réussite
sociale des individus. Inutile de dire que la promotion d’une société commerciale par exemple dépend

en grande partie du bon caractere ses employés.

Le directeur d’'une entreprise quelconque, s’il jouit d’un bon caractére, attirerait une bonne clientéle pour

peu qu’il déploie une activité suffisante.
Hafiz de Chiraz, le grand poéte iranien dit en substance:

«Oppose-leur ton bon caractére et tu en feras des amis, ’lhomme intelligent ne chasse que par ce

moyen.»

La gentillesse est la clef de I'attirance, et le mauvais caractére n’entraine que I'antipathie. En examinant
plus attentivement nos relations, nous voyons pourquoi certains de nos amis nous sont plus intimes que

d’autres.
Un intellectuel occidental relate son expérience personnelle a ce sujet:

«J’avais décidé de vérifier en moi- méme le pouvoir de la gaieté et de la bonne humeur, alors que je me
trouvais depuis quelque temps, abattu et triste. J’avais remarqué souvent que la douceur et le
dynamisme des gens que je rencontrais se transmettaient a moi, et je me suis demandeé si je pouvais

moi-méme avoir par mon comportement une telle influence sur les autres.

Je ne cessais de me répéter cette résolution de garder toujours une apparence souriante, et je
m’efforcais de me persuader que j'étais un homme trés chanceux. Comme fruit de cette auto-
suggestion, je ressentais un soulagement, et jétais envahi d’'une joie profonde comme s'’il me poussait

des ailes, et tout autour de moi me paraissait baignant dans la félicité et 'optimisme.»

Et quand il m’arrivait de rencontrer des visages marqués par les tourments et I'agitation intérieure, j'étais

navré de ne pouvoir leur communiguer une parcelle de la lumiére qui inondait mon coeur...

J’entrai une fois dans le bureau ou je travaillais, et saluai le comptable avec un empressement dont je
n’aurais jamais fait preuve avant ma décision, quand bien méme il m’aurait sauvé la vie. Le comptable

ne put se retenir de se montrer a son tour chaleureux et affectueux, ce qui confirmait mon attente.



Le chef de la société commerciale qui m'employait était un de ces hommes qui se dévouent a leur tache
sans méme jeter un seul regard a ce qui se passe autour d’eux. Il était d’'un caractere dur. Il me
réprimanda ce jour-la au sujet de mon travail d’un ton tel quejen’aurais jamais supporté,car j’avais les
nerfs a fleur de peau, et des réactions violentes. Mais puisque j’étais résolu a garder mon calme, je lui

répondis si poliment qu’il changea d’humeur.
Cet événement était le second de la journée ou jai taché de garder une apparence gaie jusqu’au soir.

J'adoptai la méme attitude au sein de la famille chez qui jétais en pension. Le résultat en fut que je
constatais des signes d’affection et de bonté dans les visages ou ne se lisaient auparavant que froideur
et indifférence.

Aprés de nombreuses expériences, je découvris que je pouvais me redonner de I'enthousiasme et le

communiquer aussi a mon entourage.

Vous aussi, si vous adoptez la méme attitude, vous verrez s’épanouir devant vous les visages, comme
éclatent les bourgeons au printemps, vous ne saurez plus compter vos amis, et la paix et 'entente

régneront entre vous.»

Personne ne nie l'influence de cette qualité, méme quand il s’agit de s’attirer les sympathies de
'ennemi. La douce parole a des pouvoirs magiques, tant elle envoute les autres. La politesse et le

respect dans la parole jouent aussi un réle important dans la maitrise de I'ennemi.
Un écrivain occidental dit:

«Toutes les portes s’ouvrent devant I'indulgent alors que les hommes au caractére grossier et rude sont
contraints de les forcer comme des malfaiteurs. Le mieux est de faire les choses avec respect, politesse,

et considération.»

J’ajouterai que le bon caractére crée nécessairement le bonheur, et peut conduire a la perfection
lorsqu’il procéde de la sincérité et qu'’il est loin de toute préoccupation d’apparence ou d’ostentation. En
d’autres termes le sentiment d’amour doit jaillir du fond de 'ame. Car tant que la politesse et la bonté ne
feront pas partie des qualités les plus ancrées de la personnalité, elles ne sauraient mériter
considération. L’apparence seule n’est pas une preuve suffisante d’'une excellence intérieure, et de la
pureté d’intentions, car elle peut cacher un coeur souillé et obscur. Combien de Satans se cachent sous

des masques d’anges, et qui dissimulent la laideur effarante de leurs faces.

Le Prophéte de I'lslam, guide et modéle

Chacun de nous sait que le caractére parfait et la conduite digne d’éloge du Prophéte fut un des
principaux facteurs de la progression de I'lslam. Dieu attribue I'expansion de I'lslam a I'excellence du
caractere du Prophete.



Le Coran dit en effet:
«...Mais si tu étais rude, au coeur dur, ils se disperseraient autour de toi, loin...»

Le Prophete accueillait en ami tous les hommes, et son visage reflétait un amour profond et
indescriptible pour ’humanité. Il marquait une considération et une affection équitable a tous les

musulmans.

«Le Prophéte avait coutume de partager son temps entre ses compagnons, écoutant celui-ci, puis

celui-la, avec la méme sollicitude.»

Il réprouvait le mauvais caractére, et disait:

«Le mauvais caractére est funeste. Le pire d’entre vous est celui dont le caractére est le plus mauvais.»
Le Prophéte dit en une autre occasion:

«0, enfants de Abdul Mottableb, Vous ne vous attirerez pas les gens avec vos biens. Rencontrez- les

donc avec la gaieté au visage et la bienveillance.»
Anas Ibn Malik, qui fut @ son service évoque en ces termes ses traits de caractere:

«J’ai servi le Prophéte- que le salut de Dieu soit sur lui et sur sa Famille pendant dix ans. Je ne

I'entendis jamais se plaindre de moi, ni me reprocher mon acte, ni d’avoir décu son attente.»

Un bon caractére et beaucoup d’enthousiasme pour la vie, sont des facteurs favorisant la longévité.

L’Imam Sadeq, sixieme Imam des Chiites, a dit a ce sujet:
«Les bonnes oeuvres et le bon caractére créent la richesse et prolongent les ages.»
Le Dr. Sanderson dit:

«La bonne humeur est I'un des plus importants facteurs dans le traitement et la prévention des
maladies. La plupart des médicaments créent une santé artificielle et fragile tout en ayant des effets
secondaires affaiblissants, alors que la gaieté suscite des effets permanents sur 'ensemble des organes
du corps. L’enthousiasme conféere fraicheur au regard, souplesse au corps, agilité aux jambes et
douceur a la voix. Elle mobilise toute I'énergie de ’'homme. La circulation sanguine est plus rapide et la
respiration meilleure chez ’homme actif; la santé est également plus assise et plus consolidée, alors

que la maladie y est rare.»

Relevons ce point remarquable dans les propos de I'lmam Sadeq qui établit un rapprochement entre la
bonne oeuvre et le bon caractéere, en les considérant comme deux choses concourrant a la long évite.
L’ame généreuse éprouve une joie particuliere du fait de son acte. Ce qui prouve le bien fondé du

rapprochement établi par I'lmam.



Celui-ci considére cette qualité louable comme une des sources du bonheur disant:
«Le bon caractére contribue au bonheur de ’lhomme.»
Samuel Smiles dit pour sa part:

«ll est un fameux adage disant que le bon caractére et le bon tempérament influent sur le
développement et le bonheur de 'lhomme au méme titre que les forces et les prédispositions inhérentes
naturelles. En fait, le succes des individus dépend en grande partie, de leur caractére et de leur capacité

d’amour pour autrui.»

L affabilité améliore qualitativement la vie, accroit les richesses et les amis. L’Emir des Croyants, Ali-

que la paix de Dieu soit sur lui- dit:
«Le caractére bon accroit les biens, et multiplie les amis.»
Dans son livre, «L’auto-édification», Esaut Marden écrit ce qui suit:

«Je connais le directeur d’'un restaurant qui s’est enrichi et jouit d’'une bonne réputation en raison de son
bon comportement au point que les voyageurs et les touristes acceptent de faire de grands détours pour

arriver a son restaurant ou ils ont le sentiment d’étre chez eux.

Les clients y sont recus avec le sourire et la joie qu’ils ne retrouvent pas ailleurs. En outre ils
n’éprouvent pas les contraintes et la froideur inhérentes a tous les restaurants. Les employés font de
leur mieux pour créer une ambiance amicale, et a reléguer au second plan I'aspect commercial de

I'affaire.

lls ont toujours le sourire, et font montre de sollicitude et d’empressement envers leurs visiteurs. lls
suscitent en chacun de leurs clients un sentiment de rapport particulier qui 'encourage non seulement a

revenir lui-méme, mais & recommander a ses amis d’en faire autant.»

Il est clair qu’une telle attitude ne peut avoir que des effets bénéfiques sur 'accroissement de la

clientele.»
L’auteur ajoute:

«La politesse n’a jamais eu tout au long de I'histoire 'impact qu’elle a aujourd’hui. La bonté de
caractere, le pouvoir d’attraction, et I'intérét porté au bien-étre d’autrui sont aujourd’hui un capital pour

tous ceux qui recherchent bonheur et succés dans leur vie propre.»
L'Imam Sadeqg- que la paix soit sur lui- considére la bonté comme un signe de l'intelligence disant:

«L’homme dont l'intelligence est la plus compléte est celui dont le caractere est meilleur.»



Samuel Smiles écrit:

«L’histoire nous montre que les grands génies furent des hommes souriants et optimistes, ayant saisi le
sens réel de la vie. lls ont essayé d’étre eux-mémes l'incarnation de leur intelligence. Lorsqu’on
examine leurs oeuvres, on y constate avec clarté qu'ils étaient dotés d’un esprit sir, et d'une ame saine,
a travers leurs actes et leurs aspirations. Celui dont 'ame est sublime et l'intelligence achevée est
toujours gai et son comportement sert de modéle pour tous ceux qui veulent bien l'imiter aprés avoir été

touchés par la lumiere qui émane de visage.»

Le noble Prophéte de I'lslam- que la paix et les bénédictions de Dieu soient sur lui et sur ses
descendants- a dit:

«Deux choses conduiront au Paradis le plus grand nombre de ma communauté: la crainte de Dieu et le

bon caractere.»

Quiconque accepte la raison comme maitre, et aspire a mieux vivre devrait se mettre en quéte de ce
précieux capital moral. Pour se débarrasser d’'un mauvais défaut, ’'homme a besoin d’une grande
volonté entierement concentrée sur 'objectif a atteindre. La conscience des préjudices qu’il subit du fait

de son mauvais caractére devrait suffire & 'homme pour le décider a se changer.

Optimisme et candeur

La conscience tranquille

Plus qu’a toute autre chose, ’homme aspire, tout au long de sa vie, a préserver la tranquilité de sa
conscience, sans cesse mise a rude épreuve. Faire face aux difficultés de la vie, sans s’étre armé au
préalable d’'une conscience fortement établie, c’est aller tout droit a I'échec. Plus nos difficultés seront
alourdies, et plus notre besoin de paix intérieure sera grand, impérieux et profond. Nous devons donc,
dés a présent, apprendre a éviter les pieges de I'affectivité, et a nous réfugier dans la tranquilité d’ame
et la stabilité.

La quéte de l'opulence, de la puissance, de la gloire et de la jouissance est vaine si 'on espeére par elle
parvenir a la paix intérieure. Tous les efforts en ce sens seront inutiles, car la source du bonheur se

trouve en ’'hnomme lui- méme, tout comme d’ailleurs la source du malheur.

«Prétends-tu n’étre qu’un petit ver.
Alors qu’en toi se cristallise I'univers.

Ton remeéde est en toi, mais en as-tu conscience?



Et ton mal vient de toi, en as-tu clairvoyance?»
Le reméde- comme I'a dit 'Emir des Croyants- se trouve donc en ’lhomme méme.

Les ressources précieuses de l'énergie spirituelle de ’'homme sont & cet égard de loin supérieures a
celles que peut offrir la réalité objective. Toutes les conditions du bien-étre extérieur, et tous les moyens
utilisés a cette fin sont transitoires et éphémeéres, et ne pourraient jamais assurer a ’hnomme le calme
intérieur total. Seules la pensée et les qualités morales présentent u n caractére de permanence, et c’est

gréace a elles que les hommes se libérent du recours a la précarité.
Epictete, le célebre philosophe stoicien du ler siecle enseignait:

«ll faut apprendre aux hommes qu’ils ne trouveront pas le bonheur et la bonne fortune la ou ils les
cherchent aveuglément et a tatons. Le vrai bonheur n’est pas dans la force et le pouvoir. Ni Nemrod ni
Euclyos n’étaient heureux, en dépit de leur puissance exceptionnelle. La félicité n’est pas dans la
richesse et les biens incalculables. Crésus ne fut pas un homme heureux, malgré tous ses trésors et ses
coffres innombrables. Le bonheur ne saurait se concevoir dans le pouvoir et les prérogatives politiques:

les consuls romains n'en goditérent point du fait de leur vaste puissance.

Néron, Sardanapale et Agamemnon avaient coutume de pleurer et de se lamenter de leur sort,
conscients qu'ils furent d’étre les jouets des événements et des vicissitudes, alors qu’ils disposaient de
tous les avantages et de tous les privileges de leur rang. Il faut chercher le vrai bonheur en soi et dans

sa conscience.»

Reconnaissons que la résolution de beaucoup d’énigmes stupéfiantes de la nature, et la multiplication
des moyens du bien-étre a notre époque, n’ont pas suffi pour susciter 'avénement d’une vie sans
inquiétude et sans agitation. Non seulement, elles n’ont pas pu réduire les douleurs de la vie, mais elles

ont aussi ajouté a ’'humanité un train nouveau de soucis, de manies et de troubles.

Par conséquent, pour se prémunir contre les frustrations incessantes de la vie, et pour écarter le voile
obscur qui tend a envahir notre ame, nous éprouvons un besoin impérieux de pensées claires. La
pensée qui est a juste titre la plus noble de nos facultés, tout comme elle a pu conférer a ’lhomme la
suprématie sur les éléments naturels, et causer des transformations bouleversantes dans tous les

aspects de la vie, peut aussi assurer son épanouissement; de la son role fondamental.

Un esprit éclairé est une source intarissable. Il transporte 'homme a des horizons dépassant ses

préoccupations matérielles, et le fait accéder a un monde meilleur.

L’homme dont les facultés intellectuelles sont achevées et parfaites, peut résister comme un roc devant
les vicissitudes dela vie, et demeurer imperturbable aux coups du sort qui jalonnent le cours de son
existence. Pour garder sa présence d’esprit et ne pas céder a I'’émotion et aussi pour se maintenir

toujours loin des excés dans I'un ou l'autre sens, nous devons conférer a nos idées des criteres



évaluant nos comportements, nous permettant de demeurer sur la bonne voie, et de nous armer contre

le découragement et la perplexité.
Un savant occidental dit a ce propos:

«ll se peut que nous ne puissions pas trier les quelques rares individus ayant des affinités morales ou
autres avec nous, mais nous sommes libres dans le choix de nos idées. Nousjugeons comme nous
'entendons. Les contraintes et les circonstances de toutes sortes que nous percevons dans le milieu
extérieur ne pénetrent pas nos esprits pour nous contraindre a adopter des idées que nous ne voulons

pas.

Nous devons par conséquent faire nétre les pensées justes, et en repousser les défectueuses, car nous
nous dirigeons toujours vers ou nous guide notre esprit. En d’autres termes, ce sont nos idées qui nous
orientent. Ne nous permettons donc pas de penser mal; et n'occupons pas nos esprits a des choses que
nous condamnons, ou que nous regretterons en fin de compte. Ce sont de pareilles idées qui font naitre
le sentiment de déchéance et conduisent a mille malheurs. Tachons d’étre toujours en quéte de la
perfection, et non de la dégradation, et nourissons-nous d’espoirs ardents et d’objectifs sublimes. Car la
pensée saine est la clef de toute réussite et de tout bonheur.»

Les effets de I'optimisme

Tout comme l'organisme vivant est perturbé par toutes sortes de maladies, de méme il existe différents
facteurs comme les mauvais défauts et habitudes troublant le calme moral. Un esprit aussi fort soit-il ne
peut se développer sans régle morale, et 'on ne peut jouir réellement du bonheur que si notre
comportement est conforme et compatible avec nos idées. D’ou la nécessité de déraciner en soi les

défauts qui portent ombrage a notre vie, et dy semer a leur place les graines de la sérénité.

L’optimisme, la vision optimiste des choses, et la confiance en autrui, sont précisément des facteurs
concourrant a l'instauration de I'équilibre psychique, et sont des garants du bonheur et de la sérénité,
contrairement au pessimisme qui réduit l'intensité de I'activité morale. On peut comparer I'attitude
optimiste a une lumiére sous laquelle s’élargissent les horizons de vue, et s’accroit en ’homme I'amour
de la bonne oeuvre. La vie prend davantage de sens pour lui, et devient plus douce et plus attrayante.
Sonjugement des hommes sera plus avéré. Il ressentira moins la douleur sous toutes ses formes, ses

espoirs seront plus ardents, et ses rapports avec ses semblables demeureront au beau fixe.

Rien n’atténue la complexité des problémes autant que I'attitude optimiste. Celle-ci n’agit pas seulement
au moment de la satisfaction, mais permet a 'homme de garder son sang froid devant les circonstances
négatives, et de faire face a ces derniéres avec clairvoyance et espoir, de fagcon a rayonner toujours de
gaieté et d' enthousiasme.

Le besoin de conquérir la confiance d’autrui est nécessaire, et exige que 'on prenne en compte



I'importance de la bonne opinion envers les autres, cette regle jouant un réle direct dans le bonheur
individuel et collectif. Le degré de confiance regnant entre les individus indique le degré de cohésion et

de progrés social.

Quand la confiance fait totalement défaut, la société entre dans la décadence et la dégradation. La
bonne opinion entre les gens engendre la coopération, la collaboration et la confiance mutuelle. On peut
vivre dans une coexistence pacifique si les rapports sont régis par la concorde alliée a la confiance,
mais sans cette derniére et dans un climat de susceptibilité, on ne saurait parvenir a I'entente, chacun

se montrant critique envers son voisin.

Il est établi qu’une telle société ne sera société qu'au sens apparent et formel, sans effet réel utile. On a
dit a raison que la bonne opinion entre les gens est une manifestation de la foi, et rien ne peut se faire

sans la foi et I'espoir.

Plus grande sera la confiance envers les gens, et plus forte sera celle des gens envers nous. Cette loi
est vérifiée dans toute forme de société. Mais n’oublions pas qu’il y a une grande différence entre
'optimisme et la crédulité. Se faire une bonne opinion ne signifie pas se soumettre entierement a
n’importe qui, ou a obéir aux autres sans réfléchir sur leurs intentions, ou encore sans les examiner
dans leurs actes. Et partant nous n’avons pas a généraliser cette régle aux gens qui sont des

délinquants notoires.

En un mot cette régle de la bonne opinion n'est pas un principe excluant toute particularité, et n’est pas
applicable a 'ensemble des individus et en toutes circonstances. Quelle que soit notre bonne opinion
des gens, et notre volonté de ne voir dans leurs actes que la concrétisation de bonnes intentions, nous
ne devons pas en perdre de vue les conséquences et devons faire preuve de prévention et de

perspicacité.

L'lslam recommande I'optimisme

En répandant ses enseignements, la doctrine islamique a semé au plus profond des coeurs des
croyants la graine de I'optimisme et de la candeur, créant ainsi les conditions favorables a

I'épanouissement de la société.

Le noble Prophéte- que les salutations et les bénédictions de Dieu soient sur lui et sur sa Famille avait
cette qualité si développée en lui que les hypocrites y voyant une faiblesse, le lui reprochérent comme le

rapporte le Coran:

«Et il y a parmi eux ceux qui tourmentent le Prophéte et disent: ‘Il est tout oreille’, Dis: ‘Tout oreille au

bien pour vous, il croit en Dieu, et fait créance aux croyants’...»

L’Islam enjoint aux musulmans de faire régner la bonne opinion entre eux, les uns envers les autres, et

a considérer leurs actes respectifs, d’abord comme des actes guidés par la bonne intention, ou du moins



a les supposer tels. Nul n’a le droit de mésinterpréter I'attitude d’'un musulman a moins d’avoir des

raisons ou des témoins a preuve.
L’Emir des Croyants, Ali- que la paix de Dieu soit sur lui- a dit:

«Tiens les actes de ton frére pour bons, jusqu' & ce que te vienne la preuve de ce qui t'en rendais
perplexe. Et ne pense pas en mal d’une parole sortie de la bouche de ton frére, quand tu peux lui

trouver une bonne interprétation.»

La bonne opinion a I'égard d’autrui attire amitié et affection.

Les Imams de I'lslam, Ali a leur téte, ont évoqué, en différents termes, cette qualité disant par example:
«Quiconque se fait une bonne opinion des gens, gagne leur coeur.»

Le docteur Marden dit:

«Quand vous rencontrez quelqu’un, tachez de ne voir en lui que les bons cétés, ses bonnes qualités
morales et psychologiques, puis essayez de grossir a vos yeux ce que vous lui trouvez de belles
qualités. Si vous arrivez a garder ce conseil en téte, vous vivrez une vie sans nuage, et vous verrez que

chacun essaiera de vous plaire et de chercher votre satisfaction, et de s’attirer votre amitié.»

L’influence exercée par la bonne opinion et I'optimisme est telle qu’elle peut s’étendre méme aux
pensées et actes des corrompus. Elle est en somme capable de préparer le terrain a une réforme de

ces derniers.

L’Imam Ali dit:

«La bonne opinion préserve du péché.»

Dale Carnegie nous apporte le témoignage suivant a ce propos:

«J’eus récemment un entretien avec I'un des directeurs des , Exchange Buffets', groupe de vingt-six
restaurants qui fonctionnent d’aprés un systéme spécial, le’systéme de I'honneur. Dans ces
établissements, dont la fondation remonte a 1885, on ne présente jamais d’addition aux clients. Vous
commandez ce que vous voulez. vous consommez, faites votre compte vous méme et réglez a la caisse
en partant. Pas de contréle. pas de fche, rien. «Mais vous avez bien quelques surveillants?» m’écriai-je.
stupéfait. «Vous ne pouvez pas étre slrs de tous vos clients!»’- Nous ne surveillons rien du tout, me dit
le directeur. Peut- étre y a-t-il des resquilleurs nous l'ignorons. Mais nous savons que notre systéme a
du bon, sinon il nous e(t été bien difficile de faire prospérer notre entreprise pendant plus d’'un demi-
siecle.” Aux «Exchange Buffets» chacun se sent traité en honnéte homme, en homme d’honneur. Aussi,

tous- riches, pauvres, voleurs ou mendiants- veulent mériter la confiance qu’on leur témoigne.»

«Si vous avez affaire a une fripouille, disait encore Mr. Lawes, directeur du pénitencier de Sing Sing, et



autorité en la matiere, s’il en fut, si vous avez affaire a une fripouille, vous n’avez qu’'un moyen d’en tirer
quelque chose de bon: feignez d’avoir confiance en lui, traitez- la comme un honnéte et respectable
citoyen, admettez d’emblée qu’il est loyal, «régulier». Il sera si flatté de votre confiance qu'’il essaiera

peut- étre de la mériter.»’
Gilbert Robin dit pour sa part:

«Ayez confiance en les enfants, je veux dire comportez- vous a leur égard comme envers des innocents
purs. Oubliez leur passé, et effacez de votre mémoire toutes leurs mauvaises actions. Essayez méme
de confier des responsabilités- fussent- elles au- dessus de leurs capacités- a des enfants qui ne
respectent pas les régles d’hygiéne ou de la morale, a ceux qui fuient la maison ou leur devoir. Plus
encore, faites de sorte que 'accomplissement de ces nouvelles responsabilités leur inspire le sentiment
de s’étre améliorés et d’en étre dignes. On peut ainsi aplanir la voie a la réforme des personnes en leur
faisant confiance et en ayant un comportement respectueux envers elles. La plupart des actes
blamables sont des réactions destinées a combler un vide ressenti par leur auteur. Cyril Bert préconisait
de trés bonnes méthodes pour lutter contre les mauvaises tendances, disant qu’il fallait confier des
sommes d'argent en dép6t a des enfants habitués aux larcins, et des taches physiques plaisantes aux

enfants désoeuvrés et négligents.»

L’optimisme est une garantie de sérénité. L’Emir des Croyants dit:

«La bonne opinion est source de calme pour le coeur, et de pureté pour la foi.»
Elle atténue les douleurs et 'amertume de la vie.

«... elle allege le malheur.»

Le docteur Marden dit:

«Rien n’enjolive a nos yeux la vie, n’efface la douleur, et ne nous aplanit la voie du succés autant que
'optimisme et la bonne opinion envers autrui. Evitez les pensées douloureuses tout comme les maladies
et leurs graves conséquences, Aérez votre esprit par des pensées joyeuses et tdchez de vous délivrer

des préjugés,»

Les musulmans doivent avoir entre eux des rapports dénués de toute facheuse arriere- pensée les uns
envers les autres. L'Imam Ali recommandait aux Croyants de penser toujours en bien de leurs fréres, et

d’agir de facon a ne pas décevoir cette attente chez eux et a ne pas tomber sous leur médisance:
«Ne décois pas I'attente de celui qui te crédite d’'une bonne opinion,»
Ali- que la paix de Dieu soit sur lui-, continue ainsi:

«La conjecture de 'homme est le critére de son intelligence, et ses actes sont les témoins les plus



authentiques de son tréfond,»

Celui qui se fait une mauvaise opinion des gens, en subit les conséquences lui- méme. Pour cette
raison, I'lmam a fait de la bonne opinion du musulman envers son frere en Dieu, une preuve de sa

capacité spirituelle, en disant:

«Celui qui dément une mauvaise opinion envers son frére ou s’en garde lui- méme préservera son

esprit et calmera son coeur.»
Samuel Smiles dit:

«ll a été prouvé que 'homme doté d’une nature puissante et de la grandeur d’ame, est naturellement
souriant, et porté a la bonté, et a un caractére avenant et bienveillant en toute chose et toute personne.
Les personnes sages, distinguent derriére tout nuage noir et épais, un soleil éclairant et lumineux, et
derriére toute épreuve et tout malheur, ils devinent un bonheur qu'ils s'emploient a réaliser. lis tirent un
supplément de force de toute douleur et de toute catastrophe, et puisent davantage de courage, de
savoir et de connaissance de toute affliction et tristesse. Une nature comme celle- ci connait sirement
le bonheur, et il est juste qu’on I'envie, car elle confére au visage une lumiére et un sourire permanents.

Leurs coeurs débordent de clarté, et tout se présente a leurs yeux en toute netteté, beau et attrayant.»

L'Imam Jaafar Sadeq 6e Imam du chiisme fait de la bonne opinion un droit mutuel des musulmans entre

eux.
«Le Croyant a droit que son frére croyant... ne le démente pas.» dit-il dans un long hadith.

La foi est assGrement le facteur favorisant le plus I'optimisme. Si tous les hommes partageaient la méme
foi, il aurait été naturel qu’ils eussent confiance les uns envers les autres. C’est la perte de la foi qui est
le mal funeste qui corrompt en ’'homme sa confiance dans les autres et le rend susceptible a leur égard.
Le croyant s'appuie sur cette force absolue quand il ressent une faiblesse ou une incapacité. Il implore le
secours de Dieu, source de toute force pour surmonter les difficultés. Ce qui a sur la formation de son

esprit un impact profond.

Le pessimisme

Les points clairs et obscurs de la vie

La vie est un amalgame de bien- étre et de malaise, chacun s’en faisant son lot tout au long des jours
limités qui lui sont prescrits. Chaque homme recoit sa part en proportion plus ou moins chanceuse,

déterminant le type de vie qui sera son destin, heureuse ou douloureuse, selon une loi implacable.



Nous ne pouvons changer en rien cette regle, ou la rendre conforme a nos voeux. Mais aprés avoir
accepté cette réalité de la vie, il nous est possible de concentrer notre regard sur I'aspect positif et beau
de I'existence, en écarter les formes laides et détestables, se tourner entiérement vers la majesté de
l'univers, s’absorber dans les merveilles de la création, les subtilités de la sagesse divine, et la
perfection du systéme universel. Ou bien, au contraire, choisir d’oublier les points lumineux et éclairants
de I'existence et d’en envisager les points obscurs. En un mot, chacun pourra orienter sa pensée dans

la direction qu'il veut, et se faire de la vie I'image qu'il désire.

Il faut cependant étre préparé pour faire face a ce qui entrave la voie de la vie, avec sang froid. faute de

quoi nous aurions a subir des dégéts irréparables pouvant causer notre ruine totale.

Certains s’'imaginent gu’ils auraient pu étre heureux si leur vie avait eu un cours plus fortuné, alors que
leur malheur n’est pas di aux événements, mais a la fagon dont ils interprétent chaque accident de leur
vie. Car ’homme a le pouvoir de neutraliser I'influence des facteurs externes sur lui-méme, pour

parvenir au SUcces.
Un écrivain connu a écrit ce qui suit:

«Nos pensées sont toujours empreintes d’insatisfaction. Dans tous les cas, nous nous plaignons. Se

lamenter et pleurer font partie de la nature humaine.

Nous avons été créés de telle sorte que notre existence souffre de tout ce qui contrarie le corps et
'ame; nous sommes toujours en train d’aspirer et de désirer quelque chose de nouveau. Il nous arrive
méme de ne pas savoir ce que nous voulons, et a quoi nous aspirons. Nous nous imaginons que le
bonheur a échu en lot a d’autres. Nous les envions, les convoitons et souffrons. Notre nature est pareille
a I'enfant difficile et capricieux, qui afflige notre &me de ses cris et de ses larmes, et nous n’aurons de
répit que si nous lui apprenons a observer les réalités, et a se détacher des désirs illusoires. A force de
céder a ses passions insatiables, il finit par ne plus voir que le mal, et il nous appartient de lui ouvrir les
yeux sur le bien. De lui expliquer que seuls peuvent cueillir des fleurs, ceux qui arrivent a les voir.

L’aveugle n’en récoltera que les épines.

Si nous surmontions nos irritations et nos erreurs de jugements, nous verrions qu’a toutes les époques-
méme a la nétre qui a déchu a un point si bas, qui bouleverse chaque instant completement notre vie, et
qui confond le bon et le méchant, le sain et le morbide- nous constaterions disons- nous qu’il existe

partout des belles fleurs qui invitent en tout temps, les regards perspicaces.»

Les idées exercent un impact profond dans le bonheur des hommes. Disons méme que le seul facteur

du bonheur est le degré d’intelligence et de pensée.

L’évenement qui sort de I'ordinaire peut sembler insupportable et pénible pour 'lhomme pessimiste au
point de le mettre dans un état d’abattement. Alors que I'optimiste s’en remet a Dieu devant les peines

inexorables. Il ne perd jamais sa combativité et sa résistance devant les épreuves. Ni sa contenance et



sa patience.

Ceux qui ont pris I'’habitude de se croire visés par le malheur, ne peuvent guéle vivre autrement que
dans I'affliction, 'angoisse et les ténébres. lls finiront par gaspiller I'essentiel de leur énergie, a force de
se montrer vulnérable devant la moindre épreuve. Il demeureront a jamais dans I'ignorance des dons et

des faveurs infinis qui les entourent.
Un savant a dit:

«La vie traite 'nomme comme il la traite, et agit envers lui sur la base de la réciprocité. Si tu lui souris
elle te sourit, si tu la boudes, elle te boude. Si tu te sers de ta pensée, elle te fera parvenir auprés des
gens d’esprit. Si tu es clément et véridique, elle te fera entourer de ceux qui t'aimeront et qui laisseront

s’épancher de leur coeur les trésors de 'amour et de I'affection.»

Bien qu’elles soient améres et insupportables en apparence, les douleurs ne manquent pas de féconder
les esprits et de les faire fructifier. L’énergie spirituelle se développe a un rythme surprenant quand elle
est soumise aux épreuves les plus graves. L’intelligence et 'esprit progressent par des sacrifices

successifs, des efforts constants, des dons désintéressés... vers le sommet de la perfection humaine.

Les préjudices du pessimisme

Le pessimisme est une grave affection de I'ame, entrainant beaucoup de frustrations et d’échecs et un

fléau pénible dont les traces sur la personnalité sont indélébiles.

Les peines et les différentes épreuves de la vie sont un foyer propice a I'apparition du pessimisme,

déclenchant aussi des troubles affectifs.
Le pessimisme qui s’incruste par cette voie dans les esprits y séme des ravages.

La beauté de la création ne peut pas se manifester a une personne dont le miroir de 'ame a été ternie
par la noirceur du pessimisme. Plus encore, le bonheur devient pour lui, ennui et disgrace, et du fait de
sa défnance, elle sera portée a voir dans I'action de toute personne une arriére- pensée; elle se crée
toute sorte de problémes, imaginaires et gaspille son énergie a réfléchir sur des questions qui n'ont pas

et n’auront jamais de réalité.

Tout comme l'optimiste répand I'optimisme et 'espoir autour de lui, le pessimiste transmet a son
entourage la consternation, 'abattement et le désespoir, et les frustre du flambeau qui illumine la voie

des aspirants a I'éternité.

Les effets négatifs du pessimisme ne se font pas sentir seulement au niveau psychique, mais également

au niveau somatique. lls retardent méme la guérison de certaines maladies. Un grand médecin a dit:

«Le traitement d’'un malade qui marque de la méfiance a I'égard de tout et de tous est de loin plus



difficile que d’essayer de sauver une personne qui veut se suicider en se jetant dans la mer. Donner des
médicaments a des malades souffrant d’inquiétude et d’affliction permanentes revient a verser de I'eau
dans I'huile brllante. Pour que le remede agisse, il est nécessaire que le patient présente un moral

confiant, assuré et calme.»

L’homme souffrant de la méfiance morbide, et de susceptibilité a tendance a l'isolement et a fuir
carrément les fréquentations. Dans cet état, il détruit peu a peu ses aptitudes aux progres et se
confinera a une vie morne et insatisfaisante. La susceptibilité, la méflance et la mauvaise opinion a

I'égard des gens sont des facteurs du suicide.

A quelque catégorie de la société que nous portons le regard, nous constaterons que la plupart des
propos des gens entre eux reflétent la mauvaise opinion qu’ils se font réciproquement sans raison
valable, et sans prendre la précaution de s’informer. lls portent des jugements catégoriques sur autrui,

en dépit de toute la faiblesse de leur esprit.

lls se hatent d’émettre leur opinion sans réfléchir un tant soit peu, au point que souvent leur parole
expriment plus leurs propres défauts que ceux des personnes qu’ils prétendent dénigrer. Ce grand
défaut rompt les liens de la concorde et de I'union, et fait perdre aux hommes la confiance entre eux, et

les corrompt moralement et spirituellement.

La plupart des cas d’inimitié, de colére et de rancune portant préjudice aux individus et a la société,
résultent de la susceptibilité et de la mauvaise opinion a I'égard d’autrui. Ce défaut s’insinue dans toutes
les couches de la société et se retrouve méme chez les hommes de science et les penseurs. De grands
savants ont tout au long de I'histoire été victimes de ce défaut qui leur a fait commettre des erreurs
irréparables. Et plutét que de servir la société, ils ont oeuvré a la rendre plus confuse, lui infusant leur

poison dans les artéres.

Certains ont été effrayés par la perspective de I'explosion démographique, de la pauvreté et de la
misere, au point de déclarer licite tout ce qui pourrait réduire la présence humaine comme les guerres,
I'assassinat. Si tous les hommes se laissaient persuader par de telles idées, il N’y aurait plus sur terre de

vestige de civilisation.

Un philosophe pessimiste- type fut Aboul Ala al Maari. Il ne voyait rien d'autre dans la vie que douleur et
chatiment, et recommandait aux hommes de ne pas se marier et de ne pas se reproduire, afin de cesser
le cycle des chatiments des générations. Dans son testament, il demandait que I'on gravat les vers

suivants, sur sa tombe:

«Tel est le crime que commit mon pére envers moi,je meurs pour ma, part sans avoir nui a personne!»



La lutte de I'lslam contre le pessimisme

Le noble Coran a déclaré explicitement que la mauvaise opinion fait partie des péchés et a mis en garde

les musulmans contre ce défaut dans ce verset:
«Ho, les Croyants! Evitez de trop conjecturer, oui, une partie de la conjecture est péché.»
L’Islam interdit aux gens de soupgonner sans raison valable leurs prochains:

«Sont illicites au musulman, le sang de son fréere musulman, ses biens, et la mauvaise opinion a son

égard.»

Tout comme il défend le transfert d’'un bien d’une personne a une autre sans preuve suffisante, il ne
tolére pas que I'on pense en mal des gens, qu’on les accuse de tous les défauts avant méme qu’on ait

établi les preuves irréfutables.
L’Emir des Croyants, Ali- que le salut de Dieu soit sur lui- a dit:
«ll n’est pas juste de détruire la confiance par la suspicion.»

Puis il met éloquemment en évidence les dommages que peut causer cette mauvaise habitude envers

autrui, en disant:
«Garde- toi de la conjecture, car elle altére le culte, et alourdit la charge du péché.»
Il conclut en ces termes:

«La mauvaise opinion envers ’'hnomme de bien est la pire des choses et la plus laide des formes de

linjustice.»

«Celui chez qui domine la tendance a la conjecture et au soupcon détruira tous ses liens avec ses

amis.»

Outre l'effet néfaste qu’elle exerce sur celui qui en est habitué, la suspicion a aussi ses conséquences
dévastatrices sur les dispositions morales et psychologiques des autres. La victime d’'une calomnie peut

en effet étre entrainée a la déviation, a la corruption morale et au vice.
L’Imam Ali a déclaré a ce sujet:
«La mauvaise opinion bouleverse les situations, et incite aux méfaits.»

Le docteur Marden donne I'exemple de certains patrons qui soupconnent leurs domestiques d’étre- par
exemple- des voleurs, au point qu'ils finissent par le devenir. La susceptibilité, méme non exprimée par

la parole, exerce ses ravages et empoisonne I'esprit de la personne qui en est I'objet, et le conduit au



délit.
Rappelons de méme la recommandation de 'Emir des Croyants, Ali aux époux:
«Garde-toi de faire de la jalousie mal placée, car elle altére le sain, et rend suspect I»innocent.»

L’homme atteint de la susceptibilité, se prive aussi de la santé du corps et de I'esprit. L'lmam a dit

également:
«Le soupgonneux ne connait jamais le repos.»
Le docteur Alexis Carrel dit a ce propos:.

«Certaines habitudes amoindrissent la capacité de I'individu a vivre, comme par exemple la tendance a
tout critiquer et a tout soupgonner. Ces habitudes morales négatives influent sur le systeme nerveux
sympathique, et les glandes endocrines, et peuvent étre a l'origine d’un trouble fonctionnel ou

organique.»
Le docteur Marden dit:

«La susceptibilité détruit la santé, affaiblit la force morale. L’esprit équilibré n’entrevoit jamais le mal,
mais aspire toujours a rencontrer le bien; il sait que le bien est une réalité éternelle, et que le mal ne
résulte que de la faiblesse des forces bénéfiques, tout comme 'obscurité dépourvue d’essence
indépendante, n’est due qu’a 'abscence de lumiére. Cherchez toujours la lumiére! car elle élimine

'obscurité du coeur et de 'ame.»

Citons encore une parole de I'lmam Ali qui met en relief le caractére anti- social de la suspicion:
«Quiconque se montre trop susceptible, finit par redouter tout le monde.»

Le docteur Farmer dit pour sa part:

«Celui qui a peur d’exprimer ouvertement sa pensée et son point de vue, dans une réunion ol chacun
peut librement le faire, ou celui qui de peur de rencontrer ses proches sur les grandes avenues et les
lieux publics emprunte les voies secondaires et les ruelles étroites et peu fréquentées, sont tous les

deux en proie, a la susceptibilit € et au pessimisme.»

Le mauvais souvenir que I'on garde d’'un évenement ou d’une personne est aussi souvent cause de

soupgons.
«Dans le tréfond de toute personne, il existe des souvenirs qui lui répugnent.» a dit I'lmam Ali.
Une autre personnalité du monde scientifique, le docteur Helen Schachter dit:

«Les personnes qui n'ont pas confiance en elles- mémes ont une sensibilité au- dessus de la moyenne.



Un rien les fait souffrir. Le souvenir de ces souffrances s’enracine inconsciemment chez elles, et influera
sur leurs actes, leurs paroles et leurs pensées. Elles se montreront méfiantes sans en connaitre les

raisons. Car ces souvenirs sont enfouis dans leur inconscient, et ne se révélent pas facilement.

En d’autres termes, ’hnomme a naturellement tendance a fuir les souvenirs douloureux, et ne veut pas
de lui- méme se rappeler ses souffrances. Mais 'ennemi caché et rancunier ne cesse pourtant pas ses
méfaits et ses haines, et impose sa volonté a notre esprit, a notre comportement moral, au point que des
fois, nous nous étonnons de nos propres actes dénués de toute justification. Mais en approfondissant
notre recherche, nous verrons que ces comportements sont engendrés directement par les souvenirs

enfouis dans notre inconscient.»

Les gens de caractére vil s'imaginent que tous les hommes leurs sont semblables et voient se refléter

chez les autres leurs propres vices.

L’Emir des Croyants- que la paix soit sur lui- a dit que ’hnomme méchant ne pense du bien de

personne, car il voit tout le monde a son image.
Le docteur Mann, dans son ouvrage intitulé «les principes de la psychologie» écrit dans le méme sens:

«Nous entendons par projection, le mécanisme par lequel un sujet percoit comme étant dans autrui les

idées, les mobiles et les sentiments qui lui sont propres.

Cette sorte de réaction est défensive et compensatrice et se manifeste dans le but d’empécher
'angoisse. La projection est une sorte de comparaison a soi, partiquée inconscienment. Quand ce type
de défense se développe davantage, il devient morbide, et est considéré comme une maladie

psychologique.

Il se peut que cette réaction se manifeste a la suite d’un sentiment de culpabilité. Quand 'auteur

commet un acte provoquant ce sentiment, il en attribue la responsabilité a quelqu’un d’autre.»

Lors de I'Hégire, le Prophete de I'lslam arriva a Médine, venant de la Mecque. Un homme vint a lui et lui
dit:

«O Prophéte de Dieu! Les gens de ce pays sont bons et bienfaiteurs. Tu as bien fait d’émigrer vers

eux.» Le Prophéte lui répondit: «Tu as raison!».
Puis un autre homme se présenta a lui, et lui dit:
«Les gens de cette cité sont méchants, tu aurais mieux fait de ne pas venir vers eux!»

Le Propheéte Iui fnt la méme réponse qu’au premier. Quelqu’un interrogea alors le Prophéte, au sujet de

I'identité des réponses données a des paroles contradictoires. Le Prophéte lui répondit:

«Je sais ce que recéle le fond de chacun des deux. lls étaient tous deux sincéres.»



C’est a dire que chacun était sincére par rapport a ce gu’il pensait dans son tréfonds.

Il est évident que la susceptibilité et la mauvaise opinion qui sont ici objet de blame, sont celles qui
traduisent une déviation de I'esprit par habitude et persistance en elles. Ce qui est considéré comme un
péché et une infraction a la Loi divine, ce sont les préjudices causés par ces défauts a autrui.

Les conjectures et les suggestions qui ne sont pas suivies d’effets ne donnent pas lieu a la

responsabilité juridique, car elles ne dépendent pas de la volonté.

Ajoutons qu’étant donné que 'amertume des pessimistes procéde de ce défaut pernicieux, il convient

d’approfondir 'examen de cette cause et de la traiter a sa racine.

Le Mensonge

La morale et son rang dans la société

La morale est d’'une nécessité vitale pour toute société et toute communauté aspirant a la perfection.
Elle est apparue en méme temps que 'humanité et persistera tant qu’il y aura des hommes. Personne,
parmi les gens de bon sens, ne se ferait le moindre doute au sujet de son importance ou de sa
nécessité dans la préservation de I'équilibre, de la santé et du bonheur de ’hnomme. De méme son rdle
dans la consolidation des fondements de la société, ou dans la réforme de l'individu ne peut étre
contesté.

S’est-on jamais plaint de la sincérité et de la probité? Et a-t-on jamais cherché le bonheur dans le
mensonge et la forfaiture? Bref,la morale est objet de respect et de glorifncation méme dans les sociétés
nonreligieuses, qui considéerent elles aussi comme nécessaire de se plier a une série de régles et

d’impératifs catégoriques.

Tout au long de I'histoire, et malgré les différentes voies qu’elles ont respectivement empruntées, les

sociétés humaines ont toujours eu en commun des bases et des principes moraux.
Le célebre moraliste anglais Samuel Smiles dit:

«La morale est 'une des forces motrices de ce monde. Dans sa meilleure forme, elle est I'incarnation de

la nature humaine dans sa complexion la plus achevée. Elle refléte 'image la plus idéale de 'humanité.

Ceux qui sont dotés d’un talent dans un domaine quelconque de la vie s’attirent le respect et les
honneurs; et il est naturel qu’ils gagnent la confiance de tous, et deviennent des modéles d’imitation, car

leur existence accroit la beauté de ce monde, et sans eux la vie serait impossible. Bien que le don attire



également 'admiration des autres le bon caractére impose obligatoirement leur respect.

Le premier résulte de 'activité de I'esprit, et le second est un effet des pouvoirs du coeur. Et chacun sait

gue c’est le coeur qui gouverne et ordonne notre vie.

Les personnes ayant atteint au sommet de la grandeur et de la perfection sont comme des phares
éclairant la marche de 'humanité, et conduisant vers les chemins de la vertu et de la piété. Sans un
sens moral aigu, les individus d’'une société donnée ne pourraient pas progresser vers les hauteurs
quelles que soient les prérogatives et libertés politiques dont ils pourraient jouir. Il n’importe pas a une
communauté de disposer d’un territoire vaste, si elle aspire a vivre la téte haute et dans la grandeur. |I
se peut gu’une nation soit grande en population et dispose d’une vaste superficie, mais soit quand-
méme privée des conditions de la grandeur et de la perfection.

Quand la morale est absente ou corrompue dans une société, c’est le chaos qui s'impose.»

Tout le monde adhére a ces paroles du savant anglais, mais il existe un grand écart entre le savoir des
hommes et leurs actions. Au niveau de ces dernieres, ils préféerent suivre leurs instincts bestiaux plutét
que de se soumettre a la morale supérieure. lls sont toujours en quéte des plaisirs illusoires qui

recouvrent la réalité de la vie d’'un voile brumeux.

L’homme vient a la vie, pourvu d’instincts contradictoires et opposés complétement. En lui- méme se
livre un combat implacable entre le bien et le mal. Le premier pasa accomplir pour purifier la vie
humaine des qualités négatives consiste a maitriser les forces de la colere et du plaisir, qui sont les
sources de toutes les énergies animales. Il faut se garder de tout excés de ces forces si 'on veut
parvenir a la perfection, et détourner les tendances nocives qu’elles engendrent vers d’autres buts

agréables et utiles.

L’homme se sert beaucoup de ses sentiments dans la vie, mais ses sentiments Iui sont encore plus

profitables alliés a la raison.
Un psychologue a dit:

«Les sentiments humains sont comme une double réserve: celle de I'agressivité et celle de la
résistance. Toute force agressive arrivant a vaincre notre résistance, pourrait marquer notre nature et

nous imposer sa loi.

Ceux qui ont pu établir un équilibre entre leurs forces intérieures, et ont concilié leur coeur et leur raison,
sont certainement engagés sur la voie du bonheur, avec une volonté sans faille, slire du succes, et sans
faiblesse aucune. Il est vrai que les choses ont pris de nos jours une allure, un dynamisme et un
enthousiasme qu’on qualifierait d’électriques. Il est vrai aussi que I'humanité est parvenue grace a ses
facultés intellectuelles, aux profondeurs des océans et des mers.

Mais ce qui demeure au coeur de cette civilisation comme misére et révolte- noyant les hommes dans



un tourbillon de problémes et de malheurs, en faisant les jouets du sort et bouleversant ainsi tout I'ordre

social n'a d'autre cause que la déviation morale, 'abandon de la quéte de la vertu et de la spiritualité.»
Jules Romains écrit:

«Les sciences ont progressé a notre époque, mais les instincts et tendances sont demeurés a leur état
primitif. S’ils progressaient a leur tour, en harmonie avec la raison et la science, nous pourrions dire que

’'hnomme a progressé dans la civilisation, elle- méme fruit de sa pensée et de sa bonne volonté.»

Oui le sort final d’'une civilisation qui ne mettrait pas les valeurs morales au premier rang, et en
combattrait méme les principes, ne saurait étre que 'anéantissement et la perdition, du fait méme de la

loi de I'équilibre.

La persistance de la misére et de I'imperfection que I'on observe dans les société contemporaines
constitue un des aspects de la nécessité impérieuse des régles morales pour les hommes. Si les
conditions étaient réunies, ces regles insuffleraient de nouveau la vie au corps agonisant de la

civilisation et lui redonneraient des forces.

Les méfaits du mensonge

Autant la sincérité exerce des effets positifs, autant le mensonge cause d’effets répugnants. La sincérité
est une des qualités les plus remarquables, et le mensonge le pire des défauts; les deux sont
diamétralement opposés. La parole est I'interpréte du tréfonds de ’'homme. Quand il résulte de I'envie et
de I'animosité, le mensonge est I'une des formes les plus pernicieuses de la force de la colére. Quand il
nait de la convoitise ou de I'habitude, il révele I'activité des forces funestes du plaisir bouillonnant en

’lhomme.

Quand la langue est envenimée par le mensonge, et en porte les flétrissures, elle détruit ’hnonneur de
’hnomme, comme les vents d’automme dépouillent les arbres de leurs feuilles. Le mensonge fait croitre
la forfaiture, éteint la flamme de la conscience et sape les liens de I'unité et de I'entente entre les
hommes. La plupart des déviations résultent de la vanité et des paroles vides de sens des envieux et
des frustrés, qui, pour satisfaire leur égoisme camouflent la vérité derriere un voile de flatteries, et par

leurs suggestions venimeuses, arrivent a se soumettre beaucoup de crédules.

Le menteur ne se donne pas I'occasion de méditer et de réfléchir un tant soit peu; il ne pense pas aux
conséquences ultimes de son acte, croyant garder a jamais son secret alors qu’il est pris la main dans le
sac finalement trahi par ses propres erreurs et contradictions. Il devra faire face au scandale, a I'échec

et a la honte. Le proverbe iranien a bien raison de dire que: «Le menteur a la mémoire courte»!

Parmi les facteurs ayant contribué a répandre ce défaut blamable, nocif a la société, figure I'abus du

recours au «mensonge réconciliateur».



Le célebre poéte iranien Saadi conseillait:
«Un mensonge réconciliateur vaut mieux qu’une vérité qui divise.»

Beaucoup de gens, ne saisissant pas la portée véritable de cette sage parole, en profitent pour justifier
leur mensonge. Alors que ni la religion et ni la raison n’excusent qu’on cache la vérité, que dans des
conditions trés restreintes, comme lorsqu’il s’agit de sauver son honneur, sa vie ou son bien exposés a
un grave péril. Dans ces derniers cas, on peut en effet user de toutes les armes pour se défendre, mais
seulement en cas de force majeure, et I'on sait que la nécessité abolit I'interdit. Mais si nous érigeons
notre intérét personnel en critére de I'utilité publique, et que nous en faisons la régle a chaque fois que
nous éprouvons un désir quelconque, tous les mensonges seront «utiles». Comme I'a écrit un grand

écrivain:

«Tout a sa cause. On peut trouver a chaque acte des causes et des agents. Méme les criminels et les
délinquants peuvent invoquer lors de leur comparution au tribunal plusieurs prétextes pour leur crime.
Tout mensonge a en vue de satisfaire 'intérét de son auteur, en d’autres termes tout mensonge
présente aussi un coté utile et bénéfique pour quelqu'un, faute de quoi il serait une vanité, une parole
sans conséquences, et partant sans préjudice sérieux. De par sa nature ’'hnomme considére comme bien
et utile tout ce qui s’accorde avec ses désirs personnels. Et quand il les voit menacés par la franchise, il
s’'imagine pouvoir atteindre ses fins, en voilant la vérité. Il ment sans s’inquiéter outre mesure, puisque le

mensonge I'arrange mieux.»

Rappelons que le mensonge est un grand fléau. Méme si des fois il est autorisé, ce n’est pas pour sa

valeur en soi, mais en vertu de la régle qui permet de se servir du mal pour repousser le pire.

La liberté de parole est plus importante que la liberté de pensée; car une erreur dans la pensée ne nuit
gu’a son auteur, alors que la liberté de I'expression est d’un caractére général qui fait que les effets-

inconvénients et avantages- peuvent s’étendre a toute la société.
Ghazali dit:

«La faculté de parole est un don des plus précieux et des plus subtiles de la bonté divine. Bien que
petite de taille, la langue joue un réle déterminant en ce qu’elle révele la foi et I'incrédulité, points

extrémes, respectivement de la soumission ou de la rebellion de ’'homme vis a vis de son Seigneur.»
Puis il poursuit:

«Seul y trouve son salut, celui qui la retient par la religion, et qui ne la relache que lorsqu’elle Iui procure

le bien de ce monde et de 'au- dela.»

Quant aux enfants pour ne pas leur communiquer ce mauvais défaut, nous ne devons pas leur mentir
car ils ont tendance a imiter, ceux gu’ils fréquentent le plus. Si I'habitude du mensonge s’incruste dans

le foyer qui moule I'esprit de I'enfant, et que ce dernier découvre dans le comportement des parents de



la tromperie et de la fausseté, il s’en impregnera forcément et ne connaitra jamais I'nonnéteté et la

franchise.
T. Morris dit:

«L’habitude de ne dire que des vérités, de ne penser qu'a la vérité et de ne chercher que la vérité, est un

comportement que seuls possedent ceux qui y ont grandis depuis leur enfance.»

Le mensonge aux yeux de la religion

Le Coran classe le menteur explicitement parmi les gens qui n’ont pas la foi:

«Ne blasphément le mensonge, vraiment que ceux qui ne croient pas aux signes de Dieu....»
Le vrai croyant ne se souille donc pas par le mensonge.

L’Envoyé de Dieu- que la paix soit sur lui et sur ses descendants- a dit:

«Suivez la voie de la sincérité. Car elle méne au bien. Le bien conduit au Paradis. L’homme franc et

soucieux de la franchise sera inscrit auprés de Dieu comme Véridique.

Et prenez garde au mensonge! Car il conduit a la corruption, et la corruption méne a I'Enfer. Celui qui

ment et qui persiste dans le mensonge sera inscrit auprés de Dieu comme Imposteur.»

Les menteurs se reconnaissent a cette particularité qu’ils sont incrédules. Le Prophéte- que la paix de

Dieu soit sur lui et sur sa Famille a dit:

«Parmi les hommes, le véridique est celui qui ajoute foi aux paroles d’autrui avec le plus de force, et le

menteur celui qui s’acharne le plus a montrer la mauvaise foi des autres.»
Samuel Smiles dit:

Certaines gens font de leurs viles natures un critére pour juger des caractéres des autres, alors qu’en
réalité les autres sont le miroir reflétant notre état moral. Ce que nous leur trouvons en bien ou en mal

n’est en fait que le reflet de ce qui se trouve en nous- mémes. »

L’homme intégre et preux ne se laisse pas aller au mensonge, et évite toute abjection. Le menteur est
deévié du droit chemin par un état psychique profond. Pour recourir au mensonge, il faut ressentir au
fond de soi une grave faiblesse, et une servitude. Le mensonge est un refuge pour les peureux et les

laches.
L’Emir des Croyants Ali, que la paix soit sur lui a dit:

«Si les choses se rangeaient elles— mémes selon leurs affinités, la sincérité irait avec le courage, et la



couardise serait dans le méme camp que le mensonge.»
Raymond Pitch dit:

«Le mensonge est la meilleure arme de défense des faibles, et le moyen le plus rapide d’écarter le

danger.

C’est pour cette raison qu'il est trés répandu parmi les gens de couleur qui souffrent le calvaire sous le
joug de la domination des blancs. La plupart du temps, le mensonge n’est que la réaction a I'incapacité
et a 1’échec. Quand nous demandons a un enfant si c’est lui qui a touché aux bonbons, ou si c’est ui
qui a cassé le pot de fleurs, l'instinct de défense lui ferait dire non, s’il est slr qu’en reconnaissant sa

responsabilité une punition sévére lui serait infligée. »

L’Emir des Croyants Ali- que le salut de Dieu soit sur lui- a résumé les avantages de la droiture et ses

fruits en une phrase:
«L’homme sincére acquiert 3 choses: il inspire confiance, il attire 'amitié et il impose son respect.»

L'Imam Sadeq a montré que le critére de la valeur du point de vue de I'lslam, c’est la sincérité et non les

apparences et les gestes religieux, disant:

«Ne vous laissez pas leurrer par leurs priéres et leurs jelines surérogatoires, parce qu'’il se peut gu’ils ne

les accomplissent que par habitude. Mais éprouvez-les par la franchise et la dignité de confiance.»
L’Imam Ali a dit:

«Le mensonge est la pire des choses existant sur terre.»

Chez les occidentaux Samuel Smiles écrit:

«Parmi les vices moraux, et les défauts blamables, le mensonge est le plus laid, le plus pénible et le
plus condamnable. La sincérité doit étre le seul objectif de 'hnomme, dans toutes les circonstances de sa

vie; et il ne devra la sacrifier a quoi que ce soit d’autre.»

En Islam, toute entreprise de réforme repose sur la foi qui est la base du bonheur humain. Citons a ce

propos Descartes:
«La morale sans la foi est comparable a un chateau construit sur de I'argile, ou sur de la glace.»
Un autre savant dit:

«La morale sans la foi est semblable a des graines que I'on sémerait sur du roc, ou entre des ronces;
elles pourrissent et meurent. Méme dans sa meilleure forme la morale sans la foi religieuse, serait

comme un Corps sans vie.»



La religion commande a la fois au coeur et a la raison; elle est leur lieu de réconciliation. Les sentiments
religieux amortissent et atténuent la violence des sentiments matérialistes, et mettent 'hnomme a I'abri de
toutes les formes du vice. Celui qui atteint a la sérénité par la foi, trouve toujours en celle-ci un refuge et

un idéal.

L’Islam a fait de la foi et des vertus, I'étalon de la personnalité humaine, et a tout mis en oeuvre pour les
développer en ’homme. La foi est proclamée comme un garant de la véracité de la parole du
musulman, puisque son serment peut remplacer dans certains cas, la preuve matérielle, et fait valider

son témoignage devant la justice.

Il est évident que si le mensonge osait méme dans ce cas, montrer sa face hideuse, il ne serait plus a
comparer avec les petites tromperies de tous les jours dont on a déja mentionné les mauvaises

conséquences.

Le faux témoignage va plus loin gu’une simple contrevérité que le menteur pourrait qualifier de
réconciliatrice ou réparer a son aise! Il peut étre considéré comme un crime dont la gravité n’est pas

moindre que celle des autres crimes.
Le Coran, parlant de certains menteurs dit:
«...Et n’acceptez plus d’eux témoignage...»

Nous voyons alors que la gravité du péché de mensonge dépend des préjudices et des torts qu'il peut

entrainer. Un faux serment et un faux témoignage en sont les formes irrémissibles.

Le mensonge ouvre la voie a toutes les autres tares morales.L’Imam Hassan el Askari- que la paix soit

sur lui- dit:
«Tous les vices ont été rassemblés dans une maison, et I'on fit du mensonge la clef de cette maison.»

Pour rendre plus explicité cette parole, illustrons- la par une autre tradition. Un homme se rendit un jour
auprés du Prophéte de I'lslam- que la bénédiction de Dieu soit sur lui et sur sa Famille-, et lui demanda

de I'exhorter. Le Prophéte lui dit:
«Abandonne le mensonge, et arme- toi de la sincérité.» L’hnomme s’en alla, avec cette recommandation.
Plus tard, il avoua a des amis:

«Avant le jour ou le Prophéte m’éclaira de son sage conseil, j'étais embourbé dans la fange des péchés.
Mais depuis, je me suis amendé car lorsque I'on me questionnait sur une affaire, je devais soit étre franc
et avouer mon tort d’avoir commis telle ou telle turpitude, ce qui m’humiliait devant mon vis a vis, soit
mentir et me présenter comme honnéte homme, ce qui allait a 'encontre de la recommandation du

Prophéte.»



Oui, les hommes sinceéres, qui sont véridiques par la parole et les actes, vivent loin de tout regret et

frustration, I'esprit clair et 'ame en paix, indifférents et froids aux murmures de Satan.

Le réflexion sur les conséquences néfastes du mensonge, dans ce monde et dans 'au- dela est la

source des plus grandes legons pour toute homme qui aspire a vivre dans la dignité et 'honneur.
Et de fait, ces conséquences sont riches en enseignements.

La perfection authentique ne se réalise que par la morale et la foi, et sans elle on ne saurait parler de
bonheur et de félicité.

L’hypocrisie

Développons notre personnalité

La perfection de la personnalité est un des facteurs les plus importants de garantie du bonheur; elle est
aussi la parure la plus sublime dont peuvent réver les hommes. C’est elle qui confére a la vie sa

grandeur et son sens.

Les étres sont égaux au point de vue de la nature, mais ils different entre eux et se surpassent les uns
les autres par l'intelligence, la psychologie, et les qualités morales. Le degré d’équilibre de la
personnalité est ce qui distingue les hommes entre eux, détermine la valeur et le rang de chacun d’eux,

et joue un role de premier plan dans le fagonnement de notre comportement.

L’homme est venu a I'existence pour s’efforcer de cultiver et développer ses potentialités afin de se
forger son caractére, élargir ses perspectives, élever son niveau de connaissances, renforcer son ame
et parvenir ainsi a un développement complet, et en un mot étre a méme de remplir au mieux sa mission

dans ce monde.

Le but de chacun doit donc étre de se doter d’'une personnalité saine et profonde, et de se mobiliser
pour la quéte du bonheur. Plus on se sera dépensé dans ce sens, plus on aura d’espoir d’atteindre le

vrai succes.

Rien ne joue un réle aussi déterminant qu’une personnalité forte pour assurer les intéréts de soi et se

donner les moyens de faire face a I'agitation de la vie.
Schopenhauer (1788-1860) dit:

«Les différences,... dont nous avons a nous occuper sont celles que la nature elle- méme a établies



entre les hommes; d’ou I'on peut déja inférer que leur influence sur le bonheur ou le malheur sera plus
essentielle et plus pénétrante que celle des différences provenant des regles humaines... les vrais

avantages personnels, tels qu’un grand esprit ou un grand coeur, sont par rapport a tous les avantages
du rang, de la naissance, méme royale, de la richesse et autres, ce que les rois véritables sont aux rois

de théatre...

L’homme d’esprit, dans la solitude la plus absolue, trouve dans ses propres pensées et dans sa propre
fantaisie de quoi se divertir agréablement, tandis que I'étre borné aura beau varier sans cesse les fétes,
les spectacles, les promenades et les amusements, il ne parviendra pas a écarter I'ennui qui le torture.
Un bon caractére, modéré et doux, pourra étre content dans l'indigence, pendant que toutes les
richesses ne sauraient satisfaire un caractére avide, envieux et méchant. Quand a 'homme doué en
permanence d’une individualité extraordinaire, intellectuellement supérieure, celui-la alors peut se

passer de la plupart de ces jouissances auxquelles le monde aspire généralement.»

Chaque qualité, chaque coutume a sa part respective dans I'élaboration de la destinée de 'homme.
La moindre pensée, le moindre sentiment a son influence dans le fagonnement de ces qualités et de ces
coutumes. C’est la raison pour laquelle la psychologie humaine est en transformation permanente, tantét

progressant, tantot reculant.

Le premier pas vers le développement de la personnalité et son perfectionnement consiste a apprendre
a tirer parti des forces et énergies latentes, et a se préparer a rompre toutes les attaches qui
'empécheraient d’avancer, en se débarrassant de tous les vices qui la souillent. Mais tant que 'on
demeurera dans l'ignorance de son ame, on ne pourra jamais la faire revivre n’y apporter une
transformation fructueuse, en la purifiant, et plutét que d'entamer la voie de la perfection, on fera des pas

en arriere.
Tant que la parole et I'acte ne procéderont pas du fond authentique, ils seront dépourvus de valeur.

La parole peut exprimer I'unité de la personnalité quand elle se fait I'interprete fidele des secrets et des

aspirations du coeur.

Mais, quand elle s’écarte trop des pensées intimes, elle peut trahir une scission de la personnalité et son

incohérence, ce qui entraine les pires conséquences dans la vie de ’homme.

L’hypocrisie, le pire des défauts

L’hypocrisie est a tout point de vue le défaut psychologique le plus laid. Quand la nature humaine qui est
destinée au bonheur, a la liberté et a la perfection, est polluée par le mensonge et la forfaiture, elle

devient un vaste champ pour 'apparition de I'hypocrisie qui finira par devenir une seconde nature.

La duplicité empéche de parvenir a une vision claire de la réalité et des qualités positives. Et il est

évident que tout ce qui entrave le bon développement psychologique s’oppose a la vie heureuse qui ne



se congoit que par la perfection de I'ame.

L’hypocrisie est un dangereux fléau mettant en péril 'honneur et la dignité de 'homme, et I'entrainant a
la négligence et a la déchéance morale. Elle corrode la confiance en soi- qui est nécessaire pour réussir

dans la vie- et la fait remplacer par le pessimisme, I'inquiétude et I'angoisse.

Il est des gens dont la déviation morale a atteint le point de non- retour, et qui savent pourtant donner

d’eux- mémes- avec une maitrise parfaite- une image de philantrope.

Quand une animosité surgit entre deux personnes, I'hypocrite sait présenter séparément a chacune
d’elle un visage d’ami et des paroles doucereuses. Il critique et blame toujours la personne absente,
alors qu’il n’éprouve de sentiment sincére envers aucun des deux rivaux. Il leur ment, 'important pour

lui, n’étant que de gagner leur confiance.

L’adhésion factice aux idées des autres, et le refus de témoigner en faveur du droit et de la vérité, sont
aussi des signes auxquels se reconnaissent les hypocrites.

L’hypocrite est le plus dangereux, le pire des ennemis jurés. Un grand homme a dit:

«Les ennemis ont ceci de particulier qu’ils sont des ennemis tant par I'esprit que par 'acte. L’inimitié n’a
pas de double- face. Puissent les amis aussi se présenter comme les ennemis, sans ostentation! Des

amis déloyaux sont une calamité.»

La vie de I'hypocrite est un mélange d’humiliation et de servilité. On ne peut réserver un peu de place de

son coeur a 'amitié véritable envers celui qui a opté pour la tromperie.

Les efforts que I'’hypocrite déploie pour dissimuler son jeu ne suffnsent pas pour le préserver du
scandale. Son attitude finira t6t ou tard par le trahir.

Une des causes du malaise social est précisément le fait que les hommes aiguisés par leurs ambitions,
s’adonnent de plus en plus a la fausse- apparence et que la sincérité et la pureté font défaut parmi les
différentes couches sociales. Quand I'hypocrisie envahit I'édifice social, et assombrit les coeurs, il ne

faut s’attendre a rien d’autre gqu’a voir la société s’engager sur la voie de la décadence.
Le célebre penseur anglais Samuel Smiles dit:

«Le comportement des hommes politiques contemporains, tend- sans exeption- vers la corruption et la
déchéance. Les idées qu’expriment les politiciens dans les salons privés sont différentes de celles qu’ils
prénent en public. De sa tribune, le politicien rend hommage aux aspirations du peuple, alors gqu'’il se

moque de lui et de ses sentiments en privé.

La variété des idées qui existent a notre époque est sans précédent dans I'histoire. Les principes

changent constamment selon le rythme du changement des intéréts. Il me semble que peu a peu



I'ostentation et la dissimulation seront retirées des défauts blamables pour étre élevées au rang de

qualités recommandables.

Quand la premiére couche de la société se sera habituée a I'hypocrisie, les autres ne tarderont pas a

suivre, car les couches inférieures, prennent toujours exemple sur la classe dirigeante.

La célébrité s’acquiert, ces temps- ci, non pas par les bonnes qualités mais par I'extravagance du

comportement.»
L’adage russe dit:
«Avec une colonne vertébrale solide, on ne saurait conquérir les hauts postes.»

L’homme qui aspire a la célébrité finit par avoir une colonne vertébrale, molle et souple pouvant faire

des courbettes, a 'odeur d’un quelconque avantage.

Une célébrité obtenue par la ruse, et la tromperie, par la parole flattant, les désirs du peuple ou pire
encore, par le fait de tirer profit des rivalités sociales; est vile et méprisable aux yeux des hommes de

vertu, et ne confére aucune dignité.

La sincérité et la loyauté sont des signes d’humanisme et de conscience libre, et sont les qualités les
plus nobles. Procédant d’'une ame immaculée, elles créent I'union et la force au sein de la communauté.
Il est naturel que 'nomme accorde plus de prix a une amitié sincére qu’a des amis douteux, et cette

amitié est proportionnelle a sa haine envers les imposteurs.

Détruisons les foyers de I'’hypocrisie

A l'avéenement de I'lslam, quand le parti des hypocrites vit cette nouvelle religion se répandre avec
fulgurance, il craignit, plus que tous les autres opposants, pour sa position, dangereusement mise en

péril, et commenca a saper les fondements de I'organisation islamique.

Les hypocrites donnaient en apparence leur parole a 'Envoyé de Dieu- que la paix soit sur lui et sur ses
descendants- mais ils ne la respectaient pas dans leurs actes; ils prenaient les croyants en dérision.
Ces hypocrites qui formaient une minorité corrompue d’agitateurs dépourvus de toute moralité, ne
supportaient pas la vue de la masse des croyants obéissant avec zéle au Prophéte- que la paix soit sur

lui et sur ses descendants-.

A leur téte, il y avait Abou Amer ar-Raheb, qui était avant I'négire du Prophéte, le chef de file des Gens
du Livre a Médine, et qui a ce titre avait acquis autorité et réputation parmi les peuplades.

Avant I'arrivée du Prophéte a Médine, Abou Amer était 'annonciateur de la bonne nouvelle de I'Hégire,
et quand le Prophéte entra a Médine, Abou Amer fut le premier a se convertir. Mais quand il se rendit

compte qu’il perdait son rang social avec l'influence croissante du Prophéte, il ne put se résigner, se



rendit a la Mecque et se joignit aux Polythéistes dans les batailles de Badr et de Ohod. Plus tard, il
s’enfuit a Byzance, d’ou il dirigea des complots contre I'lslam. Il ordonna a ses partisans d’édifier une
mosquée a Médine, chose impossible, sans I'autorisation préalable du Prophéte. lls envoyérent alors un

des leurs, aupres du Messager de Dieu, pour obtenir son aval...
Quand le Propheéte revint de I'expédition de Tabouk, ils I'invitérent a venir inaugurer la mosquée.

lls espéraient ainsi parvenir a réaliser leurs desseins funestes. Mais Dieu en informa Son Messager, lui

interdit de s’y rendre et ordonna la destruction du temple baptisé Masjid al-Dharrar:

«Rien d’autre, en vérité: que peuplent les mosquées de Dieu ceux qui croient en Dieu et au Jour dernier,
et établissent I'Office, et acquittent I'impdt, et ne craignent que Dieu: il se peut que ceux- la soient du

nombre des biens guidés.»

«Et ceux qui ont fait d’'une mosquée une rivale nuisible, un fait de mécréance, une division entre
croyants, et un guet- apens en faveur de celui qui auparavant mena la guerre contre Dieu et Son

messager...»
C’est ainsi que fut mis en échec leur traitrise, et fut détruit le premier temple de I'hypocrisie.
Le Saint Coran a critiqué ce groupe, les a attaqués et blamés en maints endroits:

«Parmi les gens, il en est qui disent: «Nous croyons en Dieu et au jour dernier!». Tandis gu’ils ne sont
pas croyants. lls cherchent a tromper Dieu et ceux qui ont cru; mais ils ne trompent qu’eux- mémes, et

ils sont inconscients.

Il'y a dans leur coeur une maladie. A eux donc, un chatiment douloureux, pour avoir menti! Et quand on
leur dit: «Ne commettez pas de désordre sur la terre», ils disent: «Nous ne sommes que des

réformateurs! ». C’est eux, n’est-ce pas, les fauteurs de désordre, mais ils sont inconscients!»

La duplicité, est une sorte de maladie psychologique résultant de I'abjection de la personne. Et c’est

peut- étre a cela que se référe 'Emir des Croyants, Ali- que le Salut soit sur lui- quand il dit:

«Prenez garde contre les partisans de I'hypocrisie; car ils s’égarent eux-mémes, et égarent les autres.

Leurs coeurs sont atteints d’'une maladie, méme si leur apparence vous parait saine.»
Le docteur Helen Schachter dit:

«Certaines personnes n’expriment leur opposition que pour se faire remarquer. Sans avoir foi en leur
propre parole, ils préférent critiquer les croyances des autres, plutdét que d’observer le silence et la
discrétion, parce gu’ils ne supportent pas de passer inapercus. Nombreux sont ceux qui, voyant leur

incapacité a attirer sur eux I'attention des autres, recourent a I'hypocrisie pour se faire valoir.»

L’Emir des Croyants, I'lmam Ali, que la paix soit sur lui, a dit:



«La parole de I'hypocrite est belle, mais son intérieur est rebelle!»

Comme il n’a jamais de point d’appui solide dans sa vie, I'hypocrite est toujours perplexe.
Le Prophéte de I'lslam en dit:

«L’hypocrite est semblable a un agneau, perdu entre deux troupeaux.»

Ailleurs, il nous le décrit ainsi:

«L’hypocrite se reconnait a ces trois signes: quand il parle il ment; quand il promet il manque a sa

parole; quand on lui confie quelque chose, il trahit.»
L’Imam Baghir- que la paix soit sur lui- a dit:

«Le pire des hommes est celui qui présente deux visages, et tient un double langage. |l ne tarit pas
d’éloge envers ses fréres, en leur présence; il les dévore de sa langue fourchue, en leur absence. Il les

envie quand ils possédent, et les laisse a leur sort dans les épreuves.»

L’Emir des Croyants- que la paix soit sur lui- évoque un autre trait de caractére des hypocrites en ces

termes:
«L’hypocrite est tout a fait indulgent envers lui- méme, et agressif envers les autres.»
Samuel Smiles écrit:

«Ceux qui font ostentation, ne pensent jamais aux autres, trop préoccupés qu’ils sont par eux- mémes.
Leurs actes, leurs pensées et leurs états les soucient tant qu'’ils finissent par ériger en idéles leur nature

vile et méprisable.»
L'Imam Sadeqg- que la paix soit sur lui- évoquant les exhortations de Lugman a son fils dit:

«L’hypocrite se reconnait a trois caractéristiques: sa langue contredit son coeur, son coeur contredit ses

actes, et son apparence, son for intérieur.»

L’homme se révéle aux autres par ses idées, et nul ne peut indéfiniment dissimuler ce que recéle son

coeur.
Un homme vint interroger I'lmam Sadeq- que la paix soit sur lui-:

- Quelqu'un me dit: «J’ai de I'affection pour toi.» Comment saurais- je qu'il dit vrai?
L’Imam lui répondit:

«Interroge ton coeur. Si toi tu I'aimes, sache qu'il t'aime aussi. Vois ton coeur, s'il ne reconnait pas ton



compagnon, c’est que I'un de vous dissimuie quelque chose.»
Le docteur Marden, écrit pour sa part:

«Si vous vous imaginez que vous ne pouvez-vous faire connaitre aux gens que par la parole, vous vous
trompez. Car les autres ne vous jugeront pas d’aprés vos propres critéres. lls vous connaitront plutét a
travers, vos oeuvres, vos états d’ames, votre état de conscience, et ce que vous gardez au fond de

VOus— mémes.

Vos interlocuteurs pourront percevoir la nature de vos pensées, leur force ou leur faiblesse et leur

sincérité.

Cela veut dire que méme si vous gardez le silence, le rayonnement émanant de vous, trahira vos
intentions et vos espoirs. C’est alors qu'ils se feront une idée définitive de vous, et vous aurez beau

tacher de leur changer d’avis, vous n’y arriverez pas.

Des fois nous entendons dire: «Je ne peux pas supporter la présence de cette personne, elle ne me
plait pas!» Celui qui prononce cette phrase peut avoir vu un bon comportement de la personne en
question, qui chercherait a camoufler ses pensées intimes avec un sourire permanent. Pourtant il ne

I'aime pas, parce gu'’il a pu lire dans son visage, ses arriere-pensées.

Ces effets sur nos prochains proviennent toujours du rayonnement de I'esprit qui transmet a notre

environnement nos pensées et sentiments sous forme d’ondes invisibles.»
Ali, ’Emir des Croyants dit:
«Les consciences authentiques témoignent mieux que les langues les plus éloquentes.»

Nous avons en vue ici I'hypocrisie au sens large, et non I'hypocrisie au sens restreint ol on I'entend en

matiére religieuse.

L’Islam convie les hommes a une vie pure, dénuée de toute hypocrisie, duplicité, tromperie, de toute

dissimulation et de tout obscurantisme.

La médisance

La société polluée par les péchés

Sans doute, les sociétés contemporaines sont- elles atteintes par les perversions morales, et

submergées par le flot de la corruption. Elles se sont dégradées moralement en proportion des progrés



accomplis sur la voie de la garantie des moyens matériels de leur vie. Les maux s’y accroissent de jour

en jour, rendant le milieu, intoxiquant et pénible.

Cherchant a fuir cette fatalité a tout prix, les gens se battent a tort et a travers et vont se réfugier dans
les fanges du vice, dans I'espoir d’exorciser la douleur morale, les soucis, et I'agitation. Comment les

rayons du bonheur pourraient- ils réchauffer une telle société?

C’est a croire que certains, libérés de tout lien et de toute entrave, rivalisent a qui oeuvrerait le plus a

héter le pourrissement.

Au fond ils se servent a mauvais escient des moyens du progrés sans cesse innovés qu’offre la vie
moderne. Bref, le matérialisme est devenu I'axe des aspirations, et le spectre effarant du vice étend son
emprise funeste sur toute la société. Si au moins une partie de cette richesse innombrable dépensée

dans 'égarement et la perdition, était consacrée a I'élargissement du cadre moral!

Bien que les régles morales soient immuables et imprescriptibles par essence, elles sont cependant
soumises au danger d’altération et de transformation, rendues conformes au goGt du jour. Il va sans dire
que tant que la vertu ne sera pas le critére de la personnalité dans une société donnée, les individus
adhereront a I'esprit du temps, et suivront tout ce qui aura recu 'agrément de I'écrasante majorité, sans

en réfléchir sur les conséquences néfastes.

Il faut se dire que la culture et la civilisation contemporaines ne pourront pas instaurer une morale

authentique, ni garantir le bonheur de la société et sa réforme.
Le célebre savant frangais, le docteur Alexis Carrel dit & ce propos:

«Nous avons besoin d’'un monde dans lequel chacun de nous pourrait s’assurer une place convenable
dans la vie, tant au plan matériel que spirituel, et apprendre a vivre. Car nous comprenons a présent,
gu’il est périlleux d’emprunter le chemin de la vie sans boussole. Et il est étonnant que compte tenu de
cette menace nous ne nous sommes pas encore mis a la recherche des moyens permettant une vie

rationnelle.

Et en réalité, ceux qui ont pris conscience de ce danger sont en nombre tres restreint. La plupart des
gens vivent en suivant leurs instincts, et demeurent dans un grand étourdissement; malgré les moyens
fournis par la technologie matérialiste, et ne sont pas préts de renoncer a ces avantages de la

civilisation.

A I'image d’un fleuve qui dévalerait ses eaux vers des lacs et des marais, les hommes suivent la pente
de leurs désirs qui les fera choir finalement dans toutes les abjections, tout comme de nos jours, elle les

a menés au lucre, et a la satisfaction des bas- instincts, et aux distractions.

Les hommes se sont créés de nouveaux besoins, et prennent toutes les peines pour les satisfaire. Aux

Cétés de ces besoins, il est des envies plus faciles a contenter, comme la médisance, la diffamation, les



sophismes...qui sont plus dangereux pour eux que I'alcool.»

L’un des fléaux sociaux que nous allons examiner ici est la médisance. Nul besoin pour nous d’en

rappeler le sens lexical. Tout le monde le connait;

Les méfaits de la médisance

Le premier a souffrir de la médisance est la personnalité méme de celui qui médit. Ceux qui détournent

leurs ames de leurs sens naturel finiront par perdre I'équilibre de la pensée, et la discipline morale.

En divulgant les secrets des gens et en dévoilant leurs défauts de caractére, ils blessent bien des

coeurs.

La médisance sape I'édifice élevé de la vertu, fait s’évaporer les qualités excellentes des hommes en un
rien de temps, et dévore les racines de la vertu dans les coeurs mémes des gens qui médisent. Bref, ce

défaut répugnant dévie la bonne réflexion et ferme les portes a la raison et a la compréhension.

Au niveau social, la médisance cause des ravages que I'on ne saurait circonscrire, et est le principal
agent de l'inimitié et de la haine entre les individus, au point que lorsqu’elle s’étend plus encore, elle
peut jeter 'opprobre sur le prestige et le crédit d’'une nation entiére. Ce défaut cause un écart

irremédiable dans les rangs des hommes.

Malheureusement nous devons reconnaitre que le marché de la médisance, s’est bien achalandé de

nos jours. Cette mauvaise habitude s’est insinuée entre les différentes catégories sociales.

Actuellement, tout comme les nouvelles concernant les divers événements de par le monde se
propagent partout les perversions et les déviations morales et psychologiques se répandent a tous les

niveaux de I'échelle sociale, avec la méme vitesse.

Le cadre de la médisance s’étant aujourd’hui élargi, nous constatons que le désepoir et le pessimisme
assombrissent de plus en plus les esprits et les visages des hommes, qui ont perdu toute confiance

réciproque.

Et les choses demeureront telles quelles. Tant que les esprits ne seront pas éclairés par la lumiére de la

fraternité;, il n’y aura ni pureté, ni unité.

Une société qui ne bénéficie pas des faveurs d’un haut sens moral restera éloignée a jamais des

avantages d’une vie authentique et riche.

Les causes de ce mal et son traitement

Bien gu’elle fasse partie des péchés pratiques, la médisance est en relation directe avec 'ame humaine.



Elle traduit une agitation et un trouble psychologique grave, dont les causes doivent étre recherchées

dans les replis de 'ame et du coeur.

Les moralistes en citent plusieurs motifs, les principaux étant I'envie, la colére, 'orgueil, la susceptibilité.
Sans doute tous les actes de ’homme, a l'instar de toute ses empreintes sur son environnement,
procedent- ils de différents états qui surviennent en son for intérieur. Et dés que I'occasion est donnée a
'une des causes mentionnées qui couvent en ’lhomme, comme la braise sous la cendre, la langue

contrevenant a son réle de gardienne des secrets du coeur se délie pour la médisance.

Lorsgu’un mauvais trait de caractére s’incruste en 'homme, il voile son regard et arrive graduellement a
gouverner 'ensemble de ses pensées. Si la médisance est si courante, c’est a cause de l'indifférence
des hommes aux mauvaises conséquences de leurs actes qu’ils répétent sans cesse car nous voyons
gue beaucoup de personnes s’abstiennent de commettre les autres péchés, mais commettent sans
remords celui grave de la médisance. La répétition machinale de cet acte entraine ’'homme dans une
situation ou il ne pourra plus se retenir de faire ce que lui suggere son ame charnelle, quand bien méme

il en connaitrait I'affreuse conséquence.

Au niveau du savoir et des connaissances, ’'homme cherchant de par sa nature la perfection, reconnait
quelque peu les vérités; pourtant il se refuse a mettre en pratique ces connaissances, et ne se donne

aucune peine pour accéder au bonheur. C’est pourquoi, il est la victime de son vil désir.
Ceux qui n’attachent pas de prix a respecter ’nonneur d’autrui, ne se plient pas a la loi de la morale.

Consacrer sa vie a la satisfaction des instincts, en transgressant les droits des autres, est la misére

morale méme.

La faiblesse morale résulte de la faiblesse de la foi, et la naissance des valeurs morales tout comme leur
permanence est liée a la croyance; et sans le soutien de la foi, ’hnomme ne comprendrait jamais

pourquoi il devrait aimer la vertu ni s’y vouer corps et ame.

Chacun, selon ses capacités, se fait son opinion de la fagon de préserver les hommes de 'égarement et

de la corruption morale.

La solution la plus probante en la matiére consiste a faire naitre chez les gens mémes, la nécessité de

I’autoédification.

Il faut réveiller chez eux le sentiment du bien et les inviter a répondre positivement a 'appel de leur

nature profonde et a ne dépenser leurs réserves intellectuelles que dans la voie du bonheur.

Il est en effet possible de venir a bout des vices moraux, d’ecarter les voiles des ténebres, et de les
remplacer par des valeurs sublimes, en portant davantage notre attention sur les mauvaises

conséquences de nos actes, et en renforcant notre volonté.



Le docteur Jago écrit dans son livre intitulé: «La force de la Volonté».

«Quand nous voulons combattre une habitude détestable, nous devons nous représenter constamment
a 'esprit ses conséquences dangereuses puis imaginer 'avantage et l'intérét qu’il y aurait a abandonner

la dite habitude, et se rappeler les scénes et les différents cas ou nous- mémes en avons été victimes.

Quand nous nous serons représentés ces scénes, nous cesserons d’étre sous I'effet de cette habitude

préjudiciable, et nous éprouverons un sentiment de plaisir a nous en étre déchargés.»

Etant donné la capacité virtuelle de perfection en 'homme, qui est doté de tous les moyens pour se
préserver de I'errement, nous devons diagnostiquer les causes de la dépravation puis, a I'aide de la
volonté inébranlable les éradiquer du coeur, et créer par la suite un barrage devant nos inclinations

incessantes.

Les actes des hommes sont révélateurs de leur dignité réelle, de leur personnalité. Si ’homme aspire au
bonheur, il doit purifier ses actes, empreintes qui demeureront les points lumineux de son existence. Il
doit garder constamment a I'esprit que Dieu est témoin de lui et redouter le chatiment de 'au- dela, sar

que son moindre geste est enregistré par la Providence.
Aux dires d’un philosophe:

«Ne dites pas que l'univers est sans intelligence et sans conscience, car ce faisant, c’est a vous-
mémes que vous attribuez cette incapacité.Si le monde était mort et sans esprit comme vous le pensez

seriez- vous intelligents et conscients?»

La société a besoin des nécessités fondamentales, ainsi que de 'affection entre ses individus, les deux
concourrant a assurer sa survie physique et spirituelle. Si ’'hnomme prenait en charge toute sa lourde

responsabilité, il tirerait le plus grand profit des valeurs morales dans le sens de la perfection.

Pour faire face aux penchants nuisibles, faisons croitre en nous les pensées sublimes qui seules
permettent de sortir des ténebres a la lumiére, et gardons nos langues de la médisance, comme premier

pas vers le bonheur.

Pour contenir le flot de la corruption qui menace de submerger la société, il nous incombe de susciter
une renaissance des valeurs morales, grace auxquelles nous réapprendrons le respect des droits

d’autrui, et nous inculquerons les principes de 'humanisme.

La consolidation des bases éthiques est le premier symbole de la permanence de la société. En
provoguant une réforme en ’hnomme, sa capacité d’admettre les vérités se renforce, entrainant

'engagement de tous aux conventions sociales et morales.



La religion combat la corruption morale

Le Coran décrit la réalité de la médisance en termes frappants et lapidaires:
«L’un de vous aimerait-il 2 manger la chair de son frere mort?..»

Tout comme la nature de ’'homme répugne a I'idée méme de manger la chair d’'un mort, son esprit doit

avoir en horreur la médisance.

Les grands chefs de la religion ont mis autant de force a combattre I'impiété et I'athéisme qu’a corriger

et a consolider les sentiments et les qualités morales.
La Prophéte- que le salut de Dieu soit sur lui et sur sa Famille- a dit:
«J’ai été missionné pour parachever les nobles fondements de la morale.»

C’est la raison pour laquelle il a convié 'hnumanité entiere a suivre les vertus enseignées avec

véhémence par I'lslam, qui a fait de la transgression des regles de la vertu, un crime trés blamé.

Médire et écouter la médisance sont un crime gu'’il est du devoir du musulman qui en est témoin de

réprouver. Le Prophéte a dit:

«Si dans une assemblée vous étes témoins d’'une médisance contre un homme, soyez ses défenseurs,

et montrez votre désapporbation de la personne médisante, puis quittez 'assemblée.»

«Quiconque défend en son absence, I'honneur de son freére en religion, Dieu le préservera du feu de

’Enfer.»

«Pendant jours, Dieu n’acceptera pas la priére et le jeline de quiconque aura médit d’'un musulman, a

moins que ce dernier lui pardonne.»

«Quiconque médit sur un musulman, au mois de Ramazan, ne sera pas récompensé pour son jene.»
Le Prophéte a aussi défini le musulman d’aprés son comportement envers son frére en religion:

«Le musulman est celui dont les freres n’ont a redouter ni la langue ni les actes.»

Il est clair que celui qui ouvre sa bouche pour médire de son frere musulman, transgresse, ce faisant les
régles de la vertu, et se rend responsable d’'un crime aux yeux de I'lslam et de 'humanité. Les Ulémas
sont unanimes a compter la médisance parmi les grands péchés. Car celui qui en est l'auteur
contrevient aux ordres de Dieu en piétinant les droits de Ses créatures, et en ignorant les droits du
Créateur.

Comme un corps inanimé qui ne peut se défendre, ni repousser 'agression contre Iui, 'absent, objet de



la médisance ne peut pas défendre son honneur et sa réputation. L’honneur de toute personne mérite

autant de considération que sa vie; nul n’a le droit de bafouer cet honneur.

Médire sur ses semblables traduit souvent un état de tension nerveuse. L’Imam Ali, 'Emir des

Croyants-que la paix soit sur lui- disait:
«La médisance est I'effort de I'incapable.»
Plus proche de nous, le Dr. Helen Schachter écrit:

«Tout besoin non satisfait engendre contrariété et frustration, qui exigent d’étre compensées par
n'importe quel moyen. Chacun a sa propre réaction pour écarter et surmonter la douleur psychologique
résultant d'un échec. Voyant que les gens ne s’intéressent pas a lui, comme il s’y attend, le sujet
préférera s’isoler plutoét que de se méler a la foule et s’abstiendra de la fréquenter de peur de faire I'objet
d’'un mépris. Dans une réunion, il s’assoiera dans un coin décu, perplexe et timoré. Dans une autre
réaction, il fera le pitre, dira des plaisanteries mal- placées et rira sans raison. Ou encore, médira des

absents se querellera avec les présents, et contestera tout, pour s’affirmer ainsi devant eux.»
De son cété, le Dr. Mann écrit dans son ouvrage intitulé: «Les fondements de la psychologie.»:

«Pour réparer nos revers, et dissimuler nos défauts, il nous arrive d’attribuer la responsabilité du péché
a d’autres que nous- mémes, avec l’illusion d’avoir préservé ainsi notre dignité. Quand nous échouons a
nos examens, nous blamons I'enseignant ou les questions de 'examen. Et quand nous n’atteignons pas
un rang que nous avons ambitionné, nous le déprécions ou déprécions la personne a qui il a échu.,
Parfois aussi nous imputons la responsabilité de notre déconvenue a d’autres qui en réalité n’y sont

pour rien.»

Nous concluons de tout cela qu’il faut promouvoir en soi les sentiments élevés par I'effort de purification
de lintention, et commencer par la réforme et I'éducation de soi- méme pour créer le terrain favorable a

notre bonheur et a la réforme de la société dans tous ses aspects.

Le dénigrement

La méconnaissance de soi

Parmi les grandes imperfections morales de ’'homme, figure 'inconscience qu’il manifeste a I'égard de

ses propres défauts. Souvent I'égarement et la confusion procédent de I'ignorance et de la négligence.

Que de fois, par manque de vigilance, 'ame a-t-elle été envahie par des défauts qui se sont incrustés



en elle, et ont miné son succés. Quand 'homme devient esclave de son ame ignorante, il tue en lui-
méme l'amour de la vertu, et devient la proie de ses différents penchants et passions qui le frustrent du

bonheur et de ses joies. Il demeure aussi privé de toute orientation morale.

La premiére condition, pour la réforme de soi, consiste a connaitre ses insuffisances. Aprés quoi on

saurait briser les chaines du vice, et échapper au danger que font peser sur nous les défauts.

Il importe beaucoup en effet d’examiner les spécificités de I'ame humaine avant d’essayer de 'amender;

et cela est la seule voie de perfection morale et spirituelle.

En décelant les points forts et faibles de 'ame, on peut discerner les zones sataniques enfouies dans
ses replis et les séparer des aptitudes et propensions méritoires d’ailleurs plus nombreuses puis les

éliminer avant qu’elles ne contaminent I'ensemble.

Si par négligence nous omettons d’examiner notre image réelle au miroir de nos actes, nous
commettrons une faute irréparable. Nous sommes tenus avant toute chose, d’évaluer nos particularités
et nos attributs, afin de connaitre les défauts qui ont pris racine en nous, a notre insu. Un effort continu
nous permettra d’extirper ces pousses sauvages et, de les empécher d’apparaitre a leur aise. Certes
'amendement et la réforme de I'ame, ne sont pas chose facile. lls exigent une volonté constante, une

longue peine et une persévérance.

Outre l'identification des défauts et vices de 'ame, I'éradication des mauvaises habitudes exige une

résolution sans faille conduisant ’'hnomme a I'objectif désiré.

Quand nous ordonnons nos actes, nous ordonnons par la-méme nos idées, et nous leur donnons une
bonne direction et plus de force. Chaque pas accompli dans ce sens exerce un impact utile et décisif

gue nous pouvons mesurer en toute évidence a la fin de I'action.
Le célébre savant Alexis Carrel écrit:

«La méthode la plus efficace pour rationaliser nos actions consiste a établir minutieusement tous les

matins notre emploi du temps quotidien, et a en étudier les résultats le soir venu.

Tout comme nous prévoyons de faire telle ou telle chose déterminée a telle ou telle heure, et de
'achever aussi a telle heure fixée d’avance, de manger telle chose, d’obtenir telle somme, d’écouter telle
musique, et de voir telle personne..., de méme nous devons programmer d’étre utile a autrui, d’agir en

toute équité dans toutes nos affaires.

La bassesse morale est détestable aussi bien que la saleté corporelle. Nous devons débarrasser nos

esprits de leurs souillures comme nous nettoyons nos corps.

Certains ont pris I'habitude de faire des exercices physiques avant et aprés le coucher pour garder leur

forme. Il n’en est pas moins important de consacrer quelques minutes de notre temps a exercer notre



sens moral, et nos facultés spirituelles et psychologiques.

En méditant sur I'attitude que nous devons observer, et en veillant a ne pas nous écarter de 'application
du programme prévu, nous pourrons donner une impulsion a notre esprit et notre volonté. Et grace a cet
ordre, un nouveau domaine insoupgonné jusqu’ici se dégagera au fond de I'ame, dans lequel chacun

pourra se voir seul sans voile aucun.

Notre succeés dans 'application des impératifs de la vie est lié a notre vie intérieure. Tous les hommes,
pauvres ou riches, vieux ou jeunes, lettrés ou analphabétes, doivent inscrire dans leur esprit, leurs
actions quotidiennes bonnes et mauvaises, comme le commercant tient a jour son registre des achats,
des ventes, et des dépenses ou comme le savant qui classe ses notes avec une infinie précaution. En
appliquant patiemment ces méthodes pédagogiques, nous transformerons nos esprits et méme nos

corps.»

Un homme conscient et actif ne manque pas de canaliser ses potentialités et ses efforts dans un sens
adéquat. Plus sa personnalité gagnera en noblesse; et plus it fera preuve de respect encers les droits et
’honneur des autres, et se retiendra de tout acte pouvant blesser leur amour-propre. Il réalisera que

son comportement avec autrui est ce qui le définira le mieux.
On demanda a un grand homme:
Qu’y a-t-il de plus difficile et de plus facile?

Il répondit: le plus difficile est de se connaitre soi-méme, et le plus facile est de critiquer les autres et de

les dénigrer.

Les dénigreurs

Certaines personnes sont par nature portées a espionner la vie privée des gens, leurs faiblesses et leurs
secrets, et a les en critiquer. Tout cela en dépit de ce qu’en eux-mémes les vices 'emportent sur les

vertus, tant en qualité qu’en quantité.

lls sont cependant indifférents, a égard de leurs défauts et s’'occupent de ceux des autres, sans jamais

penser a s’en repentir.
L’habitude de dénigrer les autres obscurcit la vie, et dégrade la personnalité morale.

Les mobiles incitant ’'hnomme a nuire a ses semblables traduisent une sorte de complexe d’infériorité, de
bassesse du caractéere qui empire avec la fatuité, 'orgueil et la vanité et qui est cause de beaucoup

d’erreurs.

Les moqueurs consacrent leur temps a penser sur des sujets rejetés par la raison. lls se dépensent a

épier les actes de leurs amis, dans I'espoir d’y dénicher des points faibles a dénigrer et a critiquer,



croyant pouvoir porter atteinte a leur rang et a leur notoriété. Ce faisant, ils manquent 'occasion de

porter un regard critique sur eux-mémes, et s’écartent ainsi du droit chemin de I’émancipation de soi.

Ceux-ci manquant effectivement du courage nécessaire, deviennent si réfractaires a toute regle, qu’ils
ne croient pas devoir vénérer 'hnonneur d’autrui. lls ne peuvent pas vivre en bons termes, méme avec
leurs plus proches. Car s’ils ont plaisir a médire des absents devant leurs amis, ils sont aussi prompts
dés que le champ est libre, a aborder les défauts de ces derniers et a les critiquer. C’est pourquoi ils
sont souvent incapables de se faire des amis authentiques auprés de qui ils pourraient goUter aux joies

d’un sentiment sincére.

La dignité de ’'hnomme est tributaire de ses actes, et quiconque tente de nuire a celle d’autrui, met en

péril la sienne.

Il se peut que le dénigreur ignore les conséquences de son acte vil, mais il ne pourra pas se mettre a
I'abri des contrecoups de son acte? Combien en effet il s’attire d’inimitié et de réprobation! Les regrets

ne serviront a rien.

Comme dit le dicton:

«Ta langue est un lion, si tu I'attaches il te gardera si tu le laisses échapper, il te dévorera.»
«Beaucoup ont péri par le tranchant de I'’épée, mais pas autant que ceux qui ont péri par la langue.»

Quand on veut fréquenter les gens, il faut connaitre ses devoirs et obligations envers eux, notamment
considérer leurs aspects positifs et leurs actes de valeur ainsi que leur mérite. Il faut aussi se réformer
en tout ce qui peut porter atteinte a la dignité d’autrui, et qui contredit le principe de I'affection, car celle-

ci ne peut subsister que si elle est réciproque.

En s’habituant a la discrétion sur les défauts des amis, on consolide I'amitié. Quand on remarque un
point faible chez un ami, il faut savoir choisir le moment opportun pour lui en parler, et I'inviter en aparté

a se changer.

Quand on veut édifier un ami en lui reprochant son défaut, il faut s’y prendre avec une précaution

particuliere de fagon a ne pas le blesser.
Un fin psychologue a dit:

«Vous pouvez faire comprendre a un homme qu’il se trompe, par un regard, une intonation, un geste
aussi éloguemment que par des mots. Et si vous lui dites qu’il a tort, croyez-vous ainsi 'amener a
penser comme vous? Non, jamais! Vous avez frappé un coup direct a son intelligence, a son jugement,
a son amour-propre. Cela va l'inciter a riposter, mais ne 'ameénera jamais a modifier son opinion. Vous
pourrez bien ensuite lui jeter a la téte toute la logique d’un Platon ou d’'un Emmanuel Kant, vous ne

changerez pas la conviction de cet homme, car vous I'avez blessé.



Ne commencez jamais en annongant: "Je vais vous prouver cela...", "Je vais vous démontrer que..."

Cela équivaut a dire: "Je suis plus malin que vous. Je vais vous faire changer d’avis.»

Il est difficile méme dans les conditions les plus favorables de corriger 'opinion de nos semblables,.
Alors, pourquoi élever encore des obstacles? Pourquoi vous handicaper? Si vous avez l'intention de
prouver quelgue chose, que personne n’en sache rien. Opérez si adroitement, si subtilement, que nul ne

puisse soupgonner ou vous désirez en venir.
Suivez le conseil du poéte:

«Enseignez sans paraitre enseigner....»

Regard sur les enseignements de la religion

Le Coran met en garde les moqueurs contre le noir destin qui leur est réserve, et les invite a redouter

l'issue finale de leurs mauvaises actions:
«Malheur a tout calomniateur acerbe,....»

L’Islam prescrit aux musulmans le respect des régles morales et celles de la politesse afin de
sauvegarder l'intégrité sociale, et leur interdit les insinuations diffamantes les uns envers les autres qui
créent la division, et la tension dans les rapports mutuels. Les musulmans doivent tous veiller au respect

de la dignité d’autrui et s’abstenir de se montrer méprisants ou humiliants.
L’Imam Sadeq, dit:

«Le Croyant éprouve au contact de son frere en religion le méme sentiment de paix que celui que

ressent ’homme assoiffé qui regoit de I'eau fraiche.»
Et L'lmam Mohammad el Bagher, cinquiéme Imam des Chiites dit:

«lI suffit comme défaut pour un homme, de voir en autrui le mal qu’il ne voit pas en soi-méme, ou de se

moquer des gens pour un handicap qu’il a aussi, ou de nuire a son ami, par une indiscrétion.»
L’Imam Ali, le premier des Imams -que la paix soit sur eux tous- a dit:
«Garde toi de fréquenter les mauvaises langues, car nul n’est a I'abri de leurs coups.»

Méme s’il devait faire violence a son penchant naturel, ’homme devrait apprendre a accueillir avec le
sourire, les reproches fondés qu'on lui adresse avec une bonne intention. Grace a ces critiques, et en
portant notre attention sur nos insuffisances, nous serons a méme de créer en nous-mémes les

conditions favorisant notre édification et notre amélioration.

L’Emir des Croyants, Ali, nous donne a ce sujet le conseil suivant:



«Que le plus préférable parmi les hommes soit pour toi celui qui te montre ton défaut, et qui t'aide a le

combattre.»
Dale Carnégie écrit dans son livre: «comment se faire des amis.»:

Aujourd’hui, je ne crois presque plus rien de ce que je croyais il y a vingt ans, exception faite pour la
table de multiplication. Et encore! J'en arrive méme a douter de celle-ci lorsque je lis les théories

d’Einstein.

Dans vingt ans d’ici, je ne croirais peut-étre plus un mot de ce que jai dit dans ce livre. Mes opinions
sont beaucoup moins définitives qu’elles ne I'étaient autrefois. Socrate répétait a ses disciples en

Athénes: "Je ne sais qu’une chose: c’est que je ne sais rien.".

Que voulez-vous... Je n’ai pas la prétention de me croire plus fort que Socrate; c’est pourquoi j’ai cessé

d’affirmer aux gens qu’ils ont tort....»

Toujours dans le méme livre est rapportée une parole d’Emerson:

«Tout homme m’est supérieur en quelque maniére: c’est pourquoi je puis m'instruire & son contact.»
L’Emir des Croyants a dit:

«Celui qui est curieux de découvrir des vices chez les autres, a intérét a commencer par les siens!.»
Le docteur Helen Schachter dit:

«Plutét que de trouver toujours a redire sur le comportement et la parole des gens, il vaudrait mieux
chercher a compatir a leurs maux et leurs douleurs et les aider dans la mesure du possible. Plus encore,
occupons-nous de nos propres miséres; portons sincérement et courageusement notre attention sur

elles, et tachons de les traiter.»
Au lieu de s’atteler résolument a se réformer I'ignorant s'emploie a cacher ses inaptitudes.
L'lmam Ali a dit:

«C’est assez pour étre stupide que de regarder les défauts des gens, et de ne pas regarder ceux qui

sont dissimulés en soi-méme.»
Aviboury écrit:

«Nous fermons trop les yeux, du fait de notre bétise, sur nos imperfec tions, et nous les recouvrons du
voile de la négligence et de I'inconscience, pour nous tromper ainsi nous-mémes. Il est étonnant que les
gens cherchent a dissimuler leurs défauts, et ne pensent jamais a s’amender. Quand un de leurs

défauts est trop visible pour étre travesti ils se débrouillent par des milliers d’artifices pour le préserver



des regards, et en réduire la gravité. Ces gens-la oublient que toute incapacité, méme légeére,

s’alourdira au fil des jours, comme la graine qui grandit jusqu’a devenir un grand arbre.»

L’examen attentif de la psychologie est la seule méthode utilisé de nos jours par les savants pour en
étudier les maladies et les traitements correspondants.

L’Imam Ali recommandait la méme démarche disant:

«L’homme doué de raison devrait observer et recenser les imperfections de son ame en matiére de foi,
de morale et de comportements. Puis se’es rappeler ou les noter par écrit, et oeuvrer a déraciner ces

défauts I'un aprés l'autre.»
Un psychologue moderne préconise la méthode suivante pour une introspection fructueuse:

«Asseyez-vous seul et a l'aise dans une chambre silencieuse. Prévenez auparavant les membres de

votre famille de ne pas vous déranger.

Plus le lieu choisi sera calme et reposant, mieux ce sera, car le but recherché exige une condition
fondamentale, a savoir que votre pensée ne soit nullement préoccupée par autre chose que cet objectif,
ni par des soucis matériels.

Ayez avec vous du papier a bon marché, et un porte-plume au trait rapide. Je dis papier a bon marché,
pour que vous puissiez vous en servir sans vous inquiéter de sa valeur, et porte-plume a trait rapide car
vous serez dans un état ou votre esprit sera sollicité par mille et un facteurs psychologiques pouvant

vous retenir, et vous inhiber.

Rédigez une liste des sentiments et des états que vous avez éprouvé en vous-méme ce jour-la et la

veille.

Puis apres, réexaminez la liste en chacun de ses éléments, méditez sur chaque sentiment ou état et
écrivez tout ce qui vous vient a 'esprit a son sujet, sans retenue ni limitation, méme si cela prend

beaucoup de pages.

Aprés cela, gardant a I'esprit tous les instincts et passions, 'amour de soi, 'égoisme, l'orgueil, etc...
comparez-y toutes vos pensées, vos actions et sentiments, I'un aprés I'autre, et demandez-vous quel

instinct a été a I'origine de tel ou tel acte ou sentiment?

Le but de cette introspection est d’apporter des transformations dans la personnalité morbide, de facon
que la force régénératrice et consolidatrice de son étre puisse la libérer de ses névroses, surmonter ses
contradictions psychologiques, et 'ameéne a ressentir une personnalité nouvelle. Il trouvera de nouvelles
valeurs, de nouveaux objectifs dans son existence, et en fait, prendra une nouvelle direction dans sa

vie.»



L’envie

Un penchant obscur et perverti

L’homme est constamment en mouvement dans ce monde en tumulte, plein d’emblches et d’épreuves,
s'imposant peines et difficultés, et nourrissant 'espoir de cueillir, une a une dans cette vie agitée, les

fleurs prometteuses d’un avenir radieux.

Tant que la mort n’aura pas rompu ses liens avec ce monde, et tant qu'’il gardera en Iui une lueur
d’espoir, ’hnomme courra sans relache aprés le bonheur. En un mot c’est 'espérance qui exalte la vie, et

adoucit 'amertume.

Les uns courent aprés la richesse et les biens matériels, et s’y dépensent sans nulle paresse, d’autres
recherchent la célébrité et la grandeur. Les préoccupations des hommes dépendent de leurs besoins

corporels, et de leur accomplissement spirituel.

Les aspirations different en fonction du niveau de compréhension. Mais il faut noter qu’elles
n’engendrent le bonheur que si elles sont compatibles avec nos besoins spirituels et, aidant a notre

promotion intellectuelle, éclairant les voies, nous sauvant des ténébres de la misére et de I'infortune.

Il arrive qu'un instinct, comme I'ambition ou la cupidité, échappe au contréle, et mette 'ame sur la voie
de la perdition. Parmi ces aberrations de l'instinct, 'envie se présente comme une passion

excessivement déviée, emprisonnant la conscience et empéchant ’'hnomme de parvenir a ses justes fins.

Le malveillant ne supporte pas de voir quelqu’un dans le bien-étre. Voyant les autres jouir de toutes les

faveurs, il ressent continuellement le poids d’'un malaise.

On dit que Socrate aimait a répéter que I'envieux dépérit et maigrit rien que de voir 'embonpoint des

autres.
Le jaloux passe son temps a se torturer 'ame de remords et a attiser en soi la flamme de l'inimitié.

Il souhaite malheur et infortune a tout le genre humain et recourt a la ruse et a la tromperie pour le

frustrer de son bonheur.
Un grand écrivain a dit:

«Comme une ville sans forteresse ni muraille protectrice, nos &mes courent le danger de tomber aux
mains de brigands qui en troubleraient la sérénité. Le moindre vent peut alors démonter la mer de nos
émotions et donner I'occasion a plus d’une passion ennemie de s’incruster dans notre ame et d’y

imposer sa loi jusqu’au dernier souffle.



Tout malade méme ignorant sait qu’il doit consulter un médecin traitant, mais le malheureux atteint du

mal de 'envie doit brller, souffrir et se taire.»

L’envieux nourrit toujours le projet illusoire de faire disparaitre les faveurs auxquelles il n’accéde pas lui-
méme, et use pour cela de tout prétexte et stratageme. Dans ses actes, il obéit aveuglément et sans

retenue a ses plus vils penchants.

Sa laideur se révele au grand jour quand il se met a calomnier ouvertement les personnes gu'’il envie. Et
qguand sa passion n’est pas calmée et qu’il constate que son voeu est contrarié, il n’est pas exclu qu'il
puisse attenter méme a la liberté de ces personnes, voire a leur vie qu’il détruirait pour satisfaire sa

passion déchainée.

Oui, tel est son penchant. Mais s’agit-il la d’un instinct réellement humain? Est-il compatible avec

I'objectif authentique de ’homme?

L’envieux ne se situe pas seulement hors du cadre de '’humanité; il tombe méme en-deca de
'animalité. Car celui qui ne partage pas les douleurs des autres manque a un critére de 'hnumanité. Que

dire alors de celui qui se réjouit du spectacle de la misére des autres.

L’envieux brile du feu de la frustration et de I'échec

Parmi les plus importants facteurs contribuant au progrés et au succes, figure I'art de se faire aimer.
Qiconque peut régner sur les coeurs par sa bienveillance et ses qualités élevées pourra jouir de leur

aide et gardera en main les atouts nécessaires pour une réussite permanente.

Les gens de bien sont comme une lumiére pour la société. lls en sont les pionniers, et leur noble nature

influe profondément sur sa formation morale.

Quant a I'envie elle est par sa face hideuse aux antipodes des belles qualités et des grandes vertus
gu’elle voue a 'anéantissement; et elle fait écran entre les individus. Elle ne permet a personne de se
faire une place respectable dans le coeur des gens et empéche 'astre de I'amitié de briller. Par

conséquent, 'envie sape le sentiment de solidarité et de I'entraide.

En manifestant son vil caractere par la parole ou par 'acte, I'envieux se trahit et s’attire la réprobation et
la haine de tous. L’angoisse lisible sur son visage et la tristesse profonde qui couve dans son coeur,
exercent une contrainte sur son &me bralant sans répit. Il est évident que le jaloux en proie aux
tourments, n’aura jamais un instant de repos, car contrairement a son désir, les faveurs celestes
s’averent illimitées, et de ce fait son coeur est rongé par le ressentiment. La jalousie est comme une
tempéte déchainée qui déracine I'arbre de la vertu, et balaie tout scrupule retenant 'accomplissement

d’un crime.

Quand Cain vit que le sacrifice d’Abel était accepté tandis qu’on avait refusé le sien, il fut pris d’une telle



jalousie qu’il décida de tuer son frére. Il 'assassinat donc traitreusement. L’envie avait enserré son

coeur, et tué en lui le sentiment de la fraternité et de 'lhumanité.

Cain asséna un coup de pierre sur la téte d’Abel et fnt couler son sang sacré, pour la seule raison qu'il
fut pur. Le monde jusque la calme, fut témoin de la premiére victime de I'envie dans le premier homicide

causé par un fils d’Adam.

Sa haine assouvie, Cain fut pris d’'un remords, mais en vain, car il en souffrit jusqu’a son dernier jour

dans sa conscience.

Si Cain avait percu avec justesse la réalité des choses, il aurait su pour quoi son sacrifice n’avait pas

recu I'agrément divin.
Schopenhauer, le savant allemand a dit:

«L’envie est le plus dangereux des sentiments humains. Il faut donc voir en lui 'ennemi le plus

irréductible sur la voie du bonheur, et s’efforcer de le repousser et de le rejeter.»
Quand elle fait irruption, des querelles de toutes sortes apparaissent.

Chacun devient un obstacle au bonheur et a la perfection de 'autre; au lieu de se compléter

mutuellement, et d’améliorer ensemble leur situation.

La malveillance réciproque régissant les rapports rendra vaine toute tentative de réforme, et minera

I'esprit de discipline, de calme et de sécurité, et conduira les gens a la décadence totale.
Comme disait Alexis Carrel:

«C’est I'envie qui est responsable de notre stérilité. Car c’est elle qui empéche les fruits des progrés des

peuples civilisés de parvenir aux peuples arriérés.

Pour la méme raison, tous ceux qui ont les potentialités pour guider un jour leurs peuples sont

éliminés.»

La plupart des crimes qui sont accomplis aujour d’hui aux différents niveaux de la société et qui

s’accompagnent de toute sorte de violence procedent de I'envie.

Cela peut se constater par un examen approfondi de chaque cas.

La religion blame I'envie

Dieu dit dans le Coran:

«Ne convoitez pas ce en quoi Dieu a donné aux uns d’entre vous, excellence sur les autres.»



L’homme méme enclin par nature a 'amour de soi ne doit cependant obéir a son instinct que dans les

limites fixées par la loi, le bon sens, et les intéréts de la société.

Nul n’a le droit d’agresser une personne ayant fait 'objet d’'une faveur céleste; et de la Iui enlever pour
satisfaire son envie. Pour parvenir a ses aspirations I'on devra plut6t suivre une voie juste et rationnelle.

Il faut agir pour cela comme Dieu nous le recommande:
«...Et qu’en vérité, ’homme n’a rien que ce a quoi il s’efforce,...»

et a demander Ses graces infinies, a nous faciliter les choses, et a nous rapprocher de nos buts et

espérances.

Si 'envieux qui dépense en vain son énergie, la consacrait a la concrétisation des objectifs purs,
confiant dans l'effusion de la gréace divine et prenant a bras-le-corps ses devoirs et responsabilités, il

verrait certainement le bonheur.

Plusieurs traditions ont été rapportées des Saints Imams- que la paix soit sur eux- qui nous mettent en

garde contre les conséquences ultimes de ce défaut blamable, et nous en préservent.
Bornons-nous ici a en citer quelques-unes:
L’Imam Sadeq -que la paix soit sur lui- fait allusion a un point de psychologie:

«L’envie a son origine dans I'aveuglément du coeur et la négation de la grace divine qui sont les deux
ailes de l'incroyance. C’est a cause de I'envie que les hommes tombent dans le remords éternel, et

s’engouffrent dans I'abime.»
Et le docteur Mann écrit dans son ouvrage: «Les principes de la psychologie.».

La réponse de certains a I'opposition de leur moi consiste en ce gu’ils nient I'existence méme de cette
opposition. Nous disons a leur sujet gu’ils ont réprimé leur penchant. L’enfant qui n’admet pas

I'existence de son petit frére, essaie de refouler les pensées qui peuvent le rendre jaloux.
La répression, pour mieux I'expliquer, est le fait de nier la réalité et de ne pas voir ce qui est.

Ce que nous réprimons et que nous repoussons de notre conscience est, en général, ce qui nous géne

ou nous est douloureux.

La mauvaise éducation au foyer, est un des facteurs favorisant 'intrusion de I'envie. Si les parents
montrent plus d’affection pour l'un de leurs enfants, et 'entourent de caresses et de tendresse, au

dépens des autres, ils feront naitre chez ces derniers, un sentiment d’infériorité et de révolte.

C’est la que souvent prend racine la jalousie de la plupart des gens, causant leur échec et leur malheur.



Il en est de méme dans la société, quand les fondements de la justice repose sur autre que I'équité et

limpartialité, c’est-a dire sur l'injustice, 'oppression, la discrimination raciale, tribale ou nationale, etc...

Quand l'injustice régne dans tous les domaines, elle fait planer une atmosphére de rébellion et de

sédition embrasant le ressentiment et I'envie.

Le Prophéte de I'lslam blame liniquité a I'égard des enfants, et interdit d’entacher leur esprit délicat avec

les graines de la jalousie:
«Donnez une part égale a vos enfants!»
Ce principe pédagogique est confirmé par les théoriciens occidentaux.

Bertrand Russel, auteur d’'un ouvrage sur I'’éducation, montre comment un écart a ce principe peut

bouleverser la vie morale d’'un enfant qui aurait pu grandir dans la bonté et I'innocence:

Lucie qui se fait une bonne opinion d’elle-méme, se voit reprocher un jour par sa mére de dissimuler de
mauvaises intentions dans son coeur, malgré son apparence avenante. C’est pourquoi un carnet lui est

donné pour qu'elle y note toutes les méchancetés qu’elle essaie de dissiper sous une attitude correcte...

Une fois, ses parents offrent des choses a sa soeur et a son frere, mais omettent de lui en donner a elle.
Lucie confie a son carnet qu’a cet instant-méme elle a éprouvé un trés mauvais sentiment en croyant

que ses parents ne la chérissent pas autant que leurs deux autres enfants.

Aprés cet événement ses parents mettent en oeuvre une série de mesures au terme desquelles, elle
acquiert la conviction qu'il faut résister a ses mauvaises pensées, et a les vaincre au moyen d’une

meilleure conduite.

Mais cette méthode n’a eu d’autre résultat que de refouler aux plus profonds de son coeur ses

ressentiments, ce qui a entrainé plus tard, les plus fAcheuses conséquences.

L’envie n’occasionne pas que des dommages psychologiques; elle est aussi cause de dépérissement du
corps comme en témoigne cette parole de 'Emir des Croyants:

«Je m’étonne de lindifférence des envieux a I'égard de la santé de leur corps.»
Le docteur Frank Headerk écrit pour sa part:

«Eloignez de vous et de vos pensées les causes des douleurs psychologiques dont la jalousie; car elles
sont les suggestions démoniaques de I'ame. Elles ne se contentent pas de détruire le systeme de
pensée en 'homme, mais elles font croitre aussi dans son corps les cellules nocives et occasionnent
des dégats considérables, Elles entrainent un ralentissement dans la circulation sanguine, affaiblissent
les nerfs, ramollissent I'activité physique et psychologique et enlévent a 'homme son but et son espoir.
Elles réduisent son niveau d’intelligence au degré le plus bas.»



D’autres paroles de I'lmam Ali confirment le péril encouru par 'envieux tant pour son esprit que pour son

corps.
«L’envie fait dépérir le corps.»

et: «Méfiez-vous de I'envie, car elle humilie 'ame.»
Un psychiatre a dit:

«L’envie violente est une des douleurs morales les plus fortes entrainant pour ’ame une grande
souffrance, des erreurs flagrantes, et la conduisant a une injustice et a un arbitraire considérables,
Sachez que la plupart des actes de I'envieux ne procédent pas de sa propre volonté, mais du démon de

'envie.»

L’Imam Sadjad, fils de I'lmam Hossein —-que la paix soit sur eux- dit dans une des suppliques qu’il

adresse au Créateur:

«Mon Dieu, préserve mon coeur du mal de la jalousie afin que je ne porte un regard de dépit sur le
bonheur et la satisfaction de qui que ce soit. Fais que je sois si loin de toute envie que je veuille toujours
la santé et le bonheur d’autrui. Et en méme temps fais que lorsque je retrouve chez autrui tes faveurs
temporelles et spirituelles, et que lorsque tout le monde me parait vertueux, affable, généreux, gentil et
capable, je demande a Toi, a Ton Essence SacroSainte, de m’en accorder encore plus et de meilleure

stabilité, et que je ne recours qu’a Ton Essence sublime qui est sans égale et unique.»

Nous ne devons pas laisser que de bas instincts et des désirs vils empéchent notre accomplissement, et
changent la douceur de vivre en amertume. Il faut au contraire, animer notre esprit de nobles ambitions,
et aspirer a I'acquisition des qualités humaines éminentes. Car de telles aspirations nous hausseront, tot

ou tard, a nos objectifs.
A ce propos, 'Emir des Croyants, donne la recommandation suivante:

«Concourez a qui aura le meilleur caractere, I'enthousiasme le plus grand, les pensées les plus

imposantes; votre récompense sera alors trés grande.»
Le docteur Marden écrit:

«Si vous vous concentrez sur I'acquisition de traits de caractéres souhaités, vous finirez par les avoir.
L’existence naturelle est régie par une intelligence naturelle. Si vous aspirez a vivre dans l'insouciance
et la paresse, il ne tient qu’a vous. Si vous appartenez a 'espéce qui broie du noir, a quitout apparait
obscur, il vous sera possible de trouver une voie de salut en un laps de temps. Vous n’aurez qu’a
penser au contraire de tout ce qui jusqu’ici occupait votre esprit, c’est-a dire aux choses qui suscitent

'enthousiasme et la gaieté dans ce monde.



Si vous révez d’avoir de bons traits de caractéres, mettez-vous-y avec persévérance et résolution.
Grace a l'opiniatreté que vous mettrez a les acquérir, vous rendrez votre esprit apte a les accepter, et

vous atteindrez votre but.

Ne craignez pas d’animer votre résolution pour de nouveaux objectifs. Ecrivez-les méme sur votre front,

et que tout le monde sache que vous avez tel ou tel projet.

En peu de temps vous verrez comment votre esprit vous conduira vers vos ambitions avec une

puissance magneétique;.»
Le Dr. Mann, écrit dans les «principes de la psychologie.»:

«Nous avons constaté par I'expérience que dans certains cas, le fait de penser a accomplir un acte
déterminé, entraine la réalisation de cet acte de fagcon imperceptible, avant méme que nous

I'accomplissions consciemment.

Par exemple si nous pensons a fermer notre poing, certains nerfs de la main se contractent quelque
peu, se préparant a transmettre 'ordre aux doigts. Cette réaction peut se mesurer au galvanomeétre. |l
existe aussi certaines personnes qui peuvent hérisser leurs cheveux volontairement, ou contracter les

veines de leurs mains rien qu’en se suggérant qu’ils les ont plongées dans de I'eau glacée.

D’autres arrivent également a contracter ou a dilater leur pupille, en concentrant leur esprit sur I'idée de

contraction ou celle de dilatation.»

La compréhension des réalités exerce un effet bénéfique sur nos pensées, notre volonté et nos

inclinations. C’est le voile des passions qui obstrue la vision du coeur, et embrouille I'esprit.

Il faut nettoyer le miroir de l'intelligence, par la piété pour voir s’y refléter la réalité et la vérité, puis
enrayer les séquelles de I'envie, de la méchanceté envers autrui, et des désirs corrompus. Ensuite il faut
rompre en soi les chaines contraignantes du ressentiment et de I'inimitié débarrasser 'ame des maux et

douleurs qui I'affligent, et les remplacer par 'amour, la bienveillance et ’humanisme.

L'orgueil

La lumiére de 'amour aux horizons de la vie

Les horizons de la vie humaine sont constamment éclairés par la flamme de 'amitié.

Elle a une influence profonde et durable dans la marche de 'homme, au double plan spirituel et matériel,



et posséde en cela un pouvoir immense et surprenant.
Cette force puissante est inhérente a 'ame et se développe jusqu’a devenir un océan.

Si la clarté vivifiante de 'amour s’effacait notre environnement, notre ame serait cernée de toute part par

l'obscurité, la solitude et le désespoir, et I'on végéterait dans I'ennui et le dégodt de soi et du monde.
L’homme est de par sa création doté de l'instinct grégaire; vivre en communauté lui est nécessaire.

Le déséquilibre psychologique, le fait fuir la société, rechercher la solitude et détester la vie collective.
Ceux qui s’isolent, et vivent en reclus patissent en réalité d’'un handicap psychique et existentiel, car il
est évident que 'homme coupé de la communauté, ne pourra jamais faire seul son bonheur. Tout
comme les nombreux besoins corporels I'obligent a s’activer, son esprit a aussi des exigences qu’il faut

combler, L’ame a soif d’amour, et les hommes s’efforceront toujours de la satisfaire.

Nous sommes dans un besoin permanent et impérieux d’amour et de compréhension. Depuis le jour ou
nous ouvrons les yeux sur ce monde, jusqu’a la derniére minute ou se referme le livre de notre

existence, nous ne cessons de ressentir les empreintes profondes de 'amour.

Quand il sent peser sur ses épaules les charges de la vie et que son ame s’afflige par les événements,
et que les malheurs ont presque achevé de corroder tous ses espoirs, ’homme laisse apparaitre sur son
visage la soif d’affection et d’amour qu’il éprouve en son fond. C’est cette soif qui nourrit en lui la

flamme, gu’un jour meilleur naitra des difficultés présentes, ou la joie succédera a I'affliction.

Sa conscience ne recherchera plus alors calme et silence qu’a 'ombre de I'amour, et s’il est un baume

pour les douleurs et les peines, ce ne peut étre que 'amour.

L’amour de ’homme envers son semblable est 'un des sentiments les plus nobles, et nous pouvons

méme le considérer comme le fondement de toutes les vertus, et la source de leurs effusions.

L’amour peut se communiquer, et la meilleure voie en est de se persuader qu'’il faut montrer

généreusement notre affection envers nos congénéres, ce qui est en soi trés profitable.
Si ’homme laissait se répandre les joyaux de son coeur, il en recevrait en contrepartie le centuple.

Il ne tient qu'a chacun d’aimer et de se faire aimer. Et pour parvenir aux trésors de I'affection nos coeurs
doivent déborder de lumiére et de sincérité. Nous devons purifier nous pensées, et nous montrer

accueillant envers tout le monde.
Les sages ont dit:

La perfection de toute chose réside dans le degré de manifestation de ce qui la caractérise

essentiellement; et ce qui caractérise ’hnomme, c’est I'attachement et 'amour.



Cette affinité spirituelle, cette attraction réciproque, ce penchant qui existe entre les ames, sont le socle

sur lequel se fonde la solidarité, la coexistence entre les gens.
Le docteur Alexis Carrel écrit dans son livre: «Réflexions sur la conduite de la vie»:

«Pour que la société atteigne au bonheur, il faut que les individus qui la composent se soutiennent les

uns les autres a I'image des briques d’un édifice.

Mais rien ne peut les cimenter d’autre que I'affection que I'on observe parmi les membres d’une famille:

affection qui malheureusement ne s’étend pas a toute la grande famille humaine.

L’amour a deux aspects: celui qui recommande d’aimer son prochain, et celui qui recommande de se
faire aimer de son prochain et de s’en rendre digne. Tant que tout un chacun n’aura pas fait un effort
pour renoncer aux mauvaises habitudes, I'affection réciproque n’existera pas en acte. On peut parvenir
a cet objectif, en se refondant soi-méme, et en se libérant des chaines des défauts et des vices qui

nous séparent des autres.

C’est alors que les voisins se regarderont avec affection, que I'ouvrier et le patron pourront avoir

réciproquement un sentiment d’amitié.

Seuls 'amour et la tendresse peuvent instaurer dans la société humaine ce méme ordre que l'instinct

entretient depuis des millions d’années dans la société des fourmis et celle des abeilles.»

Rien d’autre que I’Amour ne sera notre Loi Rien de plus stable n’est gravé sur la Table de I'existence.

L’'orgueil engendre l'inimitié profonde

L’amour de soi fait partie des instincts fondamentaux de la nature humaine, et est nécessaire a la
poursuite de la vie. C’est de ce méme instinct que procédent I'attachement de ’lhomme a ce monde, et
sa lutte obstinée pour assurer sa survie. Bien que cet instinct naturel soit une source d’énergie
fructueuse, et permette I'éclosion de nombreuses qualités louables, il n’en demeure pas moins que s'il
se développe de fagon abusive et désordonnée, il donne lieu a la perversion morale et a diverses

déviations.

Le premier écueil aux vertus est la tendance trop prononcée a I'égocentrisme, au point que nulle place
n'est laissée a 'amour d’autrui. C’est cet amour excessif de soi qui empéche la reconnaissance de ses

fautes, et 'acceptation des réalités incompatibles avec son égoisme.
Le professeur Robinson dit:

«ll nous arrive de modifier spontanément nos opinions sans effort et sans émotion. Mais, si I'on vient
nous affirmer que nous sommes dans I'erreur, nous nous révoltons contre cette accusation et prenons

instantanément une attitude défensive.



C’est avec une incroyable légéreté que nous formons nos convictions, mais il suffit qu’'on menace de
nous les arracher pour que nous nous prenions pour elles d’'une passion farouche. Evidemment, ce ne

sont pas tant nos idées que notre amour-propre que nous craignons de voir en danger....

Nous nous insurgeons non seulement quand on nous dit que notre montre retarde, que notre voiture est
démodée, mais aussi quand on insinue que notre conception des canaux de Mars, de la valeur
médicinale du salicylate ou de la civilisation des Pharaons est erronée.... Il nous plait de continuer a

vivre dans les croyances que nous avons été accoutumés a considérer comme vraies.»

L’orgueil, le plus grand ennemi des hommes ravage leurs bonheurs. De tous les vices moraux aucun
n’est aussi répugnant; il rompt les liens de 'affection et de I'entente, les remplace par l'inimitié, et attire
la réprobation générale.

Tout comme on attend des autres qu’ils nous marquent de I'estime et de la considération, il faut
préserver leur honneur, s’abstenir de tout ce qui serait contraire aux regles de la bonne fréquentation, et

nuirait a la concorde.

Le mépris des sentiments des gens suscite forcément une réaction, entrainant pour son auteur

humiliation et discrédit.

Chacun jouit selon son mérite et son rang du respect et de la bienveillance profonde des gens. Mais
celui qui est prisonnier de son égoisme, et dont la vie entiére est régie par 'amour de soi, ne prend en
considération que les désirs de sa personne, ne s’inquiétant jamais de I'état de son prochain. |l
s’acharne a se donner des airs de célébrité et de grandeur, et a faire reconnaitre sa supériorité illusoire.

Son obstination a vouloir mériter le respect des gens, hors de toute logique, fait naitre une contradiction

flagrante entre ce qu’il désire et la haine et la répulsion profondes que lui voue son entourage.

Cette réaction de la société envers I'orgueilleux lui est accablante, et il ne la supportera qu’avec peine et

amertume.

L'infatuation s’accompagne toujours de pessimisme. La flamme de la susceptibilité brile dans le coeur

de I'égoiste, et lui fait voir tout le monde comme des ennemis.

L’indifférence des autres a son égard et les coups que son orgueil en regoit continuellement ne
s’effacent jamais de sa mémoire, et qu'’il le veuille ou pas, agissent particuli€rement sur son esprit. Et
chaque fois que 'occasion lui est donnée, il laisse se déchainer son ressentiment et sa vengeance

contre la société, et il n’aura de cesse que lorsque son bouillonnement intérieur se sera assagi.

Quand le démon de 'orgueil et de I'égotisme s’insinue en ’'homme, il fait naitre en lui un «sentiment
d’infériorité», qui se développe graduellement en «complexe d’infériorité» pénible et destructeur,
pouvant donner lieu a différents crimes, et conduire I'orgueilleux a des actes d’injustice de plus en plus

graves.



De l'étude de I'histoire universelle, il se dégage clairement ce fait que ce sont les arrogants et les fats qui

se sont toujours dressés contre les prophétes divins, et ont refusé d’admettre la vérité et le droit.

Les exterminations collectives, et les barbaries qui ont accompagné les guerres mondiales, et ont failli
entrainer le genre humain au bord de 'anéantissement ont eu leur cause dans l'orgueil et 'amour

démesuré de soi qui animaient certains groupes de personnes parvenues aux rénes du pouvoir.

La plupart des individus ayant grandi dans les familles déchues, et parvenu a un poste quelconque de
I'échelle sociale, se réfugient le plus souvent dans la vanité et cherchent par cette voie a compenser

l'infériorité de leur extraction.

lls s’imaginent avoir une personnalité supérieure a celle des autres, et tentent par une attitude

orgueilleuse a faire accréditer cette supériorité illusoire.

Chacun peut constater autour de lui ce type de caractére. Un homme réellement éminent et de valeur
n’éprouve jamais le besoin de se grandir aux yeux des gens, de se donner des airs de supériorité ou de
leur montrer du mépris. |l sait pertinemment que I'orgueil ne confere nulle grandeur authentique, que

I'égoisme et la fierté ne donnent pas du mérite, et qu’ils n’ont porté personne au pinacle.
Un psychologue recommande:

«Fixez des limites a vos espoirs et désirs, baissez le niveau de vos attentes, libérez-vous des passions
et des instincts, éloignez-vous de I'orgueil et de la vanité, et brisez les liens de l'illusion; vous vous

assurerez alors une santé plus forte et plus durable.»

Les Saints, modéles de modestie

La modestie est la vertu clef pour se faire aimer. Le modeste, se conformant a la morale, éléve sa valeur
dans la société jusqu'a un degré honorable, accroissant ainsi le rayonnement de sa personnalité dans

les coeurs.

Naturellement, il ne faut pas confondre la modestie et 'avilissement, chacune des deux qualités devant
étre traitée a part. La premiére est une vertu morale procédant de 'honneur et de la magnanimité de la
personne ainsi que de la tranquillité de sa conscience, alors que la seconde nait de la décadence
morale, et traduit 'absence de personnalité.

Loghman le sage mettait en garde son fils contre I'orgueil, en ces termes que rapporte le Coran:

«Et ne renfrogne pas ta joue, pour les gens, et ne foule pas la terre avec arrogance; Dieu n’aime pas du

tout, vraiment, le présomptueux plein de gloriole...»

Dans une autre sourate, le Coran dit:



«Et ne foule pas la terre avec orgueil; non, tu ne sauras jamais déchirer la terre et tu ne pourras jamais

étre haut comme la montagne!»
Ali, 'Emir des Croyants dit dans le sermon appelé: «Al-Qasiah»:

«Certainement si Dieu devait permettre a quelgu’un gu’il fut fier, Il 'aurait permis a Ses Prophétes et

Amis favorisés. Mais Dieu —qu’ll soit exalté- a fait détester la vanité aux saints et leur a agréé 'humilité.

lls ont alors posé leurs joues sur la terre, mélé leurs visages dans la poussiére, ont montré de la

compassion envers les Croyants, et sont demeurés des gens modestes...»
Avant lui le Prophéte de I'lslam -que la paix soit sur lui et sur sa Famille- disait:

«Evitez I'orgueil! Car quand ’homme se montre longtemps arrogant, Dieu ordonnera qu’on l'inscrive

parmi les despotes.»

L'Imam Sadeq a formulé de facon concise I'origine psychologique de I'orgueil:

«Nul ne se montre orgueilleux, a moins d’éprouver en lui-méme un sentiment d’humiliation.»
Le Dr. Bride dit:

«Pour une personne ou pour un peuple, la recherche de la supériorité ne signifie rien d’autre que mépris

et méchanceté envers leurs semblables.

La plupart des inimitiés et des querelles de nos jours, résultent du complexe d'infériorité. En réalité au

fond de pareils comportements se trouve une sorte de fausse compensation du sentiment de faiblesse.

Autrement aucun homme pur et honorable ne verrait un privileége ou une différence entre lui-méme et

les autres.»

Les arrogants et les vaniteux sont satisfaits de leurs actes et paroles. lls considérent méme leurs

insuffisances comme des qualités éminentes.
A ce propos, I'lmam Moussa Ibn Jaafar —-que la paix soit sur lui- a dit:

«L’orgueil a plusieurs degrés, notamment celui ou il enjolive a ’homme ses mauvaises actions, les lui

fait voir justes, les lui fait aimer, et lui fait croire qu’il fait oeuvre belle.»
Un psychologue écrit pour sa part:

«L’orgueilleux prend ses défauts pour des qualités, ses insuffisances pour des avantages. Ses acces de
colére contre ses subordonnées sont a ses yeux une preuve de I'excellence de sa personnalité; sa
faiblesse et sa maigreur lui deviennent une preuve de sa sensibilité extréme, elle-méme résultant de

son élévation spirituelle. Les gros sont rigolos et indélicats.



En revanche, s'il est gros, c’est alors un signe de bonne santé. Et comme un esprit sain est dans un
corps sain, on ne peut jamais compter sur les maigres. lls s’énervent vite et 'on ne peut jamais prévoir

leurs réactions... et ainsi de suite...»
Voyons a présent quelques paroles du Patron des pieux, Ali Ibn Abi Taleb -que la paix soit sur lui-:
«Gardez-vous de la fatuité; elle accroit I'inimitié envers vous.»

De nos jous les savants sont d’avis que I'arrogance est une forme d’idiotie et de démence. Ce qui se

rapproche des paroles du premier Imam, prononcées en différentes occasions:

« L’orgueil corrompt l'intelligence.»

«L’homme faible d’esprit est fort en prétentions.»

«La modestie est le summum de lintelligence, et 'orgueil le comble de Iignorance.»
«L’orgueil est un mal profond.»

«L’homme qui tire vanité de son état, se prive des moyens de s’amender.»

Le Dr. Helen Shakhter dit:

«Un moyen pour s’attirer I'attention des gens —quand notre échec est total- consiste a s’innocenter, a se
glorifier sans retenue; puis prenant ses désirs pour la réalité, a s'imaginer comme accomplies toutes les
taches dont on a révées. Ou encore pour compenser les revers subis, épiloguer sur les actions que
nous avons pu mener a terme, en les grandissant aux yeux de nos interlocuteurs, fussent-elles petites
et méprisables. Ces gens- la séduits par leurs belles fanfaronnades, se contentent de mentir laissant

s’échapper ainsi toutes les chances de se réformer.»

L’égoiste ne se rend pas compte qu’il est imparfait, pour voir combien les autres sont mieux accomplis

et en quoi ils lui sont supérieurs.
A ce sujet, citons encore une parole de I'lmam Ali:

«L’homme satisfait de lui-méme se rend aveugle a ses défauts. S'il reconnaissait les qualités et

I'excellence d’autrui, il apprendrait ses imperfections et tout ce qu’il a manqué.»

L’Islam qui veut promouvoir une culture humaniste supérieure, et créer les conditions d’une vie plus

riche, a abrogé tout privilége injuste, et ne reconnait que le privilege de la foi et de la piété.

«Hommes!, Nous vous avons créés d’'un male et d’'une femelle et Nous vous avons constitués en
confédérations et en tribus, pour que vous vous connaissiez. Le plus noble d’entre vous aux yeux de

Dieu, est le plus pieux.»



A propos de ceux qui se vantent de leur richesse, I'lmam Ali a dit:

«Cherchez refuge auprés de Dieu, de l'ivresse que confére la richesse. Car il est trés difficile de

reprendre conscience apres cette ivresse.»

Un homme riche vint un jour auprés du Prophéte —que Dieu lui accorde ainsi qu'a sa Famille,
bénédictions et Salut-. Quelque temps aprés, un pauvre arriva et prit place a cété du riche. Voyant cela,
celui-ci tira vers lui les pans de sa robe, et s’écarta du pauvre. Le Prophéte qui observa cette scéne lui
dit:

«Crains-tu que sa pauvreté ne te touche?» L’homme répondit: «Non».

- Crains-tu que tes vétements soient souillés?

- Non.

- Pourquoi alors as-tu tiré les pans de tes vétements, et as-tu changé de position?

- O Prophéte de Dieu, ma richesse m'a empéché de comprendre les vérités, et me fait voir comme bons
tout ce qui est mauvais et laid. En expiation de ce mauvais comportement, je donne la moitié de ma

fortune a ce pauvre homme.

Le noble Prophéte demanda au pauvre:

- Acceptes-tu ce don?

Il répondit: «Non».

Le riche lui demanda la raison de ce refus. Le pauvre répondit:

- Je crains qu’a mon tour, je sois atteint par un défaut si rebutant.»

Par conséquent, si I'égoiste veut atteindre au bonheur, il devra sérieusement se réformer, et chasser

hors de lui ce défaut qui porte gravement préjudice a sa personnalité.

S’il ne se s’attéle pas a cette tache, il devra se résigner a vivre toute sa vie dans le dépit et la frustration.

L'injustice



La justice dans la société

Une enquéte sur les causes de I'apparition des révoltes dans I'histoire, nous conduit a cette conclusion
qu’a toutes les différentes phases de I'évolution des peuples, le mot sacré de "Justice" a été, et demeure

le pivot des mouvements, et I'axe des révolutions.

Las des contraintes et des atteintes au droit, certains ont aspiré a la justice avec des sentiments purs, et
une force et une ardeur telles qu'ils ont déclaré la guerre totale aux instruments du mal, afin de restaurer

cette chose, précieuse et chére entre toutes, qu’est la justice.

Et pour renverser le pouvoir de I'obscurantisme et de la barbarie; ils ont oeuvré inlassablement, et n’ont

refusé aurun sacrifice, flt-ce celui de leur vie, dans cette voie.

Mais malheureusement, la plupart de ces soulévements et luttes étendues n’ont pas atteint les résultats

escomptés, n‘ont pas connu le succes total; bref, ils n’ont pas pu réaliser leurs espoirs vitaux.

On peut comprendre aisément la cause de ces échecs, si 'on préte attention a ce point important
gu’une société qui dévie de son orbite naturelle, et vit dans la décadence et le désordre, n’acceptera pas

la justice en tant que systéme régnant, et ne pourra jamais, étre authentique.

Le déploiement de la justice n’est chose possible que dans certaines conditions, sans lesquelles rien

d’équitable ne poindrait a I'norizon de la vie.

La société a besoin -comme besoin élémentaire et fondamentale- d’une loi reposant sur la justice, et
prévoyant tous les droits des classes et des individus, de fagon totale, et en conformité avec l'intérét
général. Cette loi sera accompagnée d’une éducation de base en bonnes moeurs et préparant le terrain

a I'application de la loi.

La justice est une loi naturelle observable dans toute 'ampleur de I'existence. Dieu-qu’il soit exalté a
fixé les régles gouvernant 'ensemble de I'univers sur le principe de la justice, de facon a empécher tout

écart a cette loi naturelle globale.

L’équilibre et la solidarité surprenante entre nos organes et régissant notre corps illustrent 'un des
aspects les plus frappants de la justice minutieuse qui gouverne toute la création dans cet immense

univers. En méditant sur nous-mémes, nous accédons a la compréhension du systéme cosmique.

L’harmonie de la création dont it est question ici est nécessaire. Mais comme le genre humain est doté
de pensée et de volonté, il devra s’en servir pour instaurer la justice. La faculté intellectuelle peut dans
certains cas, découvrir par elle-méme -sans se référer a la Loi révélée les réalités, et sur la base de

celles-ci, émettre des jugements. La raison apprécie les bonnes actions et réprouve les mauvaises.

La justice occupe une place sensible dans la vie des hommes, car elle fait partie a juste raison des



vertus cardinales.
Elle est en un mot un état d’esprit portant 'hnomme a I'accomplissement des bonnes actions.

Elle est le principal facteur d’union et de cohésion entre les sociétés humaines, qu’elle relie par des liens

d’amitié, et impose méme leur unité quand l'intérét le commande.
Platon, le célébre philosophe grec dit:

«Quand la justice s’instaure dans I'ame; elle inonde de lumiére toutes les forces de la psyché, car toutes
les qualités louables et les vertus humaines naissent de la justice, et c’est elle qui confere a la personne
la capacité de réaliser dans leur meilleure forme ses actions propres. Cela est le bonheur par

excellence, et ce qui rapproche le plus du Créateur.»

Il ne serait pas exagéré de dire que la justice est le premier fondement de la vie collective. Avec elle,
’'hnomme ouvre un nouveau chapitre dans sa vie, et par elle la société prend une allure nouvelle et

s’épanouit.

Une société pratiquant la justice, se consolide par elle, et parvient a surmonter tous les obstacles.

Le feu dévastateur de I'oppression

Le role désastreux de 'oppression dans le déclin et la ruine des peuples, en particulier dans la faillite

morale, et 'avénement de linsécurité au sein de la société, est évident et hors de doute.
Méme les personnes n’adhérant a aucune foi sont bien obligées de le reconnaitre.

Quand l'injustice régne sans partage, le réseau des liaisons se désintegre, amenant I'effritement de tout

I'ordre social.

Quand les gouvernements les plus puissants se laissent séduire par les forces maléfiques du
despotisme, ils finissent rapidement par en devenir les instruments, et assistent impuissants, a

I'évanescence de leur gloire et de leur grandeur.

Un bref regard sur I'histoire des oppresseurs qui ont di payer de leurs personnes les conséquences de

leurs actes dégagerait bon nombre de lecons. Nous nous bornerons ici a en citer un exemple.

Mohammad ibn Abdelmalek était un ministre des Abbassides et jouissait d’'un rang particulier. Ce
ministre cruel et impitoyable avait fait construire un four dont les parois internes étaient garnies de clous,
aux fins d’y faire incarcérer les opposants et leur infliger les tortures les plus odieuses, avant de les tuer

en allumant un feu immense dont la chaleur infernale étouffait les malheureux.

Quand Moutawakil monta sur le tréne califal, il le limogea de son poste de Vizir, et le fit enfermer dans la



méme prison. Quand il fut sur le point de rendre I'ame, il demanda du papier et une plume et écrivit a

Moutawakil deux vers en langue arabe disant:

«La vie est un chemin. Tels sont les jours: ils passent.
Comme dans le sommeil, une vision fugace.
Ne t’afflige pas! La vie te sourit un temps

Demain a d’autres gens elle fera ses grimaces!»

Aprés avoir regu et lu le message, le calife ordonna qu'on le libérat. Mais en vain, il était trop tard, le

méchant homme avait crevé avant que I'ordre parvint a la prison.

Oui, ceux pour qui le monde n’est qu’un lieu de lutte pour la survie, manoeuvrent toujours pour placer
les faibles sous le joug de la privation afin de consolider leur domination et de préserver leurs intéréts, et

pour cette fin, ne reculent devant aucun crime, fit-ce le plus inhumain.

Mais le moment ne tardera pas ou la colére contenue dans les coeurs des opprimés éclatera en

insurrection et en révolution, balayant les réves d’éternité des tyrans.

L’injustice n’est pas propre a une classe ou a des individus particuliers. Tout homme, a quelque rang et
en quelque circonstance que soit, qui aurait tenté de se servir des priviléges de la vie d’ici-bas a des
fins personnelles, sans respect d’aucune régle ni condition, ou ce faisant, d’enfreindre les lois de la

raison et de la religion, est un homme injuste, ingrat envers son Créateur.

Nous sommes -malheureusement - témoins, aujourd’hui du déploiement des tentacules de l'injustice
dans toutes les sociétés humaines, menacgant d’écroulement et d’anéantissement les fondements

mémes de la civilisation

Les injustes foulent aux pieds les droits de communautés entiéres, pillent leurs ressources naturelles par

la force, alors que la justice reste comme une statue froide et sans vie.

La religion contre l'injustice

L’oppression, au point de vue du Coran pourrait causer la décadence des peuples:

«Nous avons fait périr les habitants de ces Cités quand ils eurent été injustes et avons fait promesse de

les faire disparaitre.»

Les leaders religieux se sont toujours préoccupés de la consolidation de la fraternité, et se sont fixés
pour but de propager I'équité. lIs rectifient les écarts dans la marche de la société par des mouvements

réformistes.

Ainsi, ils parviennent souvent a priver les oppresseurs de leurs moyens d’action, et a les abattre.



Pour les chefs spirituels; 'injustice est un péché impardonnable.

Pour dissuader les gens de s’incliner vers l'injustice ils ont été jusqu’a assimiler celle-ci a une forme de

polythéisme.

C’est d’ailleurs par leur comportement juste et exemplaire qu’ils ont pu exalter les sentiments du peuple

contre les despotes:

«Nous avons certes envoyé Nos Apdtres, avec les Preuves, et fait descendre, avec eux, I'Ecriture, et la
Balance, afin que les Hommes pratiquent I'équité...»

Comme le but final de I'lslam, c’est d’instaurer la justice sous toutes ses formes, il a recommandé et
méme enjoint a ses adeptes de la pratiquer dans leurs rapports réciproques, sans distinction de rang, de

sexe, ou d’autre considération personnelle.
Il a interdit 'usurpation des droits de quiconque envers qui que ce soit:

«O vous qui croyez!, tenez-vous droits devant Dieu en témoins de 'équité! Que la haine pour un peuple

impie ne vous porte point a n’étre pas justes! C’est I'acte le plus proche de la piété.»

«Dieu vous ordonne de rendre les dépbts a leurs ayants—droits et quand vous jugez entre les Hommes,

de juger avec équité...»

En Islam, la vertu de justice est a ce point prise en compte que sans elle, nul ne peut prétendre prendre

place au tribunal, méme, s’il répond a toutes les autres conditions.

Afin d’ancrer dans les esprits cette noble faculté, I'lslam ordonne aux parents de respecter les régles de
I'équité envers leurs enfants et de ne pas les habituer a l'injustice. Cela est d’ailleurs un principe
élémentaire de I'éducation. Les enfants accoutumés a voir des scenes d’injustice ou a la subir

euxmémes de la part de leurs parents, finissent par perdre le sens de la justice et de 'nonnéteté.

Pire encore, leur caractére se développera dans l'iniquité et I'outrance, et ils se comporteront toujours

dans la société en transgresseurs des droits d’autrui.
Méme leurs parents ne seront pas épargnés, et subiront les conséquences de leur incurie.

Le Prophéte de I'lslam -que les bénédictions divines soient sur lui et sur sa Famille- avait coutume de
rappeler ce point important de I'éducation. Il recommandait a ses Compagnons:

«Soyez équitables et justes dans les dons que vous faites a vos enfants si vous voulez qu’ils montrent

tous la méme bonté et la méme affection.»

Le Professeur Bertrand Russel:



«L’ame humaine est en extension permanente, a l'instar de la vapeur. Le but de I'éducation est de ce
point de vue, de faire que la contrainte externe se représente dans I'esprit de I'enfant sous la forme

d’habitudes,d’idées, et de penchants affectifs; non de coups, de réprimandes et de chatiments corporels.

Et la notion qui est nécessaire a ce sujet est celle de lajustice qui est une notion que nous devons

inculquer progressivement dans I'esprit et les habitudes des enfants.

L’éducation véritable en matiére de justice peut se faire au moment ou I'enfant doit jouer avec ses
camarades, en ne disposant que d’un seul moyen de jeu -une bicyclette par exemple - utilisable a tour

de role.
Nous voyons alors gu’ils appréhendent rapidement le sens de la justice.

Evidemment, chacun d’eux aspire a jouir égoistement du plaisir de se servir a lui seul de la bicyclette.
Mais ce qui est surprenant, c’est 'empressement avec lequel ils adhérent a la proposition des ainés

parmi eux, que chacun doit attendre son tour.

Je ne crois pas que le sens de lajustice soit inhérent a ’'homme; qu’il soit inné en Iui, mais quand j’ai vu
avec quelle vitesse il se développe chez I'enfant, je n’ai pu contenir mon étonnement. Bien entendu il

faut que la justice soit réelle et ne favorise pas un enfant au détriment d’'un autre.

Si vous avez au fond de vous une préférence pour un des enfants, il faut veiller a ce que ce sentiment
ne vous entraine a vous montrer injuste dans la joie et la gaieté que vous leur prodiguez. Un principe
général évident est que lesjouets doivent servir équitablement a tous.L’effort pour inculquer 'amour de

la justice a I'enfant par toutes sortes d’exercice moral est inutile.»
Citons encore ici une parole appropriée du Prophéte de I'lslam:

«Craignez Dieu, et soyez équitables envers vos enfants comme vousmémes aspirez a ce qu’ils vous

marquent tous de I'affection.»

Dans une recommandation faite 8 Mohammad ibn Abi Bakr qu’il avait nommé au poste de gouverneur

de 'Egypte, I'lmam Al dit:

«Baisse sur eux l'aile de la protection, sois doux et bienveillant envers eux, et sois équitable dans le
temps d’audience que tu leur accordes et le regard que tu leur portes afin que les grands désesperent
de trouver en toi un soutien a leur penchant despotique, et que les faibles ne perdent espoir en ton

équité et en ta justice.»

Les Apotres de Dieu sont les piliers de la justice et les modéles de la perfection et de 'accomplissement

de '’humanité.

A I'époque du califat d’Ali, son frére Aqil, vint le voir. Aprés s’étre plaint des difficultés et de I'extréme



pauvreté de sa famille, il demanda avec insistance a son frére ainé quiil lui accorde I'équivalent de trois

kilogrammes de blé, en plus de sa part fixée équitablement par I'lmam entre les musulmans.

L’Histoire nous a gardé un sermon de I'lmam Ali faisant état de cet événement qui prouve mieux que

toute tradition I'importance de lajustice aux yeux des Amis de Dieu:

«Par Dieu, j’ai vu certainement Agil dans le dénuement total, et il me demanda un sa de votre part de
blé. Et j’ai aussi vu ses enfants échevelés, le visage poussiéreux de faim, comme s’ils avaient été

noircis avec de I'indigo.
Il revint a la charge a plusieurs reprises, répétant a chaque fois sa requéte insensée.
Je lui prétais l'oreille. Il pensa que j’allais troquer pour lui ma foi, suivre sa voie et laisser la mienne.

En guise de réponse, j'ai chauffé une barre de fer, puisje 'aiapprochée de son corps afn gu’il en tire une

lecon. Peu s’en fallut que le tison le bralat. Il en poussa un cri. Je lui ai dit alors:

Que les pleureuses te pleurent! O Aqgil! Gémis-tu & cause de ce fer qui a été fabriqué par ’lhomme pour
ses loisirs, alors que tu cherches & me conduire vers le feu que Dieu Tout-Puissant a préparé comme
manifestation de Son courroux? Aurais-tu le droit de crier de douleur? et ne devrais-je pas craindre les

flammes de I'Enfer?»
Plus loin dans le méme sermon, 'Emir des Croyants, Ali dit:

«Par Dieu, si les sept terres avec tous leurs, cieux m’étaient proposées pour que je désobéisse a Dieu

fat-ce en arrachant injustement un grain d’orge a une fourmi, je ne les accepterai pas.

Ce monde qui vous a tant fascinés, me semble si vil que je refuse de nuire a une fourmi pour obtenir ses

privileges»

Avec son insurrection et son mouvement grandiose contre I'oppression, L’Imam Hossein le martyr de
Karbala, a écrit en lettres d’or la plus belle page d’amour de la justice qui brillera encore a jamais au

firmament de I'Histoire.

L’'inimitié et la rancune

Pourquoi fermer les yeux sur les défauts?

Sans doute ’'homme est un animal social et son instinct grégaire 'empéche de se passer de la société,

ou de rompre ses liens avec ses semblables. Il est un étre dépendant et besogneux, et ses besoins sont



innombrables et sans borne.

Par conséquent, en vertu méme des exigences de sa nature, il est appelé a vivre une vie sociale; afin
gue solidaire avec les autres hommes, il puisse dénouer I'écheveau des problemes inhérents a son

existence.

Mais la vie sociale présente diverses conditions, auxquelles ’hnomme devra s’astreindre, tout comme il

devra respecter les régles et codes de conduite nécessaires au bon fonctionnement de la société.

La vie sociale —qui est le facteur le plus déterminant dans la constitution de la personnalité humaine,- ne
doit pas se borner a rassembler les corps, mais a tisser un réseau de rapports psychologiques qui

refléteraient la solidarité et I'affinité des esprits.

Et quand la société est unie dans sa forme et dans son fond, les relations entre les individus seront

axées toutes sur la solidarité, et elle ne saurait perdre sa pureté et son attirance.

Dans nos fréquentations, il nous arrive souvent d’éprouver le devoir de "fermer les yeux', de faire preuve
d’indulgence envers les fautes et les bévues d’autrui. C’est la un comportement dicté par la nécessité de

la vie collective.

Le meilleur calme s’obtient par des relations conciliantes avec les autres, et par une affabilité envers

eux.

Il ne faut pas perdre de vue ce point que nul sur cette terre n’est exempt de défauts et d'imperfection. Et

trés rares sont les personnalités impeccables. Méme les plus éminentes ne sont pas a I'abri de I'erreur.

Pour cette méme raison, chacun devra, dans une certaine mesure, supporter les événements contraires
a son attente, et passer I'éponge sur les erreurs et les maladresses d’autrui, parce que la paix et
I'entente solides ne peuvent, dans la plupart des cas, s’instaurer que par la voie de la clémence et du

pardon.

Chaque homme a sa propre spécificité imputable a son éducation morale et psychologique. Le pardon
et I'indulgence sont les manifestations les plus lumineuses de maitrise de soi et de grandeur, et aussi

des formes de noblesse d’ame et de courage.

L’homme authentique pardonne par magnanimité et, acquiert en contrepartie sa sérénité et une pureté
que rien n’égale en prix. La mansuétude cultive I'ame. Elle est une grace qui fait jaillir la source de

douceur et de bonté, et par laquelle 'hnomme peut se libérer de tout égoisme.

Bien que fermer les yeux sur les erreurs et les faux pas d’autrui ne soit pas chose aisée au début, plus

on s’exercera dans cette voie, moins on ressentira I'agitation intérieure.

Il est établi que I'indulgence a un impact positif méme sur 'ennemi et entraine forcément un changement



en lui. Et combien de relations se sont dé tendues grace a la bonne compréhension mutuelle! Et
combien de ressentiments, de rancunes et d’inimitiés se sont dissipées, cédant la place a la sincérité et

a I'affection réciproque?

Que peut un ennemi agressif devant une personne équipée de cette arme puissante de I'indulgence, et

d’un coeur animé de nobles sentiments, sinon se rendre et s’incliner devant la supériorité?
Un savant a dit:

«L’une des facultés les plus grandes de 'hnomme, et dont sont dépourvues les animaux, est celle de
pardonner et d’oublier les fautes des autres. Quand une personne vous nuit, elle vous donne en méme
temps une bonne occasion qui est celle de lui pardonner, et de jouir ainsi du plaisir qu’offre le sentiment
de I'indulgence. On nous a toujours dit: pardonnez a vos ennemis, mais cela n’empéche pas de

pardonner aussi aux amis.

Quand vous vous vengez sur votre ennemi, vous devenez son semblable, mais en lui pardonnant, vous

devenez son supérieur. Et il se verra fautif devant votre indulgence.

Quand nous voulons nuire a autrui, il se peut que nous échouions dans notre entreprise. Mais le pardon
est la meilleure vengeance. Par lui, nous pouvons vaincre nos ennemis sans coup férir, et les faire
s’incliner humblement devant notre puissance. Par conséquent, la meilleure attaque est celle ou I'on

refuse l'inimitié et la rencontre de 'ennemi; car la défaite de celui-ci y est assurée.

Quand les autres agissent en mal, nous devons agir en bien. Opposer le bien au mal est une politique

céleste grace a laquelle se perpétue la tranquillité sur terre.»

Les préjudices découlant du ressentiment

Aucun mal parmi les maux qui s’abattent sur les hommes, ne pése autant sur leurs épaules que celui de
Finimitié.
La rancune ravage le repos, et procéde des forces pernicieuses de la colére, rompant I'équilibre

psychique de 'homme.

Aprés son accés de colére 'homme s’assagit et croit avoir éteint le feu qui a causé son emportement.

Mais souvent, sous la cendre couve la braise qui menace de détruire son bonheur et son calme.

Tout comme le pardon est un signe de noblesse, d’équilibre de la personnalité, et un facteur de paix et

d’entente, le ressentiment, cette manifestation de la concupiscence a pous conséquence la division.

En laissant éclater sa colere, ’lhomme trouve un exutoire a son bouillonnement intérieur; il ignore ce
faisant que la nuisance provenant d’autrui est de loin inférieure en intensité a celle qu'’il s'impose en

répondant au mal par le mal. Car le tort causé par autrui est appelé a s’éclipser aprés quelque temps



quelle que soit son intensité. Alors que le ressentiment enraciné en lui corrodera son coeur et sa
conscience, et lui infligera une peine irrémédiable. Outre cela, I'inimitié ne disparaitra pas pour autant;

elle creusera la blessure et I'élargira.
Pendant ce temps, 'ennemi fourbira ses armes, et se préparera a la défense par tous les moyens.

Les conséquences de I'inimitié peuvent étre trés pénibles, et les déséquilibres qu’elles occasionnent
demeurent a jamais irréparables. Elles finissent par devenir une charge pesant lourdement sur la
conscience tout au long de la vie, lorsqu’elles résultent d’'une faute grave engendrée par un

ressentiment trop violent, entrainant une catastrophe.

Il est des gens chez qui n’existe pas le moindre atome de générosité et de pardon, qui révent toute leur
vie de venger la moindre offense. Cet exces de sensibilité les conduit a dépenser le plus clair de leur
temps, et la majeure partie de leur énergie, a assouvir des vengeances, dussent-ils se jeter dans les

flammes.

Une personnalité faible préte a s'irriter, ne supporte pas la moindre critique, alors que les hommes forts
et mdrs savent tirer des critiques, les lecons les plus précieuses grace auxquelles ils se refondent et

s’améliorent.
Un homme de science a dit:

«Lirritation est un symptéme d’'immaturité. Il arrive souvent qu’il n’y ait en fait aucune offense ni aucun

mépris dans ce pourquoi I'on s’irrite, et que la réaction négative ne soit dlile qu’a une raison illusoire.
Ou bien encore, il se peut que ce mépris ou cette offense soit involontaire.

Ici aussi il ne convient pas de s’emporter ou de se plaindre outre mesure.

Dans le cas ou le mépris est volontaire et délibéré, deux cas se présentent:

S’il est fondé et sanctionne une réalité en révélant un défaut authentique; il ne devrait pas blesser mais

lutot susciter le regret, et éveiller I'attention dans 'avenir.
g

Dans le cas ou I'offense fait état de quelque chose d’infondé, de contraire a la réalité, ’lhomme
raisonnable ne devra pas s’en faire. Car elle ne peut procéder que d’un envieux cherchant a faire une
méchanceté, ou d’un rancunier a I'esprit puéril cherchant sa petite vengeance, ou encore d’un ignorantin
qui veut se rehausser devant les autres par des paroles offensantes et insolentes. L’homme raisonnable

ne doit pas réagir aux paroles d’un ignorant.»

La quéte de la vengeance est chez certaines personnes, une manifestation de leur complexe d’infériorité
gu’elles trainent depuis leur enfance ou elles ont subi violences et réprimandes; et que nourrit leur

mauvaise insertion dans las société.



Bref, la vengeance fait partie des moyens auxquels recourent les personnes souffrant du complexe
d’infériorité pour compenser leur sentiment d’échec, en cherchant a nuire aux autres par différents

moyens, et perpétrant tous les crimes possibles.

Parmi les facteurs concourants a I'affaiblissement des penchants blamables, figure 'attention

exclusivement tournée vers les buts sacrés de I'existence.

En effet celui qui purifie son ame et se fixe un objectif élevé dans sa vie, découvre la petitesse des
autres choses et se détourne de la tendance a nuire aux gens. Nous sommes maitres de I'impact
gu’exercent les méfaits des gens envers nous, tout comme nous sommes maitre de changer nos
opinions, d’adopter une vertu a la place d’un vice. Par conséquent, nous sommes en mesure de réduire
par notre volonté l'influence des différents agents sur notre pensée et de faire la réserve d’énergie

nécessaire a briser le sens de la vengeance qui imprime ses contraintes sur notre esprit.

Si nous-mémes sommes indifférents envers notre responsabilité morale, les autres ne pourront nous

étre d’aucun secours, et ne nous aideront pas a changer ce qu’il y a de mauvais en nous.

Le ressentiment a plusieurs formes. Il arrive gu’une personne conseille a ses rivaux -sincérement en
apparence-de faire telle ou telle chose qu’elle sait pertinemment conduire a des résultats contraires a

ceux qu’elle leur proclame.
Un grand écrivain occidental a dit:

«La rancune et 'animosité résultent de la stupidité, surtout quand elles sont dénuées de cause

apparente. Beaucoup de problémes pourraient étre résolus a 'amiable s’il n’y avait pas I'égoisme. Pour
un rien, nous éloignons de nous beaucoup de nos chers amis, et bien que nous les sachons innocents,
nous continuons a leur en vouloir. A propos, comment pourrions-nous alléger l'injustice dont nous nous

rendons ainsi responsables a leur égard?»

L'exemple de I'lmam Sadjdjad

Les vies des Saints sont riches en lecons de dignité et d’honneur, d’'indulgence, de tolérance et

d’humanisme, dont ils furent les incarnations les plus parfaites.

Un jour I'lmam Ali Ibn el Hossein, surnommé Sadjad, était assis, entouré de ses compagnons. Soudain
un homme furieux se présenta et proféra des injures contre sa sainte personne. L'Imam maintint son

calme, et demeura silencieux jusqu’a ce que I'importun termina ses propos et quitta la réunion.
Quand il partit, I'lmam dit & ses compagnons:

«Vous avez vu et entendu cette personne. Je voudrais que vous vous leviez et m’accompagniez afin

que vous soyez témoins de la réponse que je vais lui donner.»



Ses compagnons le suivirent.

Arrivé au seuil de la maison, I'lmam se fit annoncer. L’homme sortit, prét a la querelle. L'lmam Sadjad

lui adressa alors ces paroles:

«O mon frére, toutes les choses que tu m’as attribuées, je m’en repent auprés de mon Seigneur, si elles

sont vraies. Mais si elles sont fausses, alors que Dieu te pardonne a toi!,»
Celui-ci bouleversé par la situation ne put que reconnaitre:
«Oui, j’ai dit des choses fausses a ton sujet, qui s’appliquent plutdt a moit»

Les paroles de I'lmam eurent un tel effet sur 'ame de cet homme, gu’elles effacérent chez lui toute sa
haine et le rameneérent au repentir. On vit se vérifier une fois de plus le pouvoir miraculeux de la

longanimité, du pardon et du renoncement.
L’Emir des Croyants, Ali Ebn abi Taleb- que la paix soit sur lui- a dit:

«Ne pas étre enclin au pardon est plus rebutant que tout, et la hate a se venger est une faute
irrémissible.»

Les hommes nobles ne s’attardent pas sur les fautes de leurs fréres, et leur pardonnent.
L’Emir des Croyants a dit aussi:
«L’empressement a pardonner est une des qualités des nobles.»

Ces paroles rejoignent bien entendu celles du Coran qui est la source de la morale islamique, et qui

recommande aux musulmans:

«QU’ils pardonnent et passent! N’aimez-vous pas que Dieu vous pardonne, cependant que Dieu est

pardonneur, miséricordieux?»
Dieu dit aussi:

«Or, bien et mal ne sont pas égaux. Défends-toi par ce qu'il y a de plus beau, alors celui avec qui tu

étais en inimitié deviendra comme s’il était ami chaleureux.»

Pardonner quand on est en position de supériorité, est une vertu si chere que I'lmam Sadeq -que la

paix soit sur lui- la considére comme une vertu.
«Des Prophétes et des Saints.»

D’aprés I'enseignement du premier Imam, le Commandeur des Croyants, le pardon est une arme

efficace pour se prémunir contre les complots des méchants.



«Chatie ton frére en lui faisant du bien, et repousse son mal en le comblant de faveurs.»
L’Imam a encore fait des observations remarquables au sujet du ressentiment.

«Le coeur le plus enchainé est le coeur du rancunier.»

Un psychologue dit:

«Le rancunier est prompt a la colére, impitoyable, prét a faire feu de tout bois. Méme d’apparence
douce, calme et polie, il est intérieurement habité par un volcan qui contient a peine les flammes
immenses du ressentiment et de la revanche qui se déchainent au premier prétexte et mettent le feu a

tout, aux amis comme aux ennemis.»
Le rancunier, comme dit I'lmam Ali, vit un calvaire, et voit redoubler ses peines.»
Dale Carnégie écrit dans son ouvrage "Comment se faire des amis":

«Quand nous nourrissons une haine contre nos ennemis, nous les rendons maitres de notre manger, de
notre boire, de notre sommeil, de notre santé et de notre joie, et méme de notre sang et de notre tension

artérielle, nous leur donnons plein pouvoir sur nous dans toutes ces choses.

Notre ressentiment ne leur nuit en rien, alors que nous transformons notre vie en un enfer

insupportable.»

De nos jours les psychologues diagnostiquent les maladies psychiques dans l'inconscient par 'enquéte
expérimentale, puis entreprennnent leur traitement. Mais bien avant cela, 'Emir des Croyants avait

coutume de dire a ses compagnons:

«C’est au moment ol 'on s’amende qu’apparaissent les chaines qui nous retiennent.»
Le rancunier ne connait guére de repos tant qu’il n’a pas assouvi sa fureur.

Un psychologue a dit:

«L’homme du ressentiment impose aux autres de se taire, de se plier a ses ordres, par la menace, la
réprimande et la violence. Cette méthode parait lIégitime, normale et nécessaire aux yeux des

revanchards qui s’en voudraient beaucoup s'ils venaient a avoir la faiblesse de pardonner un jour.

Je connais un officier ayant fait des études supérieures, qui un jour au volant de sa voiture a renversé
un cycliste, brisant deux brocs de lait qui se trouvaient fixés sur le porte-bagages. La chaussée était
devenue blanche du liquide qui s’était vite répandu et la roue arriere avait été complétement tordue par

la violence du choc.

Le cycliste gravement blessé, tachait de se relever, mais restait a quatre pattes. La responsabilité de



I'accident pouvait certes lui incomber, mais en ce moment son état méritait attention, secours et
compréhension, non les injures et les sarcasmes que lui adressait I'officier enragé. Le cycliste blessé ne
se retenait pas a son tour de proférer toutes les injures traduisant sa haine et son mépris qu’il avait

jusqu’ici contenus devant les représentants des classes opulentes.
|

Mon compagnon voulut descendre et administrer la punition a ce pauvre marchand de lait qui avait
'audace d’offenser un officier. Je pus 'en empécher avec 'aide d’'un autre ami qui se trouvait avec nous
dans la voiture, et il ne se dispensa d’infliger la correction a sa victime qu’a notre priére instante. Mais
pendant tout le temps ou nous demeurames ensemble, il ne cessa pas de nous blamer et de se blamer

lui-méme de n’avoir pas corrigé 'impertinent.
Il ne se pardonna jamais la faiblesse qu’il eut, a cause de nous, de pardonner au pauvre laitier.»
Ainsi que I'a remarqué I'lmam Ali, le ressentiment fait éclater la colére.

«Quand le rancunier est décu dans son attente -méme quand celle-ci est irréaliste-il devient la proie

d’une violente rage, et n’a de cesse que lorsqu’il aura pris sa revanche sur son adversaire.»

Et par contre,:

«Quiconque se débarrasse du fardeau de la haine éprouve un sentiment de repos dans son coeur.»
De méme, tous les savants contemporains affirment que:

«Si ’'homme se retient de tout emportement et de rancune, il se préservera des maladies nerveuses

entrainant la perte de I'équilibre psychique »
Ici aussi 'Emir des Croyants a dit:
«Purifier la poitrine (le coeur) de tout ressentiment est cause de bonheur pour ’homme.»

Il est a noter que dans certains cas et a propos de certains actes répugnants, I'lslam ne prévoit pas du

tout la tolérance.

Notre doctrine, ayant fait de la préservation de 'ordre, un objectif a ne jamais perdre de vue, considére
le chatiment comme nécessaire dans le cadre des peines légales (Hodoud). Quand le méfait accompli

par un individu est de nature agressive et préjudiciable a la société et a la sécurité des gens.



La colére

Les avantages de la maitrise de soi

Deux forces formidables commandent cet univers énigmatique gu’est le nétre: l'intelligence et la volonté.
L’intelligence est comparable a une lumiere déterminant le destin de ’lhomme dans sa vie, et c’est elle
qui définit et révéle au mieux sa personnalité réelle, et 'on ne saurait, sans elle, progresser d’'un seul

pas.

L’homme a la responsabilité et le devoir de dompter les différentes impulsions qu'il ressent en lui-

méme, de les contenir entre les deux écueils de I'excés et de la répression totale.

Les facultés intellectuelles nous permettent d’appréhender les limites raisonnables dans lesquelles ces

impulsions peuvent étre libérées a notre avantage, sans nous envahir complétement.

Quand lintelligence éclaire le champ de nos sentiments, il est tout a fait normal que notre vie regoive en

contrepartie les rayons réchauffant du bonheur.

Mais si nous obéissons aveuglément a nos instincts, et si nous devenons prisonniers de nos sentiments,

notre personnalité perdra de sa consistance, et nous connaitrons échec aprés échec.

La volonté qui joue un grand réle dans I'édification morale, et constitue un puissant moyen pour parvenir
aux objectifs louables est grandement déterminante du bonheur, car elle maintient 'lhomme a I'écart du

vice.

Une volonté ferme puissante et décisive est la condition sine qua non de la sérénité, grace a laquelle

I’lhomme tient téte aux vissicitudes troublant sa vie.

Plus nous maitriserons cette force, qui est 'axe méme du succes, et plus nous nous rendrons aptes a

I'acquisition des vertus, a nous mettre a I'abri de I'incertitude et a nous assurer le calme intérieur.
A ce sujet, un penseur occidental déclare:

«ll existe une belle définition de l'intelligence prenant en compte la vraie notion de I'équilibre psychique.
Elle est celle de "force ordonnatrice". Cette force ordonnatrice est comparable, chez les deux sexes
masculin et féminin au systéme de direction des voitures grace auquel on évite les accidents et les

virages et dont sont équipés de nos jours, la plupart des automobiles spacieuses et luxueuses.

Cet appareillage consiste a éliminer les vibrations violentes résultant du mauvais état des routes ou de
chocs imprévus, et permettre aux voyageurs de ne pas ressentir la fatigue, d’étre détendus et a l'aise

dans la voiture.



Le crime n’est que le miroir reflétant 'image d’une personnalité instable. Quand vous perdez votre
faculté intellectuelle, vous perdez en méme temps votre libre-arbitre et votre volonté. Un homme privé
d’intelligence, outre le fait qu’il cesse d’étre un agent positif dans la société, devient un étre nuisible et

dongereux.

Le petit torrent qui serpente entre les rochers dans les montagnes fait plus de bruit, a lui seul, que tous
les grands fleuves. Mais les grands hommes, sont en revanche comme les grands fleuves qui coulent

sans bruit ni vacarme sur les plaines.»

La nature rétive et indomptable requiert une volonté inébranlable et constante, faute de quoi elle
imposerait sa tyrannie, se rebellerait et conduirait ’homme a des états de tension dans lesquels il
perdrait le contréle de soi, et commettrait I'irréparable.

Les conséquences funestes de la colére

La colére est un état psychique dans lequel 'homme est littéralement hors de soi. Quand elle s’empare
de lui, elle détruit toute retenue, Iui impose son diktat. Elle supplante la volonté et le libre arbitre, causant

de graves dommages.

La colere tombe comme un voile qui neutralise la faculté d’intelligence. Dans le cas extréme, sous le
coup d’une colére violente, on finit par subir une transformation des traits du visage qui mous fait
ressembler a un animal, dépourvu de toute intelligence, perdant contact avec la réalité, et commettant
des actes et des crimes effroyables pouvant nous conduire a une perdition irrémédiables. Et 'on s’en
rendrait compte qu’aprés coup.

Cette passion, blamable entre toutes, n’engendre rien d’autre que le regret. Car un accés de colére ne

s’assagit qu’apres avoir fait subir a sa victime les affres de 'ame concupiscente.

Reprenant conscience, ’'homme est pris d’un remords profond et d’un sentiment d’indignité au spectacle

des sequelles de son emportement.
Et ces dommages ne sont pas causés seulement a I'ame, le corps aussi n’en est pas épargné.

Au moment de la colére, le sang afflue vers le coeur, s’y concentre et fait gonfler ses veines. Le visage
s’empourpre, et le corps frissonne, pendant que les membres s’agitent, préts pour la riposte. La colére

peut causer une inflammation des nerfs, des hémorragies internes, et la tuberculose.

La consommation des boissons alcoolisées et des cigarettes, et des autres intoxiquants du sang sont

grandement responsables des éclats de colere.

N’omettons pas de dire que I'existence de la colére, en tant que force naturelle latente et modérée,

pourrait étre signe de courage et de noblesse de caractére, dans les cas ou elle pousse ’homme a se



révolter contre I'injustice, et a défendre ses droits.

Un caractere vindicatif engendre toujours l'injustice, et séme la zizanie entre les gens. Si nous devions
réparer par la vengeance toutes les atteintes grandes ou petites que nous subissons, nous devrions

gaspiller notre temps en querelles interminables, et accepter d’avilir notre ame.

Tout homme est sujet a I'erreur et a 'omission. Quand quelqu’un se met en colére par notre faute, le

mieux a faire pour gagner son pardon est de reconnaitre notre tort.
Dale Carnégie écrit:

«Quand nous savons que nous méritons une punition, ne vaut-il pas mieux prendre les devants
courageusement et faire notre mea culpa? Le blame que nous infligeons a nous-mémes n’est-il pas

plus doux a nos oreilles que I'accusation lancée par une bouche étrangére?

Hatez-vous de dire de vous-méme toutes les choses déplaisantes que I'autre personne allait exprimer—
dites-les avant elle, et vous la désarmerez. Il y a quatre-vingt-dix-neuf chances sur cent pour qu’elle

adopte alors une attitude généreuse et clémente, et qu’elle ferme les yeux sur vos fautes...

Le premier sot venu peut essayer de justifier ses erreurs —C’est d’ailleurs ce que font tous les sots. Mais

’'hnomme qui reconnait ses fautes s’éleve au-dessus de la masse, il connait une joie noble et rare...

Quand nous sommes s(rs d’avoir raison, efforcons-nous avec tact et douceur de faire partager notre

opinion. Mais quand nous sommes dans notre tort- ce qui se produit avec une fréquence étonnante si
nous avons la franchise de I'admettre—, reconnaissons notre erreur promptement et de bon coeur. Non
seulement nous constaterons des résultats surprenants, mais encore ce sera beaucoup plus amusant

gue d’essayer de nous défendre.»

La clémence suscite une joie authentique dans le coeur, et le remplit de sentiments élevés. Par elle,
nous pouvons méme faire plier 'adversaire et obtenir sa reddition. Elle suscite assurance et confiance

en soi, et fait régner I'entente et la cordialité.

L’acquisition du savoir et de I'expérience contribue a amoindrir la virulence des impulsions, et a adoucir

le caractere.

Quand la culture s’élargit, des perspectives nouvelles s’offrent a I'esprit. C’est pourquoi les hommes
d’expérience et les savants font preuve de plus de résistance devant les tentations de 'ame, de plus
d’abnégation, et d’une fagcon générale de plus de mansuétude envers les faux-pas de leurs prochains

que les autres hommes.



Sur les traces des Saints

Pour traiter cette grave maladie de I'ame, aucun reméde n’est aussi salutaire que celui que nous
enseignent les prophétes et les hommes saints. Les résultats auxquels a donné lieu la recherche
médicale et psychologique moderne, bien que non dépourvus d’intérét, ne sont pas définitifs. Nos chefs
religieux ont par des phrases percutantes, attiré notre attention sur les conséquences et les dangers que

présente la colére, et sur 'avantage qu’il y a a maitriser ses emportements.

L’Imam Sadeq -que la paix soit sur lui- a dit:

«Abstenez-vous de vous mettre en colére, car cet état vous infligera I'hnumiliation de vous excuser.»
Le Dr. Marden dit:

«L’homme qui se met en colére, pour quelque raison que ce soit, en découvre la futilité dés qu’ll
retrouve son calme. C’est pourquoi s'il juge avec bon sens, il devrait au lendemain de sa colére,
présenter ses excuses a la personne injustement incriminée la veille. Si 'on prend I'habitude de faire ce

jugement du lendemain le jour-méme, les méfaits de la colére seront ramenés a leur minimum.»
L’Imam Sadeq dit encore:

«La colere prive le coeur du sage de sa lumiére; quiconque n’est pas maitre de sa colére, n’est pas

maitre de son intelligence.»

De l'avis des médecins, la colére a des effets dangereux, et peut méme quand elle est violente,

entrainer la mort subite.

Le Commandeur des Croyants, Ali, dit:

«Quiconque lache la bride a son irritation hate la fin de ses jours.»
Le Dr. Marden fait encore les observations suivantes:

«Les gens souffrant de faiblesse cardiaques savent-elles que leurs emportements pourraient leur colter
la vie? Si elles ignorent cette menace, gu’elles sachent au moins que méme des hommes en bonne
santé ont été victimes de leurs impulsions. On a vu souvent des acces de colére se terminer par des

crises cardiaques ou par la mort.

La colére détruit 'appétit, complique la digestion, et perturbe I'équilibre organique et nerveux pendant
des heures voire des jours. Elle dérange tous les mécanismes corporels, et par voie de conséquence,
toutes les facultés intellectuells et psychiques. La colére de la femme qui allaite peut intoxiquer

dangereusement son lait.»



Le Dr. Mann apporte aussi le ttmoignage qui suit:

«Les recherches sur les effets psychologiques des émotions, montrent que celles-ci mettent en branle

tout 'organisme.

Les battements du coeur, les veines, le systeme digestif, le cerveau et les glandes endocrines sont tous

affectés aprés une crise de colére.

La sécrétion de I'adrénaline est particulierement remarquable, car elle entraine une plus grande activité

du foie qui met du sucre supplémentaire a la disposition de I'organisme.»
Les recommandations de 'Emir des Croyants, méritent d’étre rappelées:
«Garde-toi de la colére, elle commence par la folie et finit par le remord.»

«La colére est un feu qui couve. Quiconque la retient I'éteint, et quiconque la relache se brile en

premier.»

«Préservez-vous de 'acces de colére. Préparez-vous a le combattre par le silence et la mansuétude.»
«La maitrise de soi au moment de la colére prémunit contre les coups mortels du sort.»

L’Imam Bager -que la paix soit sur lui- a dit:

«y a-t-il chose plus grave que la colére? Quand ’'homme est sous son emprise, il n"’hésite pas a tuer

son prochain, ce que Dieu a interdit.»
Jean Markowitz écrit:

«Les personnes de tempérament nerveux sont également de celles chez qui I'idée de meurtre se
déroule dans le cerveau a la vitesse d’un film. Cette violence et ce déchainement figurent parmi les
caractéristiques propres a ce groupe. De telles personnes envisagent instantanément le meurtre, et se

mettent immédiatement a 'oeuvre perdant provisoirement toute faculté de discernement.»

Le noble Prophete de I'lslam- que la paix et les bénédictions de Dieu soient sur lui et sur sa Famille -

nous fait une recommandation judicieuse.

«...Et quand vous ressentez en vous quelque chose de cela (de la colere), asseyez-vous si vous étiez
debout; et allongez-vous si vous étiez assis; si vous la ressentez encore, faites vos ablutions avec de

I'eau froide, ou encore prenez un bain, car le feu on ne I'éteint qu’avec de I'eau.»
Le Docteur Victor Pouchet écrit dans son livre "la voie du bonheur":

«Si I'enfant s’irrite beaucoup sans que vous ayez été dur envers lui par la parole, vous pouvez calmer sa

colére en lui faisant prendre une douche froide, ou en le couvrant d’'une serviette imbibée d’eau.»



Le Dr. Gilbert Robin apporte ce témoignage:

«La propreté corporelle revét une grande importance dans I'éducation morale. Se laver matin et soir a
I'eau tiede et prendre une douche a la fin d’un travail nettoient le corps et le reposent, le débarrassent
des mauvaises humeurs et lui redonnent agilité, et calment l'irritation. Nous pouvons par conséquent

affirmer que les avantages du bain sont également corporels et moraux.»
Les vies des hommes de piété éclairent en réalité la voie a suivre pour I'acquisition des vertus morales.

A travers leurs comportements qui nous servent de modeéles, nous saisissons 'ampleur de la
longanimité et de la maitrise de soi, ainsi que la générosité d’ame envers les ennemis. Nous allons en

citer ici un exemple:

lbn Chahrachoub rapporte dans son ouvrage intitulé "Al Managhib" un événement illustrant la grandeur

d’ame de I'lmam Hassan, fils de I'lmam Ali ibn Abi Taleb -que le salut soit sur eux tous-:

«Al Moubarred et Ibn Aicha ont rapporté qu’un syrien rencontrant I'lmam Hassan sur sa monture se mit
a le maudire. L’Imam ne lui répondait pas. Quand le syrien cessa ses imprécations, I'lmam s’avanca

vers lui, le salua et lui dit en souriant:

- O vieil homme, je te trouve étrange. Je crois que tu tes trompé de personne. Si tu le désires, je
saurais te satisfaire. Si tu es dans le besoin, nous te donnerons de nos biens; si tu es dans I'égarement,
nous saurons t'orienter; si tu veux de I'aide pour transporter tes affaires, nous sommes préts a te la
fournir. Aurais-tu faim? nous te rassasierons; serais-tu dans le dénuement, nous te vétirons. Serais-tu
pauvre nous t'enrichirons; si tu es fugitif, nous te fournirons asile. Si tu as un désir quelconque, nous te

le réaliserons.

Pourquoi ne te joindrais-tu pas a notre caravane pour y étre notre héte quelque temps. Dieu —qu’ll soit

exalté- nous a accordé assez de Ses faveurs pour tenir promesse.»

Le syrien, touché par tant de tendresse prouvant la noblesse d’ame de I'lmam, ne put contenir son

émotion, fondit en larmes et dit:

-Je prends Dieu a témoin que tu es Son vicaire sur la terre. Dieu sait mieux a qui confier son message.

Vous étiez toi et ton pére les plus détestables pour moi. A présent, vous m’étes les plus chers.

Puis, il se joignit a lui, il fut son héte et demeura toujours fidéle a son serment.»



La déloyauté

Les diverses responsabilités

Comme les hommes peuvent grace a leur intelligence, entrevoir les vérités afférentes aux diverses
questions, ils sont capables d’appréhender les nombreuses responsabilités gu’ils doivent assumer a
chacune des étapes de leur vie.

lls doivent en accepter les contraintes, et se plier a certaines conventions immuables dont dépendent
leur perfection et leur bonheur. En un mot, ils devront aussi adapter leur comportement aux besoins
réels de I'esprit et du corps. L’acceptation de cette responsabilité est alors nécessaire dans tous les

domaines.

Et cette nécessité est proclamée par la raison et la conscience qui convient a oeuvrer ardiment dans la
réalisation de ce qui est le garant le plus sOr du progres de la société, et font abhorrer tous les agents

déséquilibrant 'ordre de la vie et causant la destruction de la personnalité.

Le sens de la responsabilité dans la promotion des valeurs morales et 'acquisition d’un caractére
exceptionnel conduit ’homme a la liberté authentique, et lui trace une voie conforme au juste ordre des

choses.

Cette responsabilité s’étend jusqu’au terme final de la vie, et prend différents aspects selon les

domaines variés de I'existence.

Quand on a les moyens d’accomplir ses devoirs, on devra en rendre compte et supporter les

conséquences qui résulteraient d’'un manquement de notre part.

Ignorer sa responsabilite, et dépasser les limites du permis, revient en fait a ignorer les régles

principales de la vie, et a se condamner a la déception.

Il n’y a pas d’erreur plus grave que de méconnaitre ses responsabilités, et de rompre ses engagements,
croyant exercer sa liberté individuelle. La perte du sens du devoir nuit a la société car il engendre les

antagonismes et les dissensions.

Il faut protéger les devoirs des menaces que font peser sur eux les déchainements des passions
individuelles. Car ceux qui sont entierement préoccupés par leurs impulsions égoistes sont préts a
sacrifier les responsabilités collectives a 'autel de leurs désirs et intéréts malsains. De tels individus ne

graviront jamais I'échelle de la perfection humaine.

Le docteur Alexis Carrel écrivait:



«Un homme qui se croirait libre de toute contrainte ne ressemble pas a un aigle volant dans I'espace
infini mais plutét a un chien ayant fusion maitre, et que le hasard aurait conduit dans une rue animée,
errant ¢a et la parmi les automobiles. Un tel homme pourrait aussi étre comme ce chien, agissant a sa
guise et allant ou bon lui semble, mais il est plus égaré que le chien, car il ne sait pas ou il va, et ne sait

comment conjurer les dangers qui I'entourent.

Nous savons que la nature obéit a des lois, et que la vie de 'homme est aussi commandée par des
principes. Mais nous nous croyons pourtant libre a I'égard de la nature, et nous aimons agir a notre
guise. Nous refusons de comprendre que la conduite de la vie comme celle d’'une automobile, le respect
de certaines régles. Nous agissons aujourd’hui comme si le destin réel de 'homme ne consiste qu’a
boire et a manger, a dormir, & se marier, a posséder une voiture, une radio, a aller au cinéma, a la
danse et a s’enrichir. Chacun fuit la réalité, au milieu de la fumée des cigarettes ou dans l'ivresse que lui

procurent la nonchalance et I'alcool.»

Il est vital que chacun apporte sa contribution a I'ordre de la société, et cela est impossible sans une
obéissance stricte a certains codes. Celui qui s’appuie sur sa force et sa volonté, verra les réalités de la

vie avec intelligence et logique et se préparera a I'accomplissement.
Il sera sincére et juste, et accueillera a coeur ouvert toutes les taches qui lui seront imposées.

Sar de lui, et sachant que son échec éventuel ne proviendra pas d’une négligence de sa part, il restera

digne en toute circonstance.

C’est dans la joie authentique qu'il faut rechercher le bonheur et la tranquillité d’ame. Les hommes qui

répondent a I'appel de leur conscience se révélent endurants lors des épreuves.

La satisfaction intérieure est la juste récompense de ceux qui oeuvrent conformément a leur sens du

devoir, et inversement ce sentiment dispensateur de joie procede lui-méme du sens du devoir.

La valeur des engagements et la gravité de leur violation

Faire honneur a ses engagements est une des responsabilités les plus graves qui incombent a ’lhomme.
A quelque religion qu'’il adhere, voire quand il se déclare sans confession, il reconnait en son tréfond le
caractere abominable de la félonie, et celui admirable de la loyauté, que ce soit en matiere individuelle

ou sociale.

Car c’est de par sa nature premiére et innée que ’homme percoit la nécessité de respecter sa parole,

pour asseoir son bonheur.

Le patrimoine moral que I'on inculque a ’homme dés son enfance et qui lui sert de référence tout au
long de sa vie, joue un rdle déterminant dans le choix de ce qu'il devra faire ou éviter. C’est pour cela

gue I'éducation juste et rationnelle garante de la santé morale, mérite une attention particuliére.



L’éthique commande le respect de tout engagement verbal de la part des deux parties, méme quand il
est dépourvu de garantie officielle ou Iégale. Le violer revient en réalité a prendre ses distances a

I'égard de toutes les obligations de I'nonneur et de la noblesse d’ame, et a accepter I'infamie.
Selon le dire de Bozorgmehr :
«L’homme noble est loin de violer sa promesse. Plusieurs lieues le séparent de la félonie.»

L’homme qui s’écarte du droit chemin et enfreint ses engagements sans hésitation, ne fait que semer les
graines du ressentiment et de la haine, avant de récolter a son tour honte et humiliation. Il se défendra
ensuite en essayant de justifier son acte par des motifs contradictoires, mais il ne fera que prouver

davantage I'hypocrisie et I'absence de rectitude dans sa personnalité.

La violation des engagements est 'agent le plus dangereux de la désintégration sociale. Elle cause
affaiblissement et dégradation, et relache les liens d’amitié entre les gens. Sans nul doute, une société

ou régneraient la division et la méfiance mutuelle perdrait son équilibre.

A notre époque.agitée par 'immoralisme, la trahison et la perfidie sont trés répandues, et la fourberie

prend des proportions effarantes.

Il est des gens, qui non seulement n’éprouvent, aucun remords & manquer avec désinvolture a leur

parole, mais aussi considerent cela comme une malice qui les fera devancer les autres.

En revanche, la loyauté est un agent de cohésion, une des colonnes de I'édifice du bonheur social. Son

impact est grand dans toutes les étapes de la vie, et c’est sur elle que reposent le progrées et le succes.

Un groupe de Kharédjites fut un jour appréhendé et conduit devant Hadjadj Ibn Youssef, 'exécuteur des
basses oeuvres des Omeyyades. Hadjad] interrogea les prisonniers, quand arriva le tour du dernier
d’entre eux, 'appel du muezzin s’éleva du minaret, et Hadjadj leva la séance pour aller faire sa priéere. |l
confia le prisonnier a un homme lui disant de le ramener le lendemain pour le juger. L’homme sortit du
Palais, accompagné du prisonnier.

Dés qu'ils se furent éloignés un peu, le prisonnier dit:

- Je ne suis pas un kharédjite. J'espére que Dieu, dans Sa grace et Sa bonté, me délivrera de cette
accusation. J’ai été innocemment arrété. Je te prie de me laisser passer la nuit chez moi, auprés de ma
femme et de mes enfants, pour leur faire mes derniéres recommandations. Je te promets d’étre chez toi

demain matin.

L’homme se tut, mais le prisonnier réitéra sa demande avec plus d’insistance jusqu’a obtenir 'agrément

de l'autre.

Mais peu aprés 'homme fut pris de regret et d’agitation, redoutant la colére de Hadjadj. Il passa une nuit

blanche d’inquiétude et de peur. Mais quel ne fut son étonnement quand il vit le prisonnier se présenter



chez lui a 'heure convenue.

Il lui demanda:

- Pourquoi es-tu venu, alors que tu pouvais échapper au jugement?
Le prisonnier répondit:

- Quiconqgue connait Dieu, et lui reconnait la Souveraineté en toute chose, et le prend a témoin de sa

parole, doit tenir son engagement.

L’homme emmena le prisonnier auprés de Hadjadj et lui narra I'événement. Hadjadj méme en fut saisi
d’émotion, lui qui est connu comme sanguinaire et impitoyable. Il décida de confier le sort du prisonnier

a ’homme qui lui redonna sa liberté.

Imaginez un établissement commercial qui néglige rait ses responsabilités et ne prendrait pas en

compte les régles d’usage. N'irait-il pas tout droit a la perte de son crédit et partant de sa clientéle?

Rien ne confére stabilité et fermeté a la société autant que la confiance mutuelle entre ses membres. Si
chacun accordait a sa parole la méme importance qu’aux écrits officiels et s’astreignait a respecter ses
engagements dans toutes les questions, en tant que devoir incontournable, une vie heureuse s’offrirait a

tous.

Le marchand livrerait par exemple sa marchandise au client au moment fixé; le débiteur honorerait ses
créances a terme échu. Beaucoup de querelles seraient ainsi évitées, et les rapports entre les individus

seraient au beau fixe.

La premiére condition de 'engagement consiste a examiner ses propres moyens et capacités, et a éviter

de promettre quelque chose qui serait au-dessus de ces moyens.

Car en cas de manguement on serait tenu pour responsable, et 'on mériterait blame et condamnation.

L'lslam stigmatise la déloyauté

Pour se réaliser au mieux, ’'homme doit conformer sa vie a une démarche rationnelle. Le succés des
collectivités humaines est tributaire, en premier lieu, de I'union et de la cohésion de leurs membres. Le
comportement de chacun doit donc étre a la fois juste et logique, pour éviter les écueils de la division et
de I'hypocrisie. Quand I'engagement procéde chez l'individu de sa foi religieuse et de sa vertu morale, il

a plus de crédit que toute preuve matérielle.

L’Islam a condamné la violation des serments avec une véhémence telle gu’il ne permet pas a ses

adeptes de trahir leurs engagements, méme ceux pris a I'égard des corrompus et des injustes.



L'lmam Bagher- que la paix soit sur lui- a dit:

«ll est trois ordres de Dieu a respecter formellement: rendre son dépét au bon ou au méchant, tenir
parole avec 'homme de bien ou le corrompu; agir en bien envers ses parents, qu’ils soient bons ou

mauvais.»

Quand le Coran décrit les Croyants, il n'omet pas de préciser:

«...et qui respectent leurs dépéts et leur engagement...»

Dans une autre sourate, il convie les musulmans a s’acquitter de leurs promesses:
«...Et remplissez 'engagement: oui, on sera interrogé au sujet de 'engagement.»
Une tradition prophétique range la déloyauté parmi les signes de I'hypocrisie:

«ll est quatre caractéristiques de I'nypocrisie dont une seule suffit pour garder ’lhomme dans le champ

de définition de I'hypocrite jusqu’a ce qu'il s’en débarrasse:

Mentir quand on parle, manquer a sa parole quand on a promis, trahir quand on s’est engagé, étre

outrancier dans l'inimitié.»

Dans ses recommandations a Malek Achtar, gouverneur de I'Egypte, I'lmam Ali- que la paix soit sur lui-

écrit ce qui suit:

«Evite de rappeler a tes administrés le bien que tu leur auras fait, de broder sur tes propres actions, et
de manquer aux promesses que tu leur auras faites, car le rappel annule le bienfait, la fraude ternit
I'éclat de la vérité, et le manquement a la promesse est hai de Dieu et des hommes. Dieu- qu’il soit

exalté- a dit:

«ll est tres haissable pour Dieu que vous disiez ce que vous ne faites point.».

On rapporte aussi cette parole, toujours de I'lmam Ali:

«La fidélité va de pair avec la sincérité, et je ne connais pas plus sir bouclier qu’elle.»

Soucieux de I'éducation des enfants, I'lslam sachant que I'acte est plus influent que la parole préconise
aux parents un controle de leur propre comportement s’ils veulent inculquer a leur progéniture, les

principes €lémentaires de la vertu.
C’est pourquoi le noble Prophéte réprouve tant les fausses promesses:
«Que nul homme ne promette a son enfant ce dont il ne s’acquittera pas.»

Le Dr. Allendy dit:



«Un enfant de 16 ans, qui commettait chaque jour un vol plus grand que le précédent, me fut confié pour
traitement. A 'age de 7 ou 8 ans, son pére I'avait une fois obligé a céder un de ses jouets a la fille de
son patron. Or, ce jouet lui avait été donné apreés plusieurs mois d’attente, en récompense d’un
comportement exemplaire qu’il avait observé avec un grand effort. Par la suite, son pére avait oublié par

légéreté ou par négligence, de tenir sa promesse et de lui en acheter un autre.

Le coeur brisé par ce manguement a la promesse, I'enfant résolut de prendre sa revanche en subtilisant
une tablette de chocolat du sac de sa mere... Le jour ou il fut confié a mes soins, il avait brisé la vitre

d’une porte pour un larcin.

Le traitement n’était pas difficile et je pus le mener a bien. Ses parents avec leurs erreurs
psychologiques répétées, I'avaient conduit a cet état. Et si cela avait suivi son cours, un enfant dont on

aurait pu faire un homme courageux et résolu, serait devenu un dangereux criminel.»

Le contréle de notre comportement ne concerne pas seulement les enfants; I'lmam Ali nous conseille

d’en faire autant pour des relations sans nuages avec les amis:
«Quand tu as un ami, sois serviable pour lui, accorde-lui la loyauté, et sois franc et clair avec lui.»

Seul est digne d’amitié, ’lhomme doté de traits de caractére élevés et de qualités excellentes et dont la

fréquentation fait grandir notre ame.

Le noble Prophete de I'lslam- que la paix et la bénédiction infinies de Dieu soient sur lui et sur ses

descendants- a dit:

«Le plus heureux des hommes est celui qui fréquente les nobles d’esprits. Tout homme juste et sincére,

fidéle a sa parole, et doté d’un caractére parfait, mérite qu’on fraternise avec lui.»
Samuel Smiles écrivait:

«Si vous vivez avec des personnes a 'ame grande et au caractere éminent, une force mystérieuse vous

entrainera vers la grandeur.

L’amitié des personnes qui nous sont supérieures en intelligence, en vertu et en expérience a un grand
prix, car leur compagnie insuffle un esprit neuf en ’lhomme, nous enseigne le savoir-vivre, et réforme

nos croyances et convictions envers les autres.

Si ces personnes sont plus fortes que nous, leur fréquentation assidue nous rendra forts a notre tour,

élévera notre capacité spirituelle, en méme temps qu’elle exaltera notre perspective de vie.

Un bon caractére est comme une lumiére qui projetterait ses rayons et éclairerait tous ceux qui

’environnent.»

Ainsi, dans ce qui précéde, le devoir de chacun envers ses engagements a été éclairci.



La Trahison

Les liens de la confiance mutuelle

La confiance est le fondement d’'une société saine et puissante. On peut considérer comme heureuse et
comblée toute société dans laquelle regnent la confiance et la slreté entre les individus. Des que les
hommes s’écartent de leurs devoirs, et trahissent leur engagement de respecter les droits d’autrui, la

société rentre dans la phase du déclin.

Différentes lois régissent les affaires des hommes. Chacun est chargé de I'application d’une partie de
ces lois; il en ressent lui-méme la responsabilité instinctivement par la raison ou encore par devoir

religieux, et contribue a nourrir le foyer de la confiance et de la tranquillité d’ame.

On ne pourra jamais supprimer la notion de la responsabilité parmi les hommes, ni détourner le regard
des obligations graves que la personne a contractées envers Dieu, envers lui-méme et sa société, et les

considérer comme dénuées d’importance.

L’homme ne peut se passer de ses semblables et de la vie collective. Et puisque les rapports entre les
individus donnent lieu a des droits, les hommes sont obligés de se plier a une série de regles pour éviter
les affrontements et les dissensions et grace a la coopération et a la solidarité, profiter chacun du fruit du

travail de I'autre.

Ce faisant, le terrain s’aplanit pour la résolution des probléemes. L’accomplissement du devoir et de la
responsabilité sociale, bien que difficile, requiert sacrifices et peines ardues. Et 'hnomme, bien que
désirant goGter au bonheur et a ses délices sans grande peine, doit savoir que le bonheur ne croit qu’a
'ombre de 'accomplissement des devoirs quels qu’ils soient.

On a dit a juste raison que le bonheur est la récompense de I'accomplissement du devoir. L’homme
prend aussi sur lui une partie de la responsabilité des autres, en ce sens qu’un manquement au devoir

entraine un effet négatif sur le moral d’autrui.
Le bonheur de la société est plus précieux que celui de l'individu, celui-la est la base de celui-ci.

Toute atteinte aux droits de la société contrarie I'esprit de justice sociale et provoque un déséquilibre

dans le systéme entier.

Il appartient a chaque individu de respecter la vie, la liberté et 'honneur de ses semblables. Ceux qui se
soumettent de bonne grace a 'accomplissement de leur devoir, et paient ainsi leur tribut a Dieu et a la
société, contribuent en fait a élever le niveau de bonheur collectif Cela les aide a progresser et a réussir

leur vie; ils gagnent ce faisant la confiance de tous.



Samuel Smiles écrivait a ce propos:

«Les responsabilités sont des dettes retombant sur les épaules de 'lhomme. Quiconque veut se mettre a
I'abri de 'humiliation du discrédit et de I'abattement moral, doit honorer sa dette. Cela n’est possible que

par le sérieux, I'effort et le travail continu.

L’exécution des devoirs est ce qui occupe le plus 'hnomme dés son enfance et jusqu’a sa mort. Plus il a
de capacités et d’énergies, et plus on attend de Iui qu'il agisse utilement pour soi-méme et pour ses
semblables. Le sentiment de cette responsabilité nait du sens de la justice, non pas seulement en tant
que croyance inculquée, mais comme régle générale de sa vie se manifestant dans la maitrise de sa

volonté, de ses actes et de son comportement.

Le sens de la responsabilité est une grande faveur de la nature. Une communauté qui serait dotée de
cet esprit sublime, connaitra assurement le progres. En revanche, une société dans laquelle les
individus se laisseraient séduire par les démons de I'orgueil, de la vanité et de I'égoisme serait a

plaindre, car les regles de la nature la condamneraient tot ou tard au déclin et a la disparition.»

La trahison et ses préjudices

On ne peut nier gu’il existe dans les sociétés contemporaines, différentes causes entierement
responsables de l'irruption de I'immoralisme et de la déviation profonde. Quand nous entamons une
série d’études et de recherches sur les problémes moraux ou psychologiques pour analyser les facteurs
de la faillite spirituelle et de la dégradation des moeurs, nous nous apercevons que parmi les plus
puissants facteurs de cet état de choses, figure la lacheté qui regne en souveraine dans les esprits, et

dans toutes les affaires de la vie sociale.
Le danger qui pése sur la société du fait de la propagation de la lacheté en menace I'édifice moral.

La trahison laisse de graves séquelles dans I'esprit qu’elle conduit a 'errement. Elle résulte d’'un
débordement de la concupiscence qui subjuguant I'esprit, dicte a ’homme I'acceptation de I'abjection et

de 'humiliation, au lieu de s’astreindre aux forces de la foi et de la raison.

Tout homme éprouve le besoin de gagner la confiance de ses semblables. Un commercant ou un
ouvrier peuvent acquérir des gains par la fourberie et le fourvoiement et éviter le scandale par la
dissimulation, du moins pour quelque temps, mais le vernis finira bien par craquer, et leur réputation mal

acquise fondra comme neige au soleil.

Le traitre vit dans la peur et la détresse. Son regard est triste et pessimiste. Veut-il en connaitre la

cause? Qu’il s’interroge lui-méme et il verra que tout le mal vient de son repoussant caractére.

Chacun sait que le bien-étre et la quiétude de tous dépendent de la sécurité. Quand celle—ci se perd et
gu’une inquiétude mortelle saisit la société du fait de la trahison rendue banale, 'idée méme de justice



est condamnée a disparaitre, ce qui laisse présager la décomposition de la collective.

Oui, si ’'hnomme ne se sent pas a I'abri de la trahison, quel sens resterait-il a la liberté, a la fraternité et a

’humanité?

La trahison ne se réduit pas aux domaines privés; elle concerne tous les actes de 'hnomme. Chaque
acte et chaque parole ont des bornes précises et permises. Quand on les outrepasse délibérément, on

enfreint les limites mémes de la sécurité générale, commettant ainsi une trahison:
Exhortant son fils, un grand homme a prononcé ces paroles:

«O mon fils! Sois pauvre et sans ressource, et laisse les hommes se livrer sous tes yeux a la quéte de la
richesse et de la fortune par la déloyauté. Vis modestement et sans honneurs, et laisse les hommes
parvenir aux hauts postes par la flagornerie et I'insistance. Endure la douleur, la fatigue, 'échec et la

privation, et méprise 'obséquiosité et le népotisme.

Evite de prendre place parmi les puissants du jour, dont les faveurs sont convoiteés par tous. Revéts -
toi du vétement de la piété et des vertus jusqu’a ce que tes cheveux deviennent blancs, et qu’aucune
noirceur n’entache ta réputation. Rends grace alors au Seigneur, et attends la mort, le coeur tranquille et

la conscience heureuse du destin qui lui est réservé dans l'au-dela.»

La confiance est le capital de 'homme de noble extraction. L’hnomme qui en est digne est choisi par tous

pour étre le dépositaire slr de leurs biens et le garant de l'inviolabilité de leurs secrets.

Il méne une vie sans tache, transparente et fiére. Il veille aux dépbts a lui confiés, a ce que la discrétion

soit observée chaque fois que c’est nécessaire.

Ses actes finiront par porter 'empreinte profonde de son expérience, et il avancera dans la vie avec une

maitrise parfaite.

La religion condamne la trahison

Dieu a formulé, dans Son Saint Livre, les regles prescrites aux Croyants en matiere de fidelité, en méme

temps qu'’il a interdit séverement la déloyauté, et ce en plusieurs endroits du Coran.

«Ho, les Croyants! Ne trahissez ni Dieu ni le messager. Trahiriez—vous vos propres dépéts, cependant

que vous savez?»

«Dieu vous commande, en vérité, de rendre aux gens leurs dépdts, et quand vous jugez entre des gens,

de juger avec équité...»

L’Emir des Croyants, Ali, que la paix soit sur lui- a dit:



«Le comble de la déloyauté, est de trahir 'ami intime et de manquer a ses engagements.»

«Le pire des hommes est celui qui n'observe pas les régles de la confiance, et ne s’écarte pas de la

trahison.»

«Garde-toi de la déloyauté, car elle est la pire des désobéissances a Dieu. Le déloyal sera voué au

supplice du feu pour son acte.»

L’Imam Sadeq, comme le rapporte un de ses compagnons, ne quittait jamais une assemblée sans
recommander au préalable de suivre deux régles: parler sincérement et rendre ses dépdts a tout

homme, bon ou méchant. Ces deux régles disait-il, sont la clef de 'abondance.

L’Islam convie tous les hommes a vivre dans le bonheur et I'entente, chacun agissant selon sa
responsabilité et se conformant aux prescriptions célestes. Il met particuliérement 'accent sur

'observance de la confiance recue.
L'Imam Sadeqg- que la paix soit sur lui- a dit:

«Veillez au respect de la confiance dont vous étes I'objet. J’en jure par Celui qui a suscité Mohammad-
que la paix et la bénédiction infinies de Dieu soit sur lui et sur sa Famille- comme Prophéte, si 'assassin

de mon pére, Hossein Ibn Ali, me confiait en dép6t I'épée méme avec laquelle il I'a tué, je la lui rendrai.»

Aux yeux de I'lslam, le traitre est méprisable. La Loi religieuse prévoit dans certains cas de couper la

main de celui qui se rend coupable de malversations dans les fonds publics.

Cette rigueur a I'encontre des déloyaux vise a maintenir hors d’atteinte les droits sociaux et a
sauvegarder la sécurité de tous. Le sens de la responsabilité est ainsi encouragé, et le terrain est aplani

pour le progres social

Tout acte contraire au droit se retourne contre ceux qui le commettent, et leur porte préjudice ici-bas,

avant 'au-dela.

Le Prophéte de I'lslam- que la paix soit sur lui et sur sa Famille- a dit:
«Quiconque fait du mal, en recevra la punition ici-bas.»

J. Ruskin, écrivain anglais mort en 1900, faisait 'observation suivante:

«Tout acte erroné que jaccomplis se retournera contre moi, m’enlévera mon bonheur et ma quiétude, et
perturbera ma faculté d’entendement. Le contraire est aussi vrai: tout effort de ma part, toute sincérité et
toute vérité procédant de mon acte ou de ma pensée, m’accompagne, m’encourage et me fortifie pour
atteindre a la réalisation de mes objectifs et espoirs. La loi mécanique de I'équilibre des forces se vérifie
aussi en science morale. Les actes bons ou mauvais entrainent des effets positifs ou négatifs, en

d’autres termes actifs ou réactifs, pour ceux qui les accomplissent et ceux qui les imitent.»



La Patron des pieux, I'lmam Ali- que la paix soit sur lui, a dit:
«La loyauté est une preuve de la sincérité du Croyant»

En revanche:

«La trahison est un signe d’absence de scrupules et de religion.»

La foi, bouclier le plus sr de 'ame, a un effet bénéfique profond, et régle minutieusement le
comportement du Croyant. Elle entretient le sens de la responsa bilité individuelle et collective, prévient

la corruption morale, et crée un climat de sincérité et de vérité.

Elle fait reposer sur les parents la responsabilité sérieuse de fonder les assises solides du bonheur de
leurs enfants, de suivre de pres leurs habitudes, de faire naitre en eux la flamme de la foi, et de leur

inculquer 'amour des valeurs élevées.

Ali Ibn Hossein, le quatriéme Imam du chiisme, surnommé Zeynol-Abidine-que la paix soit sur lui- dit a

propos de cette responsabilité envers les enfants:

«Tu es responsable de ce que tu lui dispenseras en matiere de bonne éducation, de preuves du

Créateur, et des moyens de Lui rendre culte.»
Raymond Pitch:

«ll ne suffit pas de respecter formellement la religion au foyer. Certes pas. Les parents doivent plutot

mettre en valeur les lumiéres de la foi a travers leurs moindres actes, attitudes et sentiments.

Débarrassez la religion, aux yeux de vos enfants, des liens surajoutés, et entreprenez de leur inculquer
ses principes et fondements salutaires dans leurs esprits purs et sains qui n’attendent que vos conseils
et exhortations. Cela confortera leur confiance et leur foi dans les étapes cruciales de la vie, et les

gardera de la déviation et de la dégradation.»

«Les personnes intelligentes ont soif de bonne éducation comme les semis ont besoin de pluie.» disait

'lmam Ali.
Dans son livre «L’éducation des enfants difficiles», Gilbert Robin écrit:

«ll est possible que certains s'irritent si j'affirme que la politesse, comme la marche ou la parole,
s’acquiert naturellement et involontairement; ou en d’autres termes, elle est la premiére fonction sociale,

ou I’ABC de la civilisation.

Il faut savoir que l'intelligence ne joue aucun réle dans I'apprentissage de la politesse. Celle—ci
s’instaure chez ’homme, bien avant I'éveil de la pensée, et 'émergence de ses signes. La politesse se

sert de l'intelligence, sans en procéder. Je suis trés navré quand j'entends une maman dire a son



enfant: «Quand tu seras grand tu comprendras...», parce que les habitudes qui n‘ont pas été prises dés
'enfance ne peuvent pas étre acquises plus tard, par la raison. On peut dire que I'éducation est un
esprit efficace actif qui nous préserve de I'égarement, et nous ouvre le chemin le plus juste et le plus

court pour la réalisation de nos actes.

L’éducation ne permet aucune stagnation ni inertie, et tout comme elle s’oppose a la violence des
sentiments et penchants, elle préserve aussi, de 'inimitié et de la haine. Elle rend ’homme sociable, et
'empéche de se désintéresser des autres, et de se replier sur soi-méme, comme c’est la tendance

générale.

Une personne éduquée connait évidemment moins de solitude. L’éducation, en ce sens qu’elle est

générale, fait de 'homme un étre social; elle est donc une question universelle.
Elle est notre premiére langue vivante sociale, et aussi la cause de I'éveil.»

En dépit de tous les efforts et de toutes les entreprises que nous observons de nos jours dans la mise
en place d’une législation sévére pour freiner les agressions laches, une législation sans cesse remise a
jour, et aussi en dépit des vastes organisations juridiques et exécutives suréquipées engagées dans la
lutte contre les agents de la trahison, le résultat demeure encore stérile, pendant que s’élargit

effroyablement le domaine de la trahison.

L’Avarice

La cooperation

L’homme est de par sa nature doté d’aptitudes particulieres qu’il éprouve le besoin de faire fructifier
avec l'aide et la collaboration des autres. La solidarité est un agent trés efficient dans le progrés et le

succeés de l'individu et de la société.

L’homme a été créé pour mener une vie sociale, il cherche a associer ses semblables a la solution de

ses problémes.

Tant les événements de la vie que les désirs de I'ame suscitent un certain nombre de problémes qui font
gue 'homme, est exposé dans sa vie a certains épisodes amers, tourments et épreuves au cours
desquels il ne peut se passer de 'aide d’autrui. Sur la base de cette régle générale de la nécessité, les
devoirs des hommes dépassent le cadre de I'individu, et sont répartis entre les différentes couches

sociales.

Aussi limitée ou infime qu’elle soit, I'aide que recoit I'individu est toujours utile au progrés et a I'essor.



Comme la société se refléte dans les individus, qui en sont une représentation miniaturisée, on peut a
plusieurs points de vue la comparer a un corps humain. Ce dernier comprend différents organes entre
lesquels existent des relations naturelles; et la survie de 'homme dépend de ce que chaque organe
accomplisse sa fonction normalement. Il en va de méme pour la société dont les divers éléments sont
les individus, et sa permanence exige que chaque élément connaisse ses devoirs essentiels, et qu'’il
consacre toute son énergie au service de la bonne gestion des rouages de la société, dans les limites

de ses responsabilités et compétences définies en fonction de son savoir-faire et de ses aptitudes.

Il est possible de généraliser le bien-étre matériel, et d’assurer a tous, calme et sérénité si le sentiment

de la nécessaire solidarité prévaut dans les rapports mutuels.

Par la solidarité, la vie s’adoucit, les actions se fructifient, et tous les rouages de la société se mettent en

branle vers le progres.

L’avarice anéantit les bons sentiments

Il est des sentiments subtils qui émanent du fond de 'homme, et dont les fruits sont inestimables, et qui

suscitent en lui le désir de servir son prochain et de le secourir.

Ces sentiments dont la meilleure illustration nous est fournis par I'aide providentielle accordée a un

pauvre en détresse, sont le privilege sublime de ’homme.

Ce sont eux qui lui font verser des larmes de commisération au spectacle de dénuement et d’indigence
de ses prochains et le rendent apte au sacrifice et au renoncement pour réduire les douleurs de ses

semblables sans étre payé en retour.
Le Professeur Alexis Carrel écrivait dans ses» réflexions sur la conduite de la vie»:

«Le progrés en toute chose demande une sorte de sacrifice et d’abnégation. Rien ne progresse sinon
par le sacrifice. La grandeur de 'ame, sa pureté et sa limpidité ne s’obtiennent aussi que par le sacrifice,
et le renoncement au monde et a la célébrité et a toute autre chose, pour 'amour du prochain, de la

patrie ou de quelque grand dessein.

L’homme qui fait abnégation de soi est comme un soldat de I'avant garde qui s’avance volontairement
sur les champs de bataille effroyables de cette vie. C’est I'esprit de sacrifice qui commande a un
Noguchi de quitter le bureau de sa clinique privée a New York pour se rendre seul, en Afrique et traiter

I'épidémie de fievre jaune avant d’en étre victime a son tour.

Le sacrifice est la voie de ceux qui ont appréhendé la beauté de la vérité, et qui croient de toute leur

ame au Dieu Unique.

Ceux qui renoncent a eux-mémes pour faire triompher la justice, 'amour et la concorde dans le monde



entier.
Les sentiments et non la raison élévent 'hnomme a 'apothéose de sa perfection.

L’ame s’exalte par le désir et la souffrance, plus que par le raisonnement. Elle s’éléve méme au-dessus

de lintelligence, la devance, pour révéler sa vrai essence qu’est 'amour.
Que chacun emprunte cette voie qui le meénera au-dessus des nuages, au faite de la clarté.»

Au tréfonds de 'hommes se dissimiule des fois un mal qui brile les racines de I'affection et de la
conscience, et le prépare a 'abandon de toutes les vertus: I'avarice est la contradiction méme de tous
les engagements de la morale et de la conscience, et expose ’'homme a '’humiliation et au mépris, et lui
réduit son horizon de vue. L’esprit de I'avare tourne autour de I'axe de la matiére, et est concentré sur la
richesse. |l se frustre de la liberté de pensée nécessaire a la compréhension des réalités et des valeurs

morales et spirituelles.

La richesse matérielle n’est qu’'un moyen pour se garantir les besoins vitaux et n’en est pas la fin,. Une
fois les besoins fondamentaux assurés, 'accumulation des biens perd de son importance, car elle ne

présente plus d’intérét pour calmer les tourments et les douleurs psychologiques.

L’avare est hanté par la crainte illusoire de la pauvreté, et n’arrive jamais a se débarrasser de
I'inquiétude et du chagrin qui planent au-dessus de lui. Malgré sa richesse immense, il ne connait guére

de repos et vit constamment dans le désarroi.

«Les hommes, disait le penseur anglais Avibury, désirent la richesse, et ne désirent rien d’autre, comme

si rien d’autre qu’elle n’était digne d’étre désirée.

Il existe beaucoup d’hommes pour qui le savoir et la connaissance ne fournissent aucune jouissance; ils
se privent de repos et de sommeil, et se consacrent nuit et jour a I'acquisition de la fortune. Ceux qui
veulent vivre pour amasser de 'argent s’éloignent des vérités, et semblent ignorer que la richesse est un

moyen de la jouissance, non la jouissance elle-méme.

L’argent est comme un pont qui nous permet d’éviter le gouffre de la misére matérielle. Combien

malheureux sont ceux sui passent leur temps a consolider ce pont.
Il faut que I'argent soit a notre service et non que nous soyons au service de l'argent.

A force de quéter la richesse, on ne récoltera que fatigues et peines, et 'on éprouvera le besoin d’une
seconde vie pour jouir de la fortune. Mais le temps qui passe ne revient plus, comme s’envole une

parole.»

Il semble gu’il existe une corrélation directe entre la richesse et I'avarice, puisque nous voyons que

beaucoup de possesseurs de richesses sont avares.



Un examen succint des questions sociales éclairera ce point que c’est la classe moyenne, non celle des

opulents, qui pourvoit aux dépenses des indigents et des déshérités.

Les opulents avares qui font I'objet du ressentiment et de la haine des pauvres, sont la cause de
nombreux maux sociaux. Car les pressions résultant des frustrations et des complexes pesant sur eux
constituent un facteur de propagation de la corruption et des déviations sous toutes leurs formes. Nul ne

conteste le réle que joue ces complexes dans 'augmentation de la criminalité et de la délinquance.

Nombreux sont les riches qui abandonnent tout scrupule moral et tout sens humain du fait de la forte
propension a I'accumulation des richesses, et qui aggravent leur injustice en foulant aux pieds les droits
des pauvres, en abusant de la force que leur confére leur avoir, comme si tout sentiment humain s’était

éteint en eux.

La générosité et I'altruisme servent le progres, et manifestent la profondeur et I'enracinement du
sentiment humain. lIs reflétent la stabilité, 'assurance de soi, et la grandeur d’ame. L’altruisme est une

vertu éminente.

La figure légendaire de Hatam Tai continuera de rayonner tout au long de I'histoire de mériter les éloges

et les hommages des hommes pour sa philantropie et ses libéralités.

Il va de soi que la générosité et I'altruisme méritent, encore plus d’estime quand ils visent a I'obtention
de 'agrément divin et a I'allegement des peines des souffrants, et gu’ils sont dépourvus de toute
ostentation et de toute publicité.

La religion et I'avarice

L’Islam accorde suffisamment d’attention aux problémes de la société, et a recommandé la bonté afin de
consolider les bases de I'affection et de la clémence entre les riches et les pauvres; de méme, il a fait

abhorrer aux Croyants I'avarice.

L’Islam a aussi confirmé et ancré le principe de 'amitié et de I'entente dans la société musulmane par la
mise en oeuvre d’une éducation favorisant 'épanouissement des sentiments humains entre les

Croyants.

Il ne permet pas qu’un musulman aisé et opulent vive dans l'indifférence a I'égard des pauvres, et voue
un amour exclusif a 'accumulation de I'argent, car I'avarice et la parcimonie pourraient le conduire a

violer les droits des musulmans démunis sur les riches.
Le Coran explicite cette réalité dans ce verset:

«Que ceux qui sont avares de ce que Dieu leur donne de par Sa grace ne comptent point que ce soit

bon pour eux: au contraire c’est mauvais pour eux: bientét au Jour de la Résurrection, on leur attachera



en guise de collier ce dont ils sont avares. A Dieu I'héritage des Cieux et de la terre. Et Dieu est bien

informé de ce que vous faites.»

Les musulmans doivent se soumettre aux principes de I'amitié, du réconfort et de I'entente, et faire
reposer leur vie sur les bases de I'entraide et de la solidarité. Leurs coeur seront aussi toujours animés
de bons sentiments. Comme I'abjection et I'avarice constituent des freins a '’épanouissement de ces

derniers, I'lslam les combat avec véhémence.

Le Prophéte- que la paix et les salutations infinies de Dieu soit sur lui et sur sa Famille- a affirmé:
«Rien ne nuit a I'lslam autant que la mesquinerie.»

La cupidité est un défaut blamable qui fait table rase de tout repos et de toute tranquillité.

Le Messager de Dieu Mohammad Ibn Abdollah a dit aussi:

«De tous les hommes, I'avare est celui qui connait moins de repos.»

Un savant occidental dit:

«L’homme qui manque d’affection, en souffre généralement, et se reproche ses propres actes dont il
n’est pas satisfait. C’est pourquoi beaucoup d’entre nous envient les autres, qu’ils soient riches ou

pauvres, ils trouveront toujours un prétexte pour les blamer et étre malveillants a leur endroit.

Cela ne se constate pas seulement chez les pauvres envers les riches, ni inversement. Chacun de
nous, trouve motif pour envier les autres. Par exemple, celui qui possede une belle maison, méne un
train de vie luxueux avec sa femme et ses enfants, et jouit d’'une position sociale élevée, ne s’empéche

pas de reprocher a son ami moins favorisé que lui, d’étre plus jeune et de mieux s’habiller.

Si son ami est dépouvu de cela, il trouvera encore un prétexte pour se montrer jaloux en lui reprochant
cette fois d’avoir la chance et le bonheur de ne pas souffrir de tant de responsabilités, d’étre sans
enfants et sans bien aucun, et d’étre épargné par les tracasseries du rang social.

C’est ainsi que ’homme, privé d’affection, se forge toujours un motif pour se présenter comme humble

et méprisable, il souffre de son abjection, et fait preuve de mesquinerie envers les autres.»
Mohammad- que la paix et les bénédictions divines soient sur lui et sur sa Famille-:

«Que Dieu ait en Sa Clémence tout homme qui retient sa langue de toute parole superflue, et qui

distribue aux pauvres le surplus de ses biens.»

«Abstenez-vous de la pingrerie, car elle a fait périr les peuples qui vous ont précédé, et les a conduit a

faire couler le sang et a transgresser les interdits.»



L'lmam Ali:

«Je m’étonne du malheureux avare! Il se hate vers la pauvreté qu'’il croit fuir, et manque la richesse qu'l
convoite, et méne ainsi dans ce monde une vie de pauvre, et sera jugé dans 'au-dela comme un

riche.»
L’écrivain anglais Avibury:

«Certains sont riches en apparence, mais pauvres en réalité: ils possédent des biens gu’ils sont
incapables de dépenser méme a leur profit. Leur richesse est devenue comme un carcan d’or autour de
leur cou, et n’en tirent que souffrance et douleur. Les biens sont ici une malédiction, et la richesse une

source de perdition.»
L’Emir des Croyants a aussi porté les jugements suivants:

«Par la générosité, on gagne I'amitié de ses adversaires; par I'avarice on s’attire la haine de ses propres

enfants.»
«La méfiance et le scepticisme sont les fondements de la cupidité et de 'avarice.»
Le Dr. Farmer:

«Quand la générosité et 'indépendance de caractere, résultant de la confiance en soi et dans les autres,
s’allient et s’unissent, elles entrainent le perfectionnement de I'éthique sociale, et une meilleure
jouissance de 'ambiance. Sans cela, I'éthique sociale restera inachevée, et les conditions ne seront pas

réunies pour une utilisation optimale du potentiel humain.»
L’Imam Moussa lbn Jaafar- que la paix soit sur lui- commente ainsi la générosité:

«Le généreux, d’excellent caractére est sous la protection divine. Dieu le garde constamment dans Sa
bonté jusqu’a ce qu’il le fasse entrer dans le Paradis. Dieu n’a suscité aucun propheéte ou Imam qui ne
soit pas enclin a faire largesse. Tous les saints ont été généreux, et mon pére m’a recommandé la

générosité jusqu’a sa mort.»

La Cupidité

Dés le premier instant ol ’homme vient a ce monde, il est confronté a toute une série de besoins qui

I'assaillent de toutes parts.

Certains sont des nécessités primordiales pour sa survie, comme le manger, le vétement et le logement



qui sont des besoins naturels que I'on ne peut pas régler une bonne fois pour toutes. D’autres n’ont pas
ce caractére d’'urgence et sont en constante transformation. Ce sont des besoins vastes et
indéterminables, que personne ne peut satisfaire dans leur intégralité, et qui demeurent pour cette

raison utopiques.

Chacun s’emploie, selon ses motivations et ses besoins spécifiques, a gagner la richesse, et a
confronter selon ses aptitudes, les difficultés et les obstacles. Et comme le confort et les commodités de
la vie dépendent entierement de la richesse, différentes conditions sociales affectent forcément les
hommes. Si la subsistance devient difficile et que la situation matérielle subit les contraintes de la
pauvreté, ’lhomme ressent les affres de 'humiliation et de I'impuissance, et se met a essayer par tous

les moyens a s’en sortir.

En revanche, s’il est favorisé par la fortune, il s’enfle d’orgueil, comme si 'une n’allait pas sans 'autre. A
chaque fois gu’une richesse fabuleuse tombe entre ses mains, ’lhomme s’enivre, et préte I'oreille aux
murmures incessants de la concupiscence.

La vie présente différente faces que chacun envisage de fagon propre, selon ses capacités et ses dons
intellectuels. Beaucoup ne parviennent pas a un niveau leur permettant d’appréhender les réalités, et de
distinguer les zones de salut de celles du danger. Il faut en effet une grande pénétration d’esprit pour
s’élever au sommet du bonheur; en particulier une connaissance de soi, impossible hors du cadre de

lintellect et de la logique.

Il faut savoir pourquoi 'on est venu a la vie, puis avec cette connaissance, entamer la quéte de la
félicité, en choisissant la voie du progrés conformément a ses besoins, et en se prémunissant contre les

penchants qui nous en détourneraient.

Le succes ne consiste pas a devancer les autres en matiére de possessions matérielles, ni a oeuvrer a
maintenir cette supériorité. Les valeurs matérielles ne pourraient jamais devenir I'axe principal de la vie,
et il Nest pas juste que I'on outrepasse pour les acquérir, les limites de la vertu et de la piété, ni de

reléguer aux oubliettes les principes humanistes.
Le Dr. Alexis Carrel, prix Nobel de Médecine en 1940, écrivait:

«Dans 'ambiance intellectuelle créée par le libéralisme, la notion de profit a envahi tout le domaine de la

conscience; et la richesse est comme le plus grand don.

Le succés se mesure par I'unité monétaire. La recherche du profit s’est frayé la voie dans les banques,

I'industrie et le commerce et dans toutes les autres activités humaines.

Une société qui reconnait la primauté a I'’économie, ne peut pas tendre a la vertu. Car la vertu demande
une obéissance aux lois de la vie et quand on se limite aux activités économiques, on cesse totalement
de suivre les lois naturelles. Il n’est pas exagéré de dire que la vertu nous conduit a la Vérité, et régit

'ensemble des activités physiques et psychigues conformément a ces lois.



Un homme vertueux est comparable a un moteur fonctionnant normale ment. Les déseéquilibres et les

agitations de la société contemporaine sont causées par la perte de la vertu.»

L’acquisition des valeurs morales et spirituelles est le but premier de I'existence et le plus important, plus
précieux des avoirs. Celui dont 'ame déborde de trésors, ressent moins le besoin de recourir au monde
matériel; il réalise une sorte d’'indépendance qui ne le quittera qu’avec la vie. Une telle personne ne

troquera pour rien au monde sa riche personnalité.

Le cupide est toujours sur sa faim

La cupidité est un état de 'ame qui incite a 'accaparement et a 'accumulation des richesses, au point

que celles-ci deviennent I'axe et une préoccupation principale.

Cette propension regrettable procéde de la concupiscence, et est I'un des facteurs de désarroi et de
malheur de 'engeance humaine. Elle entretient — une illusion de bonheur; et un attachement si puissant

aux choses de ce monde qu’on lui sacrifie toutes les valeurs.
Schopenhauer:

«La limite de nos désirs raisonnables se rapportant a la fortune est difficile, sinon impossible a
déterminer. Car le contentement de chacun a cet égard ne repose pas sur une quantité absolue, mais
relative, savoir sur le rapport entre ses souhaits et sa fortune; aussi cette derniére, considérée en elle-
méme, est-elle aussi dépourvue de sens que le numérateur d’une fraction sans dénominateur.
L’absence des biens auxquels un homme n’a jamais songé a aspirer ne peut nullement le priver, il sera
parfaitement satisfait sans ces biens, tandis que tel autre qui posséde cent fois plus que le premier se

sentira malheureux parcequ’il lui manque un seul objet qu’il convoite.

Chacun a aussi, a I'égard des biens qu'il lui est permis d’atteindre, un horizon propre, et ses prétentions
ne vont que jusqu’aux limites de cet horizon. Lorsqu’un objet situé en dedans de ces limites, se présente
a lui de telle fagcon qu’il puisse étre certain de 'atteindre, il se sentira heureux; il se sentira malheureux
au contraire, si, des obstacles survenant, cette perspective lui est enlevé. Ce qui est placé au-dela n' a
aucune action sur lui. C’est pourquoi la grande fortune du riche ne trouble pas le pauvre, et c’est pour
cela aussi, d’autre part, que toutes les richesses qu’il posseéde déja ne consolent pas le riche quand il
est décu dans une attente (la richesse est comme 'eau salée: plus on en boit, plus elle altere; il en est

de méme aussi de la gloire).»
Oui, comme dit le poéme iranien:

«Les richesses des deux mondes, ne suffiraient pas pour combler le cupide. Il brilera toujours du feu de

la possession.»

La cupidité peut transformer une communauté en un champ de rivalités et de querelles, et en faire



disparaitre la paix, la stabilité et la sécurité, en opposant les intéréts des uns a ceux des autres. Plus de

place alors au développement de I'éthique.

Notons qu’il existe une différence fondamentale entre la passion de I'argent et le progres, méme
matériel. Ce sont des choses distinctes. Rien n’empéche le genre humain d’aspirer au progrés et a la

promotion, en faisant usage des facultés et aptitudes naturelles des individus.

Les actes des cupides et des convoiteurs entrainent toute une série de malheurs et d’échecs pour leur
entourage. 11s cherchent a s’assurer leurs besoins sans respecter les principes de la justice, sans se
douter qu’ils poussent les autres vers une pauvreté fatale. lls détiennent sous leur emprise des trésors
gu’ils cherchent a faire grossir encore. Ce sont eux qui sont a I'origine des crises économiques et de la
paupérisation générale.

Certains pensent que la richesse est la plus grande source de I'activité et lui accordent une grande
importance. Ce sont les pauvres qui ont accompli les travaux les plus gigantesques dans I'histoire du

monde. La plupart des inventeurs, des écrivains sont d’origine modeste.

L’accumulation de la richesse est nuisible en général. Elle pollue les esprits, en raison des vices qui lui
sont inhérents. Certains jeunes perdent de leur motivation jusqu’au sens du travail quand ils héritent
brusquement d’une fortune colossale. lls glissent ainsi peu a peu vers l'indiscipline, gaspillent leur vie

dans les divertissements et les jeux, et se désintéressent du cours de leurs études.

Une personnalité de marque rendit un jour visite a Epictete. Le célébre philosophe grec avait des doutes
sur les intentions de son hoéte, il 'accueillit froidement et lui dit:

«Vous n’étes pas venu pour apprendre les régles et fondements de la sagesse, mais pour dénigrer ma

facon de vivre.»
L’autre dit:

«Si javais été en quéte du savoir comme vous dites, je serais devenu un pauvre comme vous, sans or

ni argent, sans maison, sans terre, sans domestique...»
Le philosophe répondit:

«Je ne me soucie guére de tout cela. Bien qu’en apparence je sois pauvre, vous étes au fond, bien plus
pauvre que moi. La différence est que je n’ai pas besoin de protecteur et de serviteurs. Je suis par
conséquent plus riche et plus puissant que vous. Je ne me soucie pas de ce que César pense de moi
du bien ou du mal, et je ne cherche nullement pour cela a le flatter ou a me montrer obséquieux a son
égard. A la place d’'une vaisselle en or et en argent, j’ai I'indépendance d’esprit et je me contente de ce
gue j’ai, alors que toute ta pensée est concentrée sur ta vaisselle. Mes pensées sont pour moi un vaste
territoire a quel je consacre ma vie dans la joie et la gaieté, pendant que vous perdez la votre dans

I'agitation et le désoeuvrement. Tout ce que vous possédez me semble peu. Et ce que je posséde est



plus grand. Car vos besoins, vos espoirs et vos désirs ne sont pas comblés, alors que tous mes besoins

sont satisfaits et que je parviens a mes voeux et désirs par mon intelligence.»
Il faut se fier a la science, et non a l'or et a I'argent qui sont les soutiens de 'ignorant.

Sans doute, la vie est faite a parts égales de joie et de peine. Chaque homme les a en lot dés sa
naissance, quelle que soit sa condition sociale. Mais nous pouvons affirmer que les biens dépassant nos

besoins ne jouent pas de réle dans notre bonheur.
Socrate dit:

«ll'y a des gens sans richesses, sans bijoux, sans vétements de luxe, et sans palais, menant pourtant

une vie bien plus heureuse que celle des nantis.»

Le cupide est en réalité prisonnier et esclave de I'argent. Il porte a son cou une chaine invisible, et obéit
aveuglement a sa folle passion. Il s'imagine que cette richesse fabuleuse qui pourrait suffire aux besoins
d’une génération aprés lui, n’est qu’une réserve pour ses vieux jours. Il persiste dans cette erreur
jusqu’a ce que le glas commence a sonner son heure, et lui annonce que sa vie touche a son terme. |l
considérera alors avec mépris et dépit sa fortune entassée, et emportera dans la tombe ses remords et

ses peines.

L'Islam préconise la modération

En méme temps qu'il reconnait que le progrés de la société est tributaire des efforts de tous et de
chacun, I'lslam met explicitement en garde contre tout attachement excessif aux choses matérielles qui

peuvent nuire au bonheur, et faire perdre de vue le but authentique de la vie.
L’Imam Bager- que la paix soit sur lui- donne une image frappante de la vie du cupide:

«L’homme épris de ce monde est semblable a une chrysalide qui tisse progressivement autour d’elle

son cocon jusqu'a mourir d’étouffement.»
L’Envoyé de Dieu- que le salut soit sur lui et sur sa Famille- a dit:

«Gardez-vous de la pingrerie! Elle est la cause du péril de ceux qui vous ont précédés. lIs ont obéi a

leur cupidité et sont devenus avares, ont délaissé leurs proches, et se sont livrés a la dépravation.»
Pour sa part 'Emir des Croyants évoque les conséquences funestes de la cupidité:

«Redoutez la convoitise, car elle s’accompagne toujours de I'numiliation et de la souffrance.»

Le Dr. Marden écrit:

«La richesse n’est pas tout pour ’lhomme, et son bonheur réel n’est pas dans I'accumulation des



capitaux. Mais beaucoup de jeunes sont induits en erreur, et pensent que I'argent est ce qu’il y a de plus
important. lls dépensent leurs jours les plus chers pour I'acquérir, se privant de toute autre chose. Cette

idée est tres erronnée. Elle est la cause du malheur de la plupart des gens.

Nous nous donnons toutes les peines pour posséder des palais somptueux, des voitures, des
propriétés, de beaux vétements, et tous les moyens du confort et des loisirs, et nous nous imaginons

atteindre par eux au bonheur, alors qu’ils nous réservent déception et frustration.

C’est se méprendre que de ne vivre que pour I'ar gent, en lui vouant un culte comme a une iddle, ou

comme au veau d’or des israelites.

Si nous imaginons que ce vieux démon est la seule voie pour réussir, soyons slrs que nous avons

perdu la voie du salut.»
L’Emir des Croyants:
«L’homme avide est pris dans le piége de I'avilissement et ne peut s’en délivrer.»

L’Islam qui est une religion en pleine conformité avec la nature innée de 'homme, recommande un

équilibre entre les dimensions matérielles et morales de I'existence.

Il indique a ses adeptes une voie qui leur garantit le bonheur spirituel et physique. Les hommes pieux
acquiérent un moral sain et une sagesse, du fait de I'attention qu’ils portent aux réalités sublimes.
Quand ils accusent du retard dans le domaine matériel, ils le compensent par leur réserve d’énergie

morale.

lls ne se laissent pas prendre par la détresse, et supportent stoiquement les épreuves, confiants dans la

force de leur foi.

Le contentement est un trésor inépuisable. L’homme qui sait fixer des limites a ses désirs ne vise a rien
d’autre qu’a garantir ses besoins élémentaires. Il ordonne rationnellement ses affaires, et ne gache pas

son bonheur dans la quéte du superflu, se contentant de ce qu’il acquiert licitement par son travail.

Cette méthode sage lui confére 'opportunité pour réaliser ses objectifs et tirer parti, le plus largement

possible de ses dons naturels.

L’homme sobre vit dans un état de richesse authentique, car il éprouve profondément son indépendance

a I'égard des gens, et ne convoite pas leurs biens.
L’Emir des Croyants nous rappelle cette vérité avec éloquence:

«Le plus avisé des hommes, est celui qui a pour maxime de ne rien attendre des autres; qui s'impose
sobriété et scrupule, et a renoncé a la convoitise et a la cupidité, car celles-ci sont la pauvreté, alors que

le contentement est la vraie richesse.»



L’Emir des Croyants a porté aussi ce jugement vérifiable par la psychologie:
«Tout cupide est atteint d’'une maladie.»
Le Dr. Marden:

«Beaucoup d’arriere- pensées naissent de la convoitise et des autres défauts. Elles n’influent pas
seulement sur le corps, mais s’infiltrent méme dans I'ame et 'esprit, qu’elles affectent de maladies; nous
privant ainsi d’une vie normale. Elles détruisent en nous les plus belles qualités dont la nature nous a

dotés.»
L’Emir des Croyants a dit:
«La voracité déshonore et détruit la réputation, corrompt la foi, et balaie toute noblesse d’ame.»

Le Prophéte de I'lslam- que les bénédictions de Dieu soient sur lui et sur sa Famille- décrit ainsi la

laideur et la gravité du péché de convoitise:

«L’avide est cerné par 7 fléaux séveres: des pensées nuisibles a sa santé, des soucis incessants, une
fatigue qui ne le quittera qu’avec la vie, et aprés sa, mort une fatigue plus pénible encore, une peur qui
le conduira a ce qu’il redoute; une affliction qui lui rend la vie amére, des comptes a rendre qui ne lui
épargneront I'enfer gu’avec l'intervention de la grace divine, et un chatiment inévitable et contre lequel la

ruse n’est d’aucun secours.»

La convoitise comme on le voit est une tendance avilissante et humiliante.
L’Emir des Croyants Ali, dit également dans deux autres traditions:

«La voracité appelle le malheur.»

«L’avidité est cause d’inclination aux vices.»

Le Dr. Jean Markowitz, apporte ce témoignage:

«Le vol résulte de la convoitise. Les voleurs cherchent a s’empareér de ce gu’ils convoitent. L’homme qui
subtilise une paire de chaussettes au marché, ou une bicyclette que son propriétaire a parquée,

n’acoomplit son acte que par le désir de s’emparer de ces choses.
Son mobile n’est rien d’autre par conséquent que I'avidité.»

Nous dégageons alors cette conclusion que la cupidité- mal dangereux- ne peut trouver son remede

gue dans la foi et la croyance en 'au-dela, sources du contentement.



La Polémique

L'excées d’égoisme

L’amour de soi est un instinct ancré en ’'hnomme depuis 'aube de la création. C’est lui qui le pousse a
I'activité permanente, le préserve de la mort, méme quand il y aspire. C'est a cause de cet instinct que
’humanité sait identifier et fuir tout ce qui pourrait lui nuire, et découvrir les moyens d’assurer sa
stabilité. Cette manifestation de I'esprit contribue alors grande ment au progrés de ’lhomme, a son

perfectionnement; et la civilisation humaine en général lui est beaucoup redevable.
Mais le bonheur de 'lhomme n’est assuré que s'il se garde de tout excés dans ses penchants.

Par conséquent, pour satisfaire modérément cet amour de soi, et favoriser I'éclosion de toutes les
qualités et de tous les dons moraux, il faut les soumettre au contréle de la raison. Car c’est l'intelligence
qui doit guider les hommes, et non leur instinct. L'intellect canalise les énergies vitales, les empéche de

se rebeller, et d’outrepasser des limites sagement fixées.

La faculté intellectuelle qui a une fonction majeure dans I'édification de la personnalité rectifie tout
débordement corrige notre perception des choses.

Quand 'égoisme trouve le champ libre, il obstrue la perspicacité de I'esprit.

Celui qui est atteint de ce mal, n’en fait qu’a sa téte, se pervertit jusqu’a tomber dans le gouffre de la

corruption et du malheur.

Ce que l'on reproche a 'amour- propre ne se rapporte en effet qu’a ses formes abusives et morbides

qui échappent a 'ordre dicté par la raison.

Le degré de promotion des individus dépend directement de leur rang spirituel et moral. La plupart des
vices moraux naissent de notre propre déséquilibre dans la satisfaction de nos penchants et de notre

appréhension erronée et trop passionnelle des probléemes.

Les possibilités de 'hnomme sont réellement trés vastes, et chacun a la base nécessaire pour obéir a ses

sentiments rationnels authentiques.

Mais rien ne lui est plus important et plus lourd que de modérer ses sentiments et ses instincts, entre

autres I'amour de soi.

Nous devons accorder une grande attention et consacrer la plupart de nos efforts a mettre la bride a
cette faculté inhérente a notre &me. Car si nous la laissons a elle- méme, si nous ne la conditionnons

pas, nous échouerons dans toute entreprise de promotion morale.



Quel profit tirons-nous de la polémique?

La réussite morale et sociale est en relation directe avec des principes que nous devons connaitre et

auxquels nous devons nous conformer.

Les rapports de 'homme avec ses semblables, et la connaissance de ses limites et devoirs détermine

sa destinée, heureuse ou malheureuse.

L attirance pour la vie en communauté et I'entre tien de rapports avec les autres sont innés en ’homme
qui redoute la solitude et I'exil. Mais une coexistence saine et pacifique, avec les autres et avec sa

propre conscience demeure impossible sans la paix intérieure, la réconciliation avec soi-méme.

La coopération, I'entente et la paix servent de pilier a I'activité sociale, et le respect des droits et des

sentiments d’autrui constitue la regle élémentaire du savoir vivre, et consolide les relations.

Ceux qui I'enfreignent, perdent naturellement de vue 'équilibre et la modération dans leurs rapports

avec les hommes, et voient s’effriter autour d'eux les amitiés qu’ils ont liées avec délicatesse.

La controverse est condamnable, parce qu’elle blesse toujours gravement 'amour propre d’une des
parties, et crée les dissensions. Le querelleur, porté a la contradiction, peut ignorer les causes de sa
conduite mais, il doit néanmoins savoir que son amour de soi de mesuré est le facteur principal a

l'origine de son caractére.

Pour assouvir son orgueil, 'obstiné trouve a redire, a critiquer a chaque fois que quelqu’un expose son
opinion sur un sujet donné et croit prouver ainsi la supériorité de son opinion a lui-méme en offensant

son interlocuteur.

Des fois, pour dissimuler son obstination, il feint de ne pas comprendre et demande des

éclaircissements, des explications a son vis a vis.

Il perd ainsi la sincérité dans ses jugements, et fera montre d’impudence et d’effronterie a I'égard des

droits d’autrui.

Il va sans dire que la personne victime de ce mépris ne manquera pas de réagir pour défendre son

honneur.

Elle saisira la premiére occasion qui se présentera pour réparer I'outrage. Un tel esprit pourrait corroder

l'unité et la culture d’un peuple, et lui occasionner des dommages qu’il n’est pas facile de réparer.
Un savant a dit:

«La raison est une lumiére qui éclaire la voie parmi les ténébres de l'ignorance, et écarte les obstacles.

Nous sommes toujours fier de connaitre les causes des choses et d’en saisir les liens et relations a



I'aide de notre intelligence. Mais malheur a nous si nous voulons découvrir une vérité par la dispute, le
débat. La controverse n’apporte rien d’autre a I'esprit que I'agitation. Son seul résultat est que
I'ignorance des deux querelleurs apparait au grand jour. Elle ne pourra jamais changer les opinions et

les croyances, ni encore moins faire triompher les unes sur les autres.»

L’opinion des leaders de I'lslam

L’Islam prend en compte, 'ensemble des aspects de la vie sociale, et envisage tous les facteurs de la
cohésion et de I'affection. Il interdit et condamne sévérement tout ce qui pourrait porter préjudice a

'unité et aux fondements de la puissance des musulmans.

Les chefs religieux ont enseigné a leurs adeptes comment se purifier le coeur de toutes les souillures.
Le Prophéte- que le salut de Dieu soit sur lui et sur sa Famille- a dit:

«ll est de I'nonneur de ’'homme de préter assidiment I'oreille a son frére quand il lui parle.»

L’Imam al-Bager- que la paix soit sur lui- a dit:

«...Et apprends I'art d’écouter comme tu apprends I'art de parler, et ne coupe jamais la parole aux

gens...»

Les Imams de la religion ont, en maints endroits et occasions bldamé la controverse et la polémique, en
rappelant tout le mal qu’elles engendrent, au point qu’ils ont demandé a leurs disciples de renoncer a la

guerelle méme quand il s’agit de défendre le droit, la vérité.
L’Imam Sadeq- que la paix soit sur lui- a dit:

«L’homme ne paracheve la réalité de la foi que lorsqu’il renoncera a la dispute, méme quand il a

raison.»

Personne ne sort vainqueur d’'une polémique, et d’'une querelle. L'Imam al-Hadi- que la paix soit sur lui
a dit:

«La dispute déracine méme les amitiés les plus anciennes, et fait éclater les pactes les plus fermement

établis.

Son moindre mal est de susciter un esprit de rivalité. Or la rivalité est cause méme de la rupture des

liens entre les hommes.»
Dans son livre: «Comment se faire des amis», Dale Carnégie fait 'observation suivante:

«Neuf fois sur dix, chacun des adversaires se retire du débat, plus que jamais fermement convaincu

d’étre dans le vrai. Ces batailles-1a, personne ne les gagne. En effet, si vous perdez... vous perdez! Et



si vous gagnez... vous perdez aussi. Comment cela? Bon. Supposons que vous ayez remporté sur votre
adversaire une victoire éclatante, que vous lui ayez prouvé qu'il était un ignorant. Et aprés? Vous vous
frottez les mains de jubilation. Mais lui, que pense-t-il? Vous lui avez fait sentir son infériorité. Vous

avez blessé son amour-propre, son orgueil. Il est furieux de votre triomphe.

Ce n’est pas en discutant qu’on arrive a convaincre. Les deux choses n’ont pas le plus lointain rapport

entre elles. Ce n’est pas ainsi qu'on influence I'esprit humain.»
Le sage Franklin disait:

«A force de batailler et d’argumenter, vous parviendrez peut-étre a confondre votre interlocuteur, mais

votre victoire sera vaine, car jamais vous n’obtiendrez 'accord sincére de votre adversaire.»
Le Prophéte de I'lslam- que la paix soit sur lui-:

«Délaissez la controverse, car elle est stérile, et n’apporte aucun bien, et déchaine l'inimitié entre les

freres.»
Le Dr. Avibury.

«La discussion ne rapporte pas grand-chose, et peut méme donner lieu a des résultats contraires a
ceux escomptés. Car les susceptibilités s’aiguisent au moment de la dispute, et le ton de la discussion,

méme respectable, aura un effet négatif sur I'un et 'autre des deux adversaires.

En outre, plus nous nous efforcerons de le vaincre, plus nous le pousserons a persister dans sa
position. Dans pareil cas, une seule parole suffirait pour rompre a jamais les liens d’amitié entre les deux
parties. D’autre part, nous ne pourrons jamais, par la discussion et la polémique, persuader les autres

d’opter pour nos idées.»

Le polémiste ne connait pas de tranquillité et ne se sent pas en sécurité, comme si quelque chose de

mystérieux trouble son esprit.
A ce sujet, 'lmam Sadeq- que la paix soit sur lui- a dit:
«Gardez-vous de la dispute; elle enflamme les coeurs et cause l'inimitié, et suscite les rancunes.»

Ainsi en se conformant aux enseignements sublimes de I'lslam, nous pouvons frayer la voie a une
véritable transformation de soi, de nos qualités et caractéres, nous rendant aptes au service sincére de

’humanité.

Source URL:
https://www.al-islam.org/probl%C3%A8mes-moraux-et-psychologiques-sayyid-mujtaba-musavi-lari



Links

[1] https://www.al-islam.org/person/sayyid-mujtaba-musavi-lari
[2] https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/htm|/38740

[3] https://www.al-islam.org/printepub/book/export/htm|/38740
[4] https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html|/38740



	Problèmes Moraux et Psychologiques
	[Author(s): ]
	Author(s): 


	Avant-Propos
	Le Mauvais Caractère
	La valeur de l’amitié et de l’affection
	Le mauvais caractère est répugnant
	Le Prophète de l’Islam, guide et modèle

	Optimisme et candeur
	La conscience tranquille
	Les effets de l’optimisme
	L’Islam recommande l’optimisme

	Le pessimisme
	Les points clairs et obscurs de la vie
	Les préjudices du pessimisme
	La lutte de l’Islam contre le pessimisme

	Le Mensonge
	La morale et son rang dans la société
	Les méfaits du mensonge
	Le mensonge aux yeux de la religion

	L’hypocrisie
	Développons notre personnalité
	L’hypocrisie, le pire des défauts
	Détruisons les foyers de l’hypocrisie

	La médisance
	La société polluée par les péchés
	Les méfaits de la médisance
	Les causes de ce mal et son traitement
	La religion combat la corruption morale

	Le dénigrement
	La méconnaissance de soi
	Les dénigreurs
	Regard sur les enseignements de la religion

	L’envie
	Un penchant obscur et perverti
	L’envieux brûle du feu de la frustration et de l’échec
	La religion blâme l’envie

	L’orgueil
	La lumière de l’amour aux horizons de la vie
	L’orgueil engendre l’inimitié profonde
	Les Saints, modèles de modestie

	L’injustice
	La justice dans la société
	Le feu dévastateur de l’oppression
	La religion contre l’injustice

	L’inimitié et la rancune
	Pourquoi fermer les yeux sur les défauts?
	Les préjudices découlant du ressentiment
	L’exemple de l’Imam Sadjdjad

	La colére
	Les avantages de la maîtrise de soi
	Les conséquences funestes de la colère
	Sur les traces des Saints

	La déloyauté
	Les diverses responsabilités
	La valeur des engagements et la gravité de leur violation
	L’Islam stigmatise la déloyauté

	La Trahison
	Les liens de la conﬁance mutuelle
	La trahison et ses préjudices
	La religion condamne la trahison

	L’Avarice
	La cooperation
	L’avarice anéantit les bons sentiments
	La religion et l’avarice

	La Cupidité
	Le cupide est toujours sur sa faim
	L’Islam préconise la modération

	La Polémique
	L’excès d’égoïsme
	Quel proﬁt tirons-nous de la polémique?
	L’opinion des leaders de l’Islam


