L'lslam et ’lhomme contemporain



L'Islam et 'homme
contemporain

Sayyid Muhammad Husayn
Tabataba'i

Traduit par
V. M. Vis-Dousti

(Al-Islam.org)




Author(s):

Sayyid Muhammad Husayn Tabatabali [1]

Publisher(s):

Centre Mondial d’Ahl-al-Bayt [2]

Cet ouvrage écrit par Sayyed Mohammad Hussein Tabatabai est véritablement un ouvrage unique et
indispensable dans la mesure ou il offre une belle introduction a la philosophie et a la jurisprudence
islamique. Cet ouvrage brille par la simplicité et la clarté du texte et son accessibilité. Comme l'auteur
I'écrit lui-méme : « Certes I'école des Ahlul Bayt (as) dispose d’un patrimoine assez riche en matiére de
jurisprudence, mais il n’est pas facile de I'exposer dans ses grandes lignes et avec un style attractif. A
vrai dire, la jurisprudence des Ahlul Bayt (as) est pareille aux ressources naturelles qui, bien qu’elles

soient abondantes, on ne peut les exploiter que si 'on est muni des outils nécessaires. »

Get PDF [3] Get EPUB [4] Get MOBI [5]

Translator(s):

V. M. Vis-Dousti [6]

Le mot de 'Assemblée Mondiale Ahlu al-Bay

(a.s.)

Le précieux héritage que les Gens de la Demeure Prophétique, que la paix soit sur eux, a laissé et qui a
sauvé leurs fideles de la perdition est un exemple parfait d’'un enseignement complet qui comprend les
diverses branches des connaissances islamiques et qui a pu, en formant des personnes prédisposées a
étre abreuvées par cette source jaillissante, donner a la communauté musulmane des savants qui, en
suivant les Gens de la Demeure Prophétique, que la paix soit sur eux, ont donné réponse aux
provocations et aux faux problémes venus d’écoles et de courants intellectuels intérieurs ou extérieurs a
la société musulmane et, durant de longs siecles, apporter les plus solides solutions a ces faux

problémes

L’Assemblée Mondiale Ahlul Bayt, que la paix soit sur eux, du fait des responsabilités dont elle s’est
chargée, s’attache a défendre le sanctuaire de la mission prophétique et de ses doctrines authentiques;
des vérités auxquelles les représentants des diverses sectes et écoles et les adeptes des courants

opposés a I'lslam se sont sans cesse efforcés de s’opposer. Dans cette sainte voie, I’Assemblée


https://www.al-islam.org/person/sayyid-muhammad-husayn-tabatabai
https://www.al-islam.org/organization/centre-mondial-d%E2%80%99ahl-al-bayt
https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/38759
https://www.al-islam.org/printepub/book/export/html/38759
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/38759
https://www.al-islam.org/person/v-m-vis-dousti

Mondiale Ahlul Bayt, la paix soit sur eux, se considére comme la continuité des véritables disciples de
I'école des Gens de la Demeure Prophétique, que la paix soit sur eux, ceux-la mémes qui étaient
toujours préts a réfuter ces continuelles accusations et qui se sont efforcés de rester en premiere ligne

de ce combat en adéquation sur les exigences de chaque époque.

L’expérience accumulée en ce domaine dans les livres des savants de I'école des Gens de la Demeure
Prophétique, que la paix soit sur eux, est unique en son genre, car cette expérience d’une qualité
scientifique reposant sur le jugement rationnel et la démonstration, loin des passions et du fanatisme
aveugle, s’adresse aux spécialistes, aux savants et aux penseurs d’'une maniére qui entraine 'adhésion

d’une intelligence saine et d’'une nature humaine pure.

L’Assemblée Mondiale Ahlul Bayt, que la paix soit sur eux, s’efforce de proposer aux assoiffés de la
vérité une étape nouvelle de cette expérience précieuse a travers un ensemble d’études et d’ouvrages
d’auteurs contemporains de I'école des Gens de la Demeure Prophétique, que la paix soit sur eux, ou
de personnes qui grace a la guidance divine ont adhéré a cette noble école. L’Assemblée Mondiale
Ahlul Bayt, que la paix soit sur eux, ceuvre aussi a I'édition et a la diffusion des écrits bénéfiques des
anciens et des éminentes personnalités du chiisme afin que ces ouvrages de référence abreuvent de
leur eau limpide les assoiffés de la vérité, pour qu’en ce siécle de développement accéléré des
intelligences et de rencontres sans précédent des esprits ils ouvrent leurs esprits aux vérités que les
Gens de la Demeure Prophétique, que la Paix soit sur eux, ont apportées en présent a tous les
habitants du monde.

Nous espérons que nos respectables lecteurs ne priveront pas ’Assemblée Mondiale Ahlul Bayt, que la
paix soit suggestions eux, de leur point de vue, de leurs précieuses idées et propositions ainsi que de
leurs critiques constructives en ce domaine. Nous invitons aussi les autres fondations, savants et
traducteurs a nous aider a diffuser la culture du pur islam de Mohammad, que la paix soit sur lui et sur

les siens.

Nous tenons a remercier chaleureusement son Eminence Seyyed Mohammad Hussein Tabatabai,
auteur de ce livre. Nos remerciements vont également a tous ceux qui ont contribué a la réalisation de
cet ouvrage. En réalisant ce travail, nous espérons avoir accompli une partie de notre devoir envers
Dieu « qui a envoyé son Messager avec la guidée et la religion de vérité pour la faire triompher

sur toute autre religion. Dieu suffit comme témoin » 1

L’Assemblée Mondiale Ahlul Bayt
La Direction culturelle

1. - Sourate La Victoire, (s:48/v:28).



Avant-propos

Louange a Dieu, Seigneur des mondes, et que Ses priéres soient sur Son Prophéte Mohammed et les

membres immaculés de sa noble famille (a.s.).

Et cet ouvrage s’adresse a ceux qui désirent avoir une connaissance de la jurisprudence de I'école des
Ahlul Bayt pour qui celle-ci parait inaccessible, non pas a cause du manque d’ouvrages ou de la
profondeur de leur contenu, mais plutét a cause des difficultés qu’ils rencontrent en lisant les ouvrages
disponibles. En effet, ces derniers ne sont pas adaptés au golt du lecteur contemporain, car, en plus de
leur forme qui n’est pas attirante, ils ont été rédigés avec un style prolixe et compliqué, et contiennent

des expressions ambigués.

Tout en implorant I'aide de Dieu, je me suis proposé d’aplanir ces difficultés afin de rendre la
connaissance de la jurisprudence des Ahlul Bayt (a.s.) accessible a tous.

En partant du verset coranique: « Quand leur parvient une nouvelle rassurante ou alarmante, ils la
diffusent. S’ils la rapportaient au Messager et aux détenteurs du commandement parmi eux, ceux
d’entre eux qui cherchent a étre éclairés, auraient appris la vérité de la bouche du Prophéte et des
détenteurs du commandement » 1 et du hadith ath-thaqgalayn2, j’ai tenu a ce que les avis juridiques (les
fatwas) mentionnés dans le présent ouvrage soient appuyés sur le Saint Coran et les hadiths des Ahlul
Bayt (a.s.), car ils sont la source la plus slre permettant de connaitre la loi islamique. Toutefois, lorsque
les versets et les hadiths faisaient défaut, j’ai d0i recourir aux régles fondamentales qui ont servi d’appui
aux jurisconsultes de I'école des Ahlul Bayt (a.s.), et dont la déduction est basée sur le Saint Coran et
les hadiths des Ahlul Bayt (a.s.).

Dans le présent ouvrage, j’ai évité de citer les chaines des transmetteurs de hadiths, car, a mon avis, un
hadith authentique est celui sur lequel se sont appuyés les jurisconsultes pour donner une fatwa et non
pas celui qui a été rapporté par des narrateurs dignes de confiance. En effet, la jurisprudence de I'lmam
as-Sadiq (a.s.) correspond en réalité a 'ensemble des régles et des principes fondamentaux auxquels
les jurisconsultes se sont toujours intéressés. Quant aux hadiths délaissés par ces derniers, ils ne
pourront étre intégrés dans cette jurisprudence sauf s'’ils deviennent un jour I'objet de I'attention d’une

nouvelle génération de jurisconsultes.

Dans les traités de figh (la jurisprudence islamique), les éminents jurisconsultes ont I'nabitude de
rapporter et de juger les opinions de leurs prédécesseurs. Si dans cet ouvrage jai opté pour une
méthode différente de la méthode habituelle, c’est dans le but d’attirer le plus grand nombre possible de
lecteurs (notamment les étrangers) et de faciliter la propagation de I'inestimable figh des Ahlul Bayt

(a.s.).

Pour moi, 'importance d’un ouvrage ne se mesure pas par le nombre de théories et d’opinions qu'’il



contient, mais plutét par le degré de sa diffusion. En effet, un livre vivant est celui qui passe de main en
main, et dont le contenu est sur toutes les lévres. Et pour avoir cette qualité, le livre doit étre écrit avec

un style clair et un langage accessible a tous.

Une fois, je me suis rendu a la librairie al-‘irfane, comme a 'accoutumée. En me voyant, le propriétaire
de celle-ci, al-Hajj Ibrahim Zein Assi a dit a un jeune homme blond et de grande taille: «C’est celui-la!»
Alors, le jeune homme (un orientaliste allemand) s’est avancé vers moi avec ardeur et il m’a dit: « Nous
ne savions pas que les chiites ont leur propre jurisprudence, et ce jusqu’au jour ou nous avons lu votre
ouvrage intitulé “al-figh selon les cinq écoles juridiques.” » Je lui ai dit: « Ce que j'ai écrit n’est rien par
rapport au figh de I'école d’Ahlul Bayt (a.s.). Nos avants ont exploré toutes les sciences islamiques, et ils
sont parvenus a les comprendre d’une maniére poussée. lls ont écrit d’'innombrables ouvrages de
valeur. Et c’est grace a leurs recherches approfondies que la jurisprudence islamique a eu la primauté
sur toutes les autres jurisprudences. Alors il m’a dit: « Nous, nous apprenons I'arabe comme langue
étrangére, et bien que les livres que nous étudions ont été écrits avec un style moderne, nous
éprouvons des difficultés a les comprendre. Alors comment pourrons-nous comprendre les ouvrages

écrits avec le vieux style? Toutefois, nous avons su que les chiites ont leur propre figh. »

Juste apres notre conversation, j’ai pris la décision de composer un vaste ouvrage qui traitera de toutes
les questions de la jurisprudence islamique, et cela conformément aux avis juridiques de I'lmam as-

Sadiq (a.s.).

Peut-étre certains pensent qu'il est aisé d’écrire des livres de jurisprudence, car la documentation dans
ce domaine est a la fois riche et abondante. Certes I'école des Ahlul Bayt (a.s.) dispose d’un patrimoine
assez riche en matiére de jurisprudence, mais il n’est pas facile de 'exposer dans ses grandes lignes et
avec un style attractif. A vrai dire, la jurisprudence des Ahlul Bayt (a.s.) est pareille aux ressources
naturelles qui, bien qu’elles soient abondantes, on ne peut les exploiter que si 'on est muni des outils

nécessaires.

Je prie Dieu qu’ll accorde a ce présent ouvrage le succés escompté. C’est Lui mon unique recours.
Louange a Dieu dans la vie présente et dans 'au-dela, et que Ses priéres soient sur Son Prophéte

Mohammed et les membres immaculés de sa noble famille.

1. - Sourate an-Nisa’ (s:4/v:83).

2. - Le hadith ath-thaqgalayn est un hadith authentique rapporté par les deux écoles islamiques (chiite et sunnite), et dont le
texte est le suivant: le Prophéte (a. s. s) a dit: « J’ai laissé parmi vous deux trésors: le Livre de Dieu (le Saint Coran) et les
membres immaculés de ma famille (Ahlul Bayt); ils ne se sépareront point jusqu’a ce qu’ils viennent me rejoindre au Bassin

paradisiaque » (NdT).



Préface de l'éditeur

Selon les riches enseignements coraniques, tout étre humain venant au monde possede initialement
une nature innée monothéiste et croit en Dieu, le Trés Haut. Il connait par conséquent, forcément le
Créateur de I'Univers. Mais parfois, suite a divers événements ou l'influence de différents facteurs, un
voile d’insouciance et d’'ignorance met en péril cette nature originellement monothéiste et la met hors du
chemin de la droiture. C’est pourquoi le Tout Puissant, de par Sa Grace, a envoyé Ses messagers et
Ses Prophétes pour soulever ce voile d’inadvertance et sauver les hommes. Ceux-ci nous montrent le
parcours de notre nature initiale, nous enseignent les préceptes religieux, tout en répondant a nos

doutes et nos interrogations.

Le présent livre a éte dedie par le grand philosophe et penseur musulman au monde de la culture. Le
défunt érudit Seyyed Mohammad Hussein Tabéatabai a écrit ce fascicule et 'a compilé en réponse aux

nombreuses questions et doutes dans les domaines de la: science, philosophie, morale, religion, efc.

Apres révision et correction de ses notes, nous avons décidé de publier cet ouvrage précieux, afin de le
présenter aux lecteurs et aux personnes versées dans les sciences religieuses. (A présent par cette
traduction, nous espérons que les réponses apportées seront utiles aux croyants et aux personnes

intéressées.) 1
En espérant que cet ouvrage soit accepté par Dieu.

L’éditeur, Téhéran, Ramadhan 1427

1. - Note du traducteur.

Partie 1: Voie de la nature innée

Voie de la nature innée

Question: Peut-on étre convaincu que I'lslam est capable de diriger ’lhumanité, étant donné la situation
actuelle du monde et ses progres tout aussi surprenants? Est-il qualifié pour répondre aux exigences
présentes? En réalité, le moment n’est-il pas venu pour I'étre humain, possédant toutes ces
connaissances, voyageant dans les profondeurs de I'espace et conquérant les étoiles, de rejeter ces
concepts religieux usagés et d’adopter une nouvelle ligne de conduite, pour une existence encore plus
prestigieuse? N’est-il pas grand temps pour lui de focaliser toutes ses capacités intellectuelles et ses

résolutions en vue de victoires dignes de ce nom?



Réponse: Avant de répondre a cette interrogation, il est nécessaire de rappeler qu’en réalité nous
preférons, de facon tout a fait naturelle, la nouveauté a ce qui est ancien. Nous avons certes, une
préedilection pour tout ce qui est récent par rapport au vétuste; mais cela ne signifie pas que ce soit une
généralité. Cet état d’esprit peut cependant étre appliqué et employé pour tout et partout. Par exemple,
'on ne peut pas dire que la régle des deux fois deux font quatre (2x2=4), usitée par I'étre humain depuis
plusieurs millions ou milliers d’années, est a présent dépassée et doit étre rejetée ! L’on ne peut pas non
plus prétendre que le systeme de vie sociale en cours, jusqu’a présent, au sein des sociétés humaines,
doit étre a nouveau planifié en raison de son ancienneté afin qu’une existence purement individuelle
fasse ses premiers pas. De méme, on ne peut affirmer que I'assujettissement aux lois civiles qui
restreignent un certain nombre de libertés individuelles soit maintenant désuet et harasse tout le monde.
A une époque ol 'homme a mené a bien la conquéte de I'espace et ol des navettes spatiales placées
sur orbite s’emploient a des prospections diverses, il est indispensable pour 'hnumanité d’ouvrir de
nouvelles voies et de se libérer du joug de la loi, du législateur et des personnes chargées de leur

exécution.

Il est, certes, inutile de préciser que ces propos sont sans fondement et dérisoires. En principe, la
guestion de savoir ce qui est révolu ou actuel ne se pose qu’en cas d’évolution et pour des éléments
capables de subir des transformations. Ainsi, ceux-ci sont certains jours pleins de fraicheur et de
splendeur; alors qu’a d’autres moments sous l'effet de conditions austéres, ils se trouvent flétris et

ternis.

Par conséquent, dans les thémes qui portent sur I'étude des événements et les exigences naturelles s’y
rapportant, les circonstances de la création et les véritables lois universelles (de I'existence) y sont
analysées. Ceci concerne justement I'un de nos sujets de discussion, a savoir: est-ce que I'lslam peut
gérer 'lhumanité tout en tenant compte de la situation existante? Pour y répondre, il ne faut guére
s’attacher a ce genre de pensées idéalistes et traiter I'histoire de vieillotte ou de récente. Tout discours a

un lieu bien précis et tout point de vue une place bien définie.

Mais quant a savoir si I'lslam est apte a régir '’humanité dans les conditions actuelles, il faut tout d’abord
préciser que cette question n’est pas exempte de singularité, sachant que I'lslam posséde lui-méme une
signification tout a fait prodigieuse sur laquelle se base I'appel coranique. En effet, I'lslam est la voie que
I'ordre créateur de I'étre humain et de l'univers trace pour '’humanité. L’Islam est un rite qui s’adapte a la
nature innée (fitrat) et la nature constitutive (tabi’at)1 humaines, leur étant bien particuliéres. Son accord

parfait avec la nature profonde de I'étre humain lui a permis d’assurer les véritables besoins de ’hnomme,

non pas ses aspirations illusoires et ses désirs affectifs ou sentimentaux.

Il est clair que tant que 'homme reste humain, les natures constitutive et innée restent humaines et /e
resteront. Quels que soient le lieu, I'époque et la situation dans lesquels il vit, ’Thomme conserve ses
natures constitutive et innée qui, étant humaines, lui ont proposé une voie a emprunter de gré ou de

force.



Par conséquent, le véritable sens de cette question est de comprendre si 'homme, en progressant dans
la voie que les natures constitutive et innée lui montrent, est capable d’y trouver son bonheur naturel et
d atteindre les aspirations propres a sa nature. Par exemple, un arbre atteint-il le dessein idéal de sa
nature en accomplissant le parcours naturel lui dévolu et en se servant des éléments adéquats mis a sa
disposition? Bien sdr que les interrogations de ce genre ne sont qu'une éventualité ainsi que de

l'hésitation face a une certitude.

L’Islam, en tant que voie des natures constitutive et innée, n’est rien d’autre que le véritable
cheminement de I'existence humaine. Il n"admet aucune variation en fonction de telles ou telles
conditions existantes. Les aspirations relevant des natures constitutive et innée, non pas leurs désirs
affectifs et émotionnels ou voeux superstitieux, sont leurs réelles exigences. Puisque I'objectif des
natures innée et constitutive n’est autre qu’une destinée pleine de félicité et de bonheur. Dieu dans Ses

« Paroles » (le Saint Coran), affirme:

¥ Ll ST <y 1380 B S5 i sTa 3,055 ¥ Gale Qo S8l i Sojhs G il Sgh sl

Oelay

« Dirige ton visage vers la religion exclusivement (pour Dieu), telle est la nature innée que Dieu a
originellement donnée aux hommes — pas de changement a la création de Dieu-. Voila la religion

de droiture... »?2

En résumé, ce verset peut-étre ainsi commenté: Comme cela est évident et perceptible pour nous,
toutes les variétés existantes au sein de l'univers de la création ont une existence bien particuliere. Elles
ont, durant leur vie, une ligne de conduite précise et leur propre parcours, qui leur permet de poursuivre
leur existence dans un dessein bien déterminé. Elles sont satisfaites de pouvoir atteindre leur objectif,

sans avoir a rencontrer au cours de leur existence d’obstacles nuisibles.

En d’autres termes, nous pouvons affirmer que le parcours de I'existence (et de la survie) est approprié
aux moyens qu’il possede en lui-méme et qui lui permettent de le couvrir sans probleme et de le mener

a bonne fin.

Une graine de blé en tant que céréale posséde sa propre destinée, de sorte qu’il renferme en lui tous les
codes génétiques. Les substances élémentaires, quant a elles, sont absorbées en quantités bien
déterminées, car elles sont nécessaires a la croissance ainsi qu’au développement de la tige de blé.
Puis elles sont consommées d’'une maniere appropriée, de maniére a permettre au blé d’atteindre le but

qui lui a été fixé.

La méthode spécifique adoptée par la gerbe de blé, pour se développer en fonction des facteurs aussi
bien internes qu’externes, ne variera jamais. On ne verra jamais par exemple qu’une tige de blé, aprés

avoir accompli une partie de sa croissance, choisisse a devenir un pommier et développe un tronc et



des branches et commence a sortir des feuilles et a bourgeonner; ou qu’elle cherche a devenir un
moineau, en développant un bec et des ailes et se mette a voler. La création entiére, dont ’'homme fait

partie, est régie par ce principe.

L’humanité possede donc elle aussi durant son existence un cheminement naturel et inné et un objectif
final qui n’est autre que sa propre perfection, sa félicité. Sa constitution physique est organisée de fagon
a lui montrer la voie naturelle innée et constitutive qui lui est destinée et de la guider en direction de ses

véritables intéréts.

Dieu le Trés Haut décrit cette guidance spirituelle (hidayat) générale au sein de la création tout entiére,
de la fagon suivante:« (Dieu est) Celui qui a donné a chaque chose sa propre création puis l'a
dirigée »3.

Concernant la direction spirituelle particuliére a I'étre humain, Il déclare cette fois:

o . P %

Blud e Ol 285 LIS 1o pl8

« Et par I'ame et Celui qui I'a harmonieusement faconnée; et lui a alors inspiré son infidélité, de
méme que sa piéte ! A réussi, certes, celui qui la purifie. Et est frustré, certes, celui qui la

corrompt »4.

D’apres ce qui vient d’étre énoncé, il devient évident que le véritable parcours de I'existence humaine —
embrassant son vrai bonheur — est la voie vers laquelle le guident les natures constitutive et innée. Cette
derniére est basée sur les intéréts authentiques de I'étre humain, conformément aux exigences de la
création de ’homme et de 'univers, que ceux-ci soient en accord avec les désirs affectifs et
sentimentaux de ce dernier ou non. Dans leurs sollicitations, les sensations doivent, certes, suivre en
toute soumission les directives des natures constitutive et innée et non le contraire. Il n’appartient
absolument pas aux natures constitutive et innée de s’en remettre aux envies corrompues des sens et
des émotions. La société humaine doit fonder de toute évidence, sa destinée sur des principes réalistes
et non sur des bases instables; des idées recues superstitieuses et des émotions entierement illusoires.
Voila justement la grande différence entre les lois islamiques et les autres lois civiles; les lois sociales
ordinaires obéissent a la volonté de la majorité des membres de la société (soit la moitié + 1). Alors que
les lois islamiques, quant a elles, sont en harmonie avec la direction spirituelle des natures constitutive
et innée. Ces derniéres sont en fait, un signe de la Volonté divine et c’est pourquoi le Saint Coran

considéere le commandement et la Iégislation comme étant exclusifs au domaine de la Grandeur divine:

« ... L'autorité n'appartient qu’a Dieu... »5



Z
A 0 %0 .
~

0ozt p3Al GSa dlll Gy il 525

«... Qui est meilleur a Dieu, en jugement pour des gens qui croient fermement?6

De méme, dans la plupart des nations, ce sont les aspirations de la majorité ou les décisions d’un
dictateur qui prédominent habituellement, et peu importent qu’elles fussent en accord avec le droit et la
vérité ou assurassent ou non le véritable intérét de cette société. Par contre dans un état réellement
islamique, le pouvoir fait partie a part entiére du droit et de la vérité; 'ambition des personnes devant s’y
soumettre et y obéir. Cela permet de dissiper aussi un autre malentendu, a savoir que I'lslam n’apprécie
guere toute convenance de la société humaine et qu’il ne les adapte pas aux communautés humaines
qui, de nos jours, jouissent d’'une liberté outre mesure et bénéficient de toutes sortes de jouissances, ne

seront jamais prétes a se soumettre a toutes les restrictions qu’impose la religion musulmane.

Bien entendu, si 'on prend en considération la situation actuelle de 'humanité, on observe qu’une
dégénérescence atteint tous les aspects de son existence, et toutes sortes de dépravations et
d’oppressions ne cessent de la souiller, on peut supposer qu’elle risque de s’anéantir a tout moment. Si
on la compare avec I'lslam, il est srr qu’on ne trouvera aucun point commun entre cette religion claire et
précise et cette humanité si profondément assombrie. Il ne faut pas non plus s’attendre a ce que le
maintien de la situation actuelle du courant islamique — c’est-a-dire I'énoncé d’un certain nombre de
régles de jurisprudence — assure la félicité absolue de I'étre humain. Cela équivaudrait a attendre d’un
régime despotique et dictatorial qui ne posséde de la démocratie que le nom, d’avoir les effets et les
bienfaits d’'une véritable démocratie. Ou encore qu’une personne malade attende sans rien faire, une

amélioration de son état du moment que son ordonnance a été prescrit.

Mais si nous évaluons les natures constitutive et innée — dons de Dieu — a I'lslam, religion méme des
natures constitutive et innée, nous constaterons gu’ils sont en parfaite harmonie. Comment peut-on
d’ailleurs concevoir que la voie que les natures innée et constitutive se sont choisie puisse ne pas leur
étre compatible, puisque ce sont elles qui 'aménent dans cette direction et qu’elles ne connaissent de

toute facon pas d’autre voie?

Bien sir, les natures constitutive et innée sont elles aussi devenues victimes de déviations et d’erreurs
de compréhension, dues a la corruption de nos semblables. D’une certaine mesure, cette relation entre
la nature constitutive et la nature innée d’une part et la voie et la méthode qu’elles ont montrées elles-
mémes a été interrompue. Dans des conditions aussi défavorables, il est certes raisonnable de lutter
contre cet état de fait, afin de rendre le terrain plus propice, et non pas de tracer une ligne d’invalidation
autour des natures constitutive et innée corrompues, et de fermer les yeux sur cet étre humain
totalement désespéré de ne pouvoir atteindre une quelconque sérénité. Selon le témoignage de
I'histoire, tout nouveau systéme a toujours rencontré, a ses débuts, une forte résistance de la part des
méthodes et conditions antérieures. Puis, suite a de nombreux conflits, souvent sanguinaires, elles

réussissent toujours a se faire une place dans la société et méme a effacer des mémoires, le nom de



leur ancien opposant.

Le régime démocratique qui, selon ses sympathisants, est le systéme le plus approprié a la volonté
populaire a, pour étre instauré en France, provoqué la sanglante révolution. Bien d’autres événements
sont également survenus dans certains pays, et ce n’est par la suite qu’ils ont pu se stabiliser. C’est
aussi le cas du régime communiste qui, d’aprés ses tenants, est la synthése de tous les mouvements
progressistes humains et le meilleur cadeau de I'histoire ! Lors de ses premiéres manifestations en
Union Soviétique puis en Asie, en Europe et en Amérique latine, c’est le sang des dizaines de millions

de gens qui fut versé pour qu'il puisse enfin acquérir la stabilité.

En fin de compte, la résistance ou le mécontentement initial d’'une communauté ne signifie pas du tout
'inconvenance, I'anéantissement ou lillégitimité de ce systéme. L’Islam est certes bien vivant et capable

de se mettre en valeur au sein de la société.

Permettez donc que nous développions et analysions plus amplement ce sujet dans les discussions a

venir.

L’lslam et les véritables exigences propres a chaque époque

L'importance de toute question scientifique, posée en tant que sujet de discussion ou par simple
curiosité — affirmée ou infirmée —, dépend naturellement de la valeur et de la portée de la réalité qu’elle
renferme. Elle est également liée aux actes ainsi qu’aux résultats qui en y découlant ont pu étre

appliqués dans les différentes péripéties de I'existence.

Une faculté tout aussi primaire que d’apprendre a boire et manger équivaut en fait a une vie humaine.
Elle vaut ce que vaut I'existence, qui est pour 'hnomme le bien le plus inestimable. Cette capacité en
apparence trés succincte — qui inculque a I'esprit humain la nécessité d’une existence sociale et
collective — est semblable a la valeur de 'univers de 'humanité. En effet, il existe en son sein des
millions d’actes, faits et gestes qui relient constamment entre eux les étres humains et font naitre
chaque jour des réalisations bonnes ou mauvaises, harmonieuses ou disparates aux conséquences

positives ou négatives.

Bien entendu, il ne faut jamais nier 'importance primordiale qu’un rite pur — tel le rite musulman —
réponde aux inévitables questions que se posent les hommes dans toutes les époques. Ainsi il égale,
par la méme occasion, '’éminence de I'existence humaine; or, nous savons que I'on ne peut imaginer de

bien plus précieux pour I'étre humain.

Tout musulman, ayant bien assimilé le rite musulman dans son ensemble en lui étant attaché, a sans

aucun doute enregistré dans sa mémoire de tels propos concernant I'lslam.

Ce qu’il faut bien comprendre, c’est que ces pensées sont identiques a tout autre sujet de réflexion

suscité par I'lslam. Or, il y a fort longtemps que cette question est complétement sortie de notre esprit



les pratiquants musulmans, elle fait désormais partie de la tradition orale ou elle poursuit
silencieusement le cours de son existence. C’est le cas de tous les autres éléments sacrés d’une
religion qui ne font 'objet d’aucune discussion ni curiosité, car ils finissent par mourir au tréfonds des

coeurs sans jamais étre utilisés.

Nous sommes orientaux, jusqu’ou remonte notre mémoire sur I'histoire de nos aieux, peut-étre des
milliers d’années? Les systéemes sociaux qui nous ont gouvernés jadis ne nous ont jamais laissés libres
de penser sur les problemes scientifiques relatifs a la société. Méme la petite lucarne qui nous avait été
ouverte par le Saint Prophéte au tout début de I'lslam — pendant une trés courte période — était
semblable a 'aube annoncgant la promesse d’un jour plein de clarté. Malheureusement, sous l'effet de
tourmentes et de conjectures soit naturelles ou provoquées par des personnes ne recherchant que leur
seul profit, elle s’est aussitdt retrouvée derriere un écran de fumée. Encore une fois, nous sommes
restés, avec pour seul compagnon la détention et la servitude. Nous sommes demeurés, ainsi que le
fouet, le fil de I'épée, la potence, le coin obscur de la cellule de prison, les tortures insoutenables et les
milieux néfastes. Nous avons certes persisté en méme temps dans cette ancienne habitude de dire: »

Oui, oui » et « a votre service » !

Le plus habile d’entre nous a pu, de justesse, conserver tels quels les acquis religieux qu’il considérait
comme sacrés. Puisque fortuitement, les pouvoirs en place a I'époque ainsi que les responsables

sociaux n’étaient pas désintéressés de contrecarrer ce genre de libre discussion.

lls appréciaient tout a fait que les gens vaquassent a leurs occupations et ne se mélassent pas d’autres
choses. Eh oui, il fallait gu’ils s’intéressassent a leur propre travail, leurs propres affaires, et non des
affaires publiques qui étaient du ressort de I'Etat et relevaient de la compétence des hauts

responsables.

Ces derniers ne s’inquiétaient nullement que la population f(t encore attachée a la plupart des
fondements religieux et ne soupgonnaient point en celle-ci le moindre préjudice. lls désiraient seulement
que les gens ne se consacrassent pas a des discussions libres ou ne fissent preuve de curiosité critique,
afin gu’ils devinssent, eux, le noyau intellectuel du peuple. lls avaient, en effet, bien compris que la force
la plus efficace résidait dans la volonté populaire. Si la détermination de la population se soumettait sans
aucune condition a leurs dirigeants, tout en s’accaparant eux-mémes le cerveau des intellectuels, ils
pouvaient alors, s’emparer de leur capacité de décision. lls n’avaient donc pas d’autre dessein que
d’assuijettir 'opinion publique et, comme il est dit couramment, de former eux-mémes le noyau

intellectuel populaire.

Ces éléments constituent une série de réalités que toute personne se penchant attentivement sur le

passé de nos aieux, peut facilement comprendre sans émettre le moindre du doute.

Plus récemment c’est la liberté a I'occidentale qui, avec toutes ses prétentions, est venue nous aborder

nous les Orientaux, aprés avoir bien abreuvé notre continent. Ayant cherché d’abord a s’établir en Orient



en tant gu’invitée trés respectable, elle devint ensuite un hote tres autoritaire. Elle supprima l'interdiction
de penser et brandit 'arme de la liberté qui, certes, était pour nous, le meilleur moyen et 'occasion la
plus appropriée nous permettant de récupérer, aussi vite qu’on pouvait, les richesses que nous avions
perdues égarées, ainsi qu’a réinstaller les fondements d’une existence rayonnante de connaissances et
d’activités. Malheureusement, cette liberté que nous avaient offert les colonisateurs européens prit leur

place et s'imposa a son tour en tant que base de notre formation intellectuelle !

Le pire est que nous n’avions méme pas compris ce qui nous arrivait ! Lorsque nous avons ouvert les
yeux, nous nous sommes retrouvés dans une époque ou dire « nous vous avons ordonnés » était
complétement dépassé, et ou il ne fallait plus écouter les paroles des maitres ainsi que les ordres des
puissances antérieures. |l fallait suivre a la lettre ce que faisaient les Européens et prendre le chemin

gu’ils empruntaient !

Cela fait donc plus d’un millénaire que I'lran possédait en son sein la dépouille d’Avicenne, dont les
traités de philosophie et de médecine étaient conservés dans nos bibliothéques, et dont les doctrines
théories scientifiques étaient notre ritournelle; mais c’est tout ce que nous avions sans pouvoir rien

innover.

Il'y a sept siécles que nous possédons les traités de mathématiques de « Khadjé Nassir-od-din
Toussi » ainsi que son apport culturel sans que nous ayons rien innové. Pourtant, sur le conseil des
amateurs de commémorations, comme font les Européens a I'égard de leurs chercheurs, nous aussi

avons célébré le millénaire et les sept cents ans de ces deux érudits !

Pendant ce temps, les étrangers profitent et se servent depuis plus de trois cents ans de la pensée
philosophique et des théories de Molla Sadra. Mais, I'université de Téhéran, dont la fondation remonte a
plusieurs années, enseignait uniquement la philosophie classique. Et pourtant quelques années plus t6t
avant la Révolution islamique, un orientaliste provoqua un scandale sans précédent lors d’'une
conférence a 'université, pour avoir rendu hommage a Molla Sadra et exprimé son admiration pour la
pensée philosophique de celui-ci. Il y eut par la suite de hombreuses réactions et opinions émises a la

fois sur cette personnalité et sa méthode philosophique.

Cette anecdote et bien d’autres nous éclairent parfaitement, aussi bien sur la situation sociale mondiale
que sur l'identité de I'élite intellectuelle de notre pays (avant la Révolution). Elles démontrent que cette
élite dépendait entierement de I'étranger, et que les restes de notre richesse intellectuelle dérobée par

I'un ou l'autre étaient désormais bons pour le diseur de bonne aventure.

La majorité des personnes instruites ainsi qu’'un nombre infime de celles qui, nayant pas abandonné a
la merci des pilleurs la totalité du patrimoine intellectuel suite a une certaine indépendante qu’ils avaient
conservée dans ce domaine, furent malgré tout et le plus souvent victimes d’un dédoublement de
personnalité. lls furent tiraillés entre la pensée occidentale et la pensée orientale dont ils étaient les

dépositaires. Parfois méme, ils se donnérent beaucoup de peine pour mener a bonne fin leur projet de



concilier entre ces deux attitudes opposées, par une sorte de « mariage ».

Un de nos écrivains a ainsi adapté, sous le titre « démocratie islamique », la ligne de conduite islamique
a celle de la démocratie. Un autre a, pour sa part et sous le titre de « communisme islamique » et
« propagation islamique », extrait des regles religieuses la méthode communiste et soustrait les

différences de classes sociales.

Quelle étrange Histoire ! Si, en réalité, I'exceptionnalité et le réalisme de I'lslam se résument au fait qu'’il
est un modele vivant démocratique ou communiste. Et sachant que ces deux idéologies ont atteint cette
renommée par leurs propres moyens, en ayant suivi nos traces d’une maniére aussi resplendissante.
Quel besoin avons-nous donc d’y adapter cette poignée de données (soi-disant) dépassées et datant
de plus de 14 siecles, élaborées dans la peine et la douleur et de les serrer ensuite bien précieusement

contre notre poitrine?

Si cette religion contient effectivement une autre réalité tout a fait indépendante, vivante et inestimable,
quel besoin avons-nous donc de recouvrir son charme naturel (don de Dieu) d’un maquillage artificiel et

de la présenter sous une apparence factice a ses solliciteurs !?

Des dizaines d’années plus tard a l'issue de la Deuxiéme Guerre mondiale, les penseurs occidentaux
ont décidé, aprés avoir beaucoup discuté et fait preuve d’une vive curiosité vis-a-vis des religions et des
différents cultes, déciderent de publier régulierement le résultat de leurs travaux. Nous aussi, bien
évidemment, avons plus ou moins progresseé dans cette direction, pour le méme motif — par esprit
d’imitation et de dépendance, comme nous I'avons précisé antérieurement. Et nous nous sommes donc

mis a discuter sur toute une série de questions concernant la religion musulmane.

A savoir, est-ce que toutes les religions et les rites existants sont justes? Est-ce que les religions
célestes ne sont autres qu’une chaine de réformes sociales? La religion, hormis la purification spirituelle,
apporte-t-elle une amélioration morale et posséde-t-elle d’autres objectifs et idéaux? Est-ce que les
rites religieux continueront-ils a exister dans leurs formes actuelles? Est-ce que la religion vise autre
chose que la pratique du culte? L’Islam répond-il aux besoins de telle ou telle autre époque?
Cependant, lorsqu’un chercheur assoiffé de connaissance s’engage sur un sujet, il le commente au tout
premier abord en fonction des principes scientifiques indubitables qu’il connait. Puis il commence a

discuter de ses aberrations ou véracités pour se former une opinion réelle la concernant.

Les experts occidentaux reconnaissent la religion comme étant un phénomene social qui comme la

société, est la conséquence d’une série d’éléments naturels.

Selon eux, toutes les religions, y compris I'lslam — s'ils ont un regard positif sur la religion — est 'ceuvre
rationnelle d’'un certain nombre de personnes exceptionnelles. lls pensent que, grace a leur pureté
d’ame, leur intelligence débordante ainsi que leur volonté infaillible ont pu élaborer des régles pour
réformer les mceurs de leur société, guidant ainsi les gens sur la grand-route de la félicité existentielle.

Ces régles auraient ensuite évolué de fagon simultanée avec les sociétés humaines en s’adaptant



auxdits changements.

L’instinct, 'expérience et I'histoire elle-méme prouvent que la société humaine se dirige peu a peu vers
la perfection et que 'hnumanité progresse de jour en jour en direction de la civilisation idéale. En se
référant aux conclusions de ces débats psychologiques, Iégaux, sociaux et philosophiques au sein du

« matérialisme dialectique » en particulier, il est acquis que les sociétés ne se maintiennent pas dans un

seul état; et que leurs regles pratiques ne sont pas non plus statiques.

Les principes qui pouvaient assurer le bonheur des premiers étres humains, qui se nourrissaient de
baies sauvages et se reposaient dans les failles rocheuses, ne suffiront jamais au mode de vie actuelle

si sophistiquée.

Les décrets datant de 'époque des combats au corps a corps, ou I'on se battait a coup de gourdins ou

de hallebardes, n’ont plus aucun intérét a 'heure des bombes atomiques et des bombes a hydrogéne.

Comment des décisions prises a I'’époque des déplacements a cheval ou a dos d’ane peuvent-elles
remédier aux maux d’une société au sein de laquelle, 'emploi des jets et des sous-marins atomiques

est devenu familier?

En conclusion, 'on peut dire que le monde contemporain n’accepte pas du tout — et on doit bien s’y
attendre — les réglements provenant de ses prédécesseurs. Les principes devant étre appliqués au sein
des sociétés humaines sont par conséquent condamnés a changer perpétuellement, en fonction des
diverses évolutions de 'numanité. Suite a ces transformations pratiques, la morale elle aussi pourra étre
modifiée, puisqu’elle est en fait la nature de 'ame invariable et provient de la répétition de certains
actes.

Il'y a plus de deux ou trois mille ans, le mode de vie trés primaire ne nécessitait guére la politique
contemporaine, due a une existence si complexe. Les femmes contemporaines peuvent-elles encore se

contenter de la probité des femmes cloitrées derriére les rideaux, comme il y a deux mille ans?

Les travailleurs, les cultivateurs et les autres classes ouvriéres, a notre époque, n’ont plus I'endurance
des couches opprimées de I'antiquité. Les esprits révolutionnaires et enthousiastes vivant au siecle de la
« conquéte spatiale » ne sont plus effrayés par les éclipses solaires et lunaires ou autres. lls ne peuvent

se borner a se résigner et se satisfaire silencieusement de leur sort.

En résumé, les communautés humaines de tout temps, requiérent des meceurs et une morale convenant

a la disposition naturelle et particuliere a cette période.

En guise d’exhortation, I'lslam a, quant a lui, envisagé une méthode ainsi qu’une série de régles pouvant
garantir, le mieux possible, la félicité de la société humaine. Il en assure également les besoins puisqu'il

('lslam) est en fait le nom d’une ligne de conduite trés limpide et de réglements authentiques.

Il ne va pas sans dire qu’une telle méthode et de tels réglements se présentent a chaque époque, sous



une forme bien particuliére. Tels le comportement méme du Prophéte de I'lslam et les préceptes qu'’il
appliquait a cette époque. Les emblémes de I'lslam, quelle que soit 'époque, seront toujours les
prescriptions les plus authentiques et les mieux adaptées a garantir la félicité sociale humaine dans ce

laps de temps.

Certes, les solutions apportées par un expert occidental qui, dans ses discussions, s’appuie sur des

références scientifiques slres seront sans aucun doute positives.

Mais selon les commentaires exposés précédemment, I'lslam est un rite divin et éternel qui met en relief

tous les instants. Il garantit, sous forme des décrets, la félicité sociale propre a chaque époque.

Il ne reste a présent qu’une seule question a poser: Le Saint Coran, Livre céleste de I'lslam et le
meilleur interpréte des objectifs de ce rite inaltéré; désigne-t-il la prophétie comme le propose I'exposé
précédent? Commente-t-il cette religion divine comme il I'a été indiquée, c’est-a-dire qu’elle s’appuie
sur des bases sociales, psychologiques et philosophiques matérielles? Ces fondements s’adaptent en
effet, a leur situation temporelle, grace a une série de prescriptions appropriées. Si jamais il n’en était
pas le cas et établissait un certain nombre de croyances, de mceurs et de préceptes fixes, qui ne
peuvent étre modifiés en les imposant a ’hnumanité, comment pourrait-il les reconnaitre capables de

s’adapter aux besoins des différentes conditions humaines?

Désire-t-il maintenir la communauté humaine dans le méme état, en refermant pour toujours les portes
du progres de la civilisation ainsi qu’en scellant les activités humaines en pleine croissance? Comment
en est-il parvenu au point de lutter avec la nature existante et I'ordre naturel, alors que celui-ci ne sort

guére du pouvoir et du domaine de la nature humaine?

Il est bien évident que le Saint Coran expose essentiellement cette religion céleste, qui prend sa source
dans un univers invisible tout en étant en relation a la fois avec 'ordre de la création et le monde visible.
Il explique les éléments religieux variables, perpétuels et fixes, la grandeur de la morale ainsi que le réel
bonheur et malheur humain. Il s’exprime également au sujet de la société humaine d’une maniére bien
différente qu’un chercheur occidental; puisque la projection que posséde le Saint Coran a ce sujet est

tout autre qu’une vision purement matérialiste.

Le Saint Coran reconnait les regles du rite islamique comme étant une trame de questions et de lois de
jurisprudence guidant le systeme de la création, et tout particulierement la création de ’homme, grace a
sa nature évolutive et perfectionniste. Celle-ci fait partie du monde de la nature et subit a tout instant

des mutations, puisque tout se dirige vers Lui.

L’Islam est pour le Saint Coran, une série de principes requis par le systéme de la création, auquel il se
conforme sans aucune variation, a l'instar de son essence originelle. Il ne dépend pas non plus des
désirs d’'une personne. Ces regles incarnent en fait la Vérité et ne changent pas, telles les instructions
émises par des pouvoirs despotiques qui suivent les lubies et les aspirations d’'un souverain despote; ou

les lois de pays socialistes qui sont soumises a la volonté de la majorité. En réalité, sa législation se



trouve entre les mains de 'ordre de la création et, autrement dit, soumise a la Volonté du Dieu

Universel.

De quelle facon I'lslam répond-il aux exigences de toutes les

époques?

A-t-on, sans doute, remarqué, grace aux débats sociaux, que I'étre humain a toujours en premier lieu
considéré ses besoins existentiels et que seul, il est incapable d’y pallier et d’assurer sa propre
existence. Il a donc opté, par nécessité, pour une vie sociale et collective; par conséquent il est devenu
tout naturellement civilisé et sociable. Au cours de discussions juridiques, nous avons souvent entendu
dire qu’une société ne peut réellement dissiper les exigences existentielles de ses membres, que
lorsqu’elle aura présenté une série de lois et de regles conforme aux besoins de ces derniers.
Lorsqu’elle les aura gouvernés de maniére a ce que chacun puisse obtenir son plein droit et profiter des
bienfaits de I'existence. Quand tout le monde pourra gagner sa quote-part d’un labeur collectif, par la

conception d’une société et la mise en place de lois faisant elles-mémes partie de cet ensemble.

On peut dire certes que leurs principaux facteurs et les premiéres regles sociales sont en réalité les
besoins existentiels; sans eux 'homme ne serait pas capable de vivre ne fusse que pour un laps de
temps trés court. Dissiper ces exigences a certes un effet direct sur la constitution de la société,
I'élaboration des lois et leur mise en application en temps voulu. Une communauté humaine qui ne
s’occuperait pas de résoudre collectivement ses propres besoins de nécessité ne pourra jamais porter le
nom de société. Et cela reviendrait a dire qu’au sein de celle-ci; les travaux accomplis par chacun de

ses membres n’ont aucun rapport avec ceux des autres.

De la méme maniére, les lois, dont la mise au point ou I'exécution n’ont aucun effet sur 'amélioration
des besoins sociaux de la population, ni son bonheur et sa félicité; ne pourront jamais assurer leurs
moyens d’existence et leurs droits. L’existence de préceptes subvenant plus ou moins parfaitement aux
exigences d’une nation et étant, dans son ensemble, acceptables pour ses membres; est sans aucun
doute indispensable. Ceci est valable pour toute société humaine; qu’elles soient dites primitives ou
arriérées. Cependant, dans les nations sous-développées, les lois et les mesures prises sont
imprégnées a la fois d’habitudes et de coutumes ethniques résultant de décisions prises au fur et a
mesure des besoins. Elles sont méme parfois imposées aux peuples, en fonction des désirs
extravagants d’une ou de plusieurs personnes influentes au pouvoir. L’existence sociale est donc en
majeure partie, enracinée en majeure partie sur un principe slr accepté par tous, ou tout du moins par
la majorité de la communauté. A I'heure actuelle, en certains points du monde, se trouvent encore des
populations vivant selon leurs propres coutumes et traditions, sans que le fil de leur existence ne se

rompe ou se ne désagrége.

Dans les pays développés, si c’est une nation croyante qui la constitue; alors ce sera une législation

céleste qui gouvernera. Si au contraire elle n’est pas croyante, ce sera des lois en cohésion avec la



volonté de la majorité de la population, qui seront mises en place; gu’elles soient apparues directement
ou indirectement. |l est de toute maniére impossible de déceler une société dans laquelle les individus

ne soient pas attachés a une série de devoirs et de comportements particuliers.

Moyen de déterminer les nécessités sociales et humaines

Comme il est devenu évident, les principaux facteurs d’élaboration des lois sont les exigences
quotidiennes; mais il s’agit de savoir maintenant est la méthode adéquate pour les définir, car ils sont a

la fois sociaux et humains.

Il faut bien sUr que ces derniers soient tels que ’homme puisse les discerner directement ou
indirectement — méme si c’est de maniére générale et succincte-. On peut d’ailleurs, s’interroger, est-ce
gue ’'homme se trompe parfois dans I'analyse de ses devoirs quotidiens et sociaux ou bien si son
bonheur et son succes se trouvent dans tout ce qu’il aura déterminé lui-méme? Alors il devra étre
indiscutablement accepté et mis en application. L'on peut dire que c’est cette sensation humaine qui

déterminera sa justesse, la nécessité de son acceptation et de son exécution.

La plupart des peuples du monde, comme on I'appelle aujourd’hui le monde développé, considérent que
c’est la volonté humaine qui doit décider de la Iégislation, sans tenir compte du fait que tous les individus
d’une nation ne peuvent étre unanimes sur leurs exigences et si cela se produit c’est de maniére trés
négligeable. Les connivences sont insignifiantes par rapport aux désaccords, et elles ne peuvent étre
prises en considération. C’est donc la voix de la majorité (la moitié de la population plus une voix) qui
est reconnue comme valable et annule par la méme occasion la volonté de la minorité (la moitié moins

un). Or, la liberté d’action de cette minorité en patit sans aucun doute.

Bien sdr, I'on ne peut réfuter que la volonté et les aspirations humaines soient en relation directe avec
les conditions d’existence. Une personne fortunée qui dispose de moyens d’existence aisés cultive dans
son esprit mille et une ambitions, qui ne viendront jamais a 'idée de celui qui est nécessiteux. Ce
dernier malingre et éreinté par la famine est prét a manger n’importe quelle nourriture, bonne ou
mauvaise — méme si elle revient de droit a quelgu’un d’autre-. Alors que le premier ne se servira
gu’avec ostentation du mets le plus délicieux. L’homme aisé, forge beaucoup de projets, qui ne lui

viendraient jamais a 'esprit s'il se trouvait en situation précaire !

Les besoins de premiere nécessité s’accroissent peu a peu avec les progrés de la civilisation et de
nouvelles exigences remplacent les précédentes. Le respect de toute une série de lois devient donc
superflu tandis que le besoin de régles plus récentes se fait sentir pour transformer ou changer les plus
anciennes. Au sein des nations en plein essor, les réglements désuets laissent leur place a des décrets
plus modernes. Il est bien évident que la véritable raison de ce phénoméne vient du fait que c’est la
volonté de la majorité des individus d’un pays qui fait naitre et soutient les lois. C’est elle également qui
leur offre leur 1égitimité et signe leur authenticité; méme si parfois le véritable intérét de la communauté

ne s’y retrouve pas. Un francais, par exemple, fait partie et est membre de la société francaise pour la



seule raison qu’il est francais; sa volonté est respectable si elle est en accord avec celle de la majorité.
Ce que désire -si I'on peut dire- la loi francaise, est de former un francais vivant a I'heure actuelle et
non un anglais ou un frangais ayant vécu au dixieme siecle. Il faut donc analyser plus profondément le
sujet et comprendre si les facteurs précités interviennent simultanément dans I'’émergence des

exigences humaines, se transformant plus ou moins intensément avec les progrés de la civilisation.

Entre les diverses sociétés humaines apparues tout au long de I'histoire de 'hnumanité, n’existe-t-il donc

plus aucun point commun?

Est-ce que 'essence méme de 'humanité s’est transformée progressivement, étant donné que certains
de ses besoins existentiels en font naturellement partie (tandis qu’une autre série de ces exigences est
due a la diversification des conditions, des situations, des régions et des lieux d’existence)? Les
hommes primitifs ne possédaient-ils pas, par exemple, des yeux, des oreilles, des mains et des pieds,
un cerveau, un cceur, des reins, des poumons et des appareils digestifs? Leurs fonctions étaient-elles

différentes de celles qu'ils ont aujourd’hui?

La guerre, le génocide d’une part ou la paix et la réconciliation d’autre part, signifiaient-ils autre chose

que des pertes humaines pour les premiers et la préservation de 'humanité pour les deux autres?

L’ivresse provenant des beuveries; avait-elle un autre sens a I'époque de Djamchid (innovateur de la
légende du vin) que l'ivrognerie de nos jours? Un chant de guerre et un air musical traditionnel

apportent-ils un plaisir différent que les mélodies actuelles?

En résumé, la constitution physique de ’homme du passé est-elle dissemblable de la physiologie d’un
de nos contemporains? Les ceuvres, les actions et réactions intérieures ou extérieures des anciennes

générations sont-elles divergentes de celles de nos jours?

La réponse a toutes ces interrogations est bien évidemment négative. On ne peut absolument pas
prétendre que 'humanité a décru peu a peu et qu’autre chose est venu s’y substituer ou le fera. Que
'essence du sens humanitaire a disparu progressivement et qu’elle a été remplacée ou le sera par
d’autres éléments ! Ou encore que I'essence humaine; valeur commune entre la race noire et blanche,
les vieux et les jeunes, les sages et les illettrés, les gens du pole et de I'équateur, ainsi que les
générations passées, actuelles et futures; ne posséde guére les mémes exigences. Si c’est le cas, il

n’appartient pas a la volonté et aux aspirations humaines de les assumer.

En effet, ces nécessités existent et exigent aussi toute une série de mesures bien déterminées n’ayant
aucun rapport avec ces lois et ces décrets remaniables. Aucune nation quelle que soit I'époque ne peut
se permettre de ne pas lutter, en cas de nécessité, contre un ennemi mettant complétement son
existence en danger. Si pour éliminer un tel adversaire il n’existe aucun autre moyen, il ordonne de le

faire dans le sang et de I'abattre.

Aucune société n’a le droit de s’opposer aux moyens de subsistance des personnes chargées de



protéger son existence, ou bien d’interdire tout désir charnel. Il existe ainsi, de nombreuses situations ou

des préceptes fixes ont été attestés, n’ayant rien a voir avec les préceptes modifiables.
En résumé:

1- Le principal facteur ayant abouti a 'apparition d’une société, d’'une législation et de prescriptions

sociales, est la nécessité existentielle.
2- Tous les peuples y compris les communautés primitives possédent des régles et des décrets.

3- Les exigences quotidiennes sont, a notre époque, déterminées par la volonté de la majorité des

individus de la société.
4- Le voeu de la majorité n’est pas toujours conforme a la réalité.

5- Une série de législations se transforment au fur et & mesure de 'évolution de la civilisation; ce sont
les décrets relatifs a une situation et des conditions particuliéres. Mais d’autres, concernant 'essence de
« Ihumanité »; ont une valeur commune entre tous les étres humains, puisqu’elle ne varie, ni en
fonction de I'époque, des conditions et du milieu environnant. Mais a présent, voyons quel est le point

de vue de I'lslam a ce propos.

Point de vue de I'lslam concernant I'éducation

Etant donné que I'lslam est un culte universel, il ne posséde aucun avis particulier sur une nation, une
période de temps ou un lieu précis; dans son propre systéme d’enseignement et éducatif, il tient compte
de « ’'hnomme naturel ». On peut dire gu’il ne s’est attaché qu’a la propre constitution humaine; soit la
condition générale d’'une personne ordinaire et son critere humain. QU’il soit arabe ou non, noir ou blanc,
mendiant ou riche; qu'il soit puissant ou faible, femme ou homme, vieux ou jeune ou encore sage ou

ignorant.

« L’homme naturel » est en fait un étre humain jouissant d’'une nature innée accordée par Dieu et dont
I'esprit et la volonté sont purs et exempts de toute illusion et superstition. Nous le nommons donc

« homme inné ».

Sans aucun doute, le privilege du genre humain par rapport aux animaux, vient uniqguement du fait qu’il
est pourvu de ses propres capacités. Pour mener a bien le parcours de son existence, il emploie « son

intelligence et sa faculté de réflexion »; alors que le genre animal lui ne bénéficie pas de ce don inné.

Les activités de tous les étres vivants — hormis ’'hnomme — sont redevables a leurs instincts et leur faculté
de résolution constituée par leurs sens, ce sont eux qui leur imposent leurs comportements, lorsqu’ils se
manifestent ou qu’ils sont excités. Ce sont eux qui les incitent a prendre une initiative, poursuivre leurs

activités quotidiennes, rechercher leur nourriture et leur permettent donc de survivre.



Seul I'étre humain est doté d’'une capacité de jugement, outre toute 'ardeur de sensations, telles que la
gentillesse et la rancune, 'amitié et 'animosité, la peur et I'espoir, ou tout autre sentiment provenant
d’une attraction ou d’une répulsion. Ces facultés lui permettent de déterminer l'intérét réel de ses actes,
en analysant de maniére trés précise les contradictions de ces diverses sensations et de ces capacités
potentielles, pour pouvoir prendre une décision convenable. Parfois, malgré un désir ardent, sa
conscience ne lui prescrit pas cet acte; alors qu’autrefois au contraire, en dépit d’'une aversion
instinctive, elle 'avertit de la nécessité de 'accomplir. De temps a autre elle l'incite a étre extrémement
actif et a d’autres lui proclame son approbation, lorsqu’un accord parfait s’établit entre ses intéréts et ses

désirs.

Principes de I'enseignement et de I'éducation en Islam

Sachant gu’une éducation — quelle gu’elle soit- ne peut étre compléte qu’en cultivant les facteurs lui
étant favorables. L’lslam a fondé son propre enseignement et son éducation sur le principe de « la
réflexion » ou non pas sur des sensations ou des sentiments. C’est d’ailleurs pour cela que I'appel
spirituel en Islam s’effectue a travers toute une série de croyances intactes, d’'une morale et de régles
pratiques sans failles. L’homme inné peut ainsi approuver I'exactitude et la véridicité de ces derniéres,
par simple raisonnement — accordé lui aussi par Dieu-; en dehors de tout soupgon, illusion ou

superstition.

Perceptions de ’'homme inné

L’homme inné percoit par lui-méme, grace a sa nature -elle aussi innée-, que ce vaste univers de
I'existence revient tout entier a Dieu. Il appréhende aisément que de I'élément atomique le plus infime,
jusgu’a la plus gigantesque des galaxies, tout se dirige vers le Créateur dans une harmonie
extraordinaire et selon des lois d’une précision infime. Tout, absolument tout, a été congu et produit par
Lui, le Trés Haut; depuis la genése jusqu’aux effets et vertus découlant de la manifestation de

I'existence et de ces énergies indéchiffrables.

L’homme inné concoit que ce monde, constitué de tous ces éléments éparpillés, ne constitue en réalité
gu’une seule et imposante unité. En effet au sein de celle-ci, tous les composants sont cohérents entre
eux, toute chose influence (nécessairement) d’autres éléments, tandis qu’une affinité parfaite regne sur

eux.

L’univers humain semblable a une partie infinitésimale de ce monde ou a une goutte au sein de 'océan;
est un phénomeéne auquel la totalité de I'existence universelle a participé, pour qu'’il puisse paraitre. En

réalité, il a été faconné par 'univers tout entier et créé par la Volonté du Dieu Universel.

Puisqu’il en est ainsi, 'hnomme est le descendant du monde de I'existence et vit guidé et éduqué sous le
rayonnement de I'Univers de la création; c’est bien lui (monde de la création) qui I'a modelé sous cette

forme, grace a ses divers éléments, sans aucune limite ou restriction. C’est Lui encore qui lui a procuré



ces facultés et capacités particuliéres — a la fois intérieures et extérieures — pour qu’il puisse
s’acheminer vers son dessein. Et c’est toujours Lui qui le guide au moyen de ses diverses capacités,
sensations et raisonnements, bon sens et volonté, en direction de I'objet de son destin qui n’est autre

que sa Véritable félicite.

Eh oui, 'étre humain est une créature a I'esprit ouvert, il distingue le bien du mal, de méme que l'intérét
du préjudice. Il est, par conséquent, le « maitre absolu », sans cependant négliger que c’est le Monde
de la création, « La Volonté divine universelle » qui lui a assigné tous ces enrichissements a la fois

apparents et voilés. Il I'a produit autonome et formé libre.

L’homme inné, poursuivant le cheminement du raisonnement rationnel, appréhende sans aucun doute
que son bonheur et sa félicité se trouvent dans le véritable destin déterminé par le Monde de la création.
La réelle destination de sa vie terrestre est tout simplement celle que son Créateur et Educateur Lui
désigne en fonction de ses propres moyens. Son but n’est autre que la volonté que Dieu L’'unique —
Celui qui lui a accordé la vie, I'a formé et auquel appartient I'univers — a jugé convenable pour

’humanité.

Suite a ces considérations essentielles, ’homme inné jugera que la seule voie du bonheur et de la
félicité tout au long de son existence, n’est autre que celle qui prend en compte (et de maniere
constante) ses conditions d’existence. Il se reconnait étre un élément uni, intégré et soumis a ce Pouvoir
universel de la création et I'incontestable créature du Dieu Tout Puissant. Il ne néglige jamais la position
gu’il occupe, aussi bien au repos ou en pleine activité —quelle qu’elle soit-. Il découvre le devoir qu'il lui

est dévolu entre les feuillets du Livre de la création et s’applique a le réaliser en temps voulu.

Les innombrables devoirs décrits dans ce livre peuvent étre en réalité, résumés en deux phrases.
Personne ne doit, face a qui que ce soit — a I'exception de Dieu — s’humilier ou se soumettre. Agir
conformément a ce qu’exigent les émotions humaines et les désirs existentiels est juste a condition

gu’ils soient approuvés par la raison.

Régles immuables et modifiables

Les nécessités humaines s’incarnant sous forme de préceptes et de lois peuvent étre divisées en deux

catégories bien distinctes:

1- Les préceptes et législations préservant les intéréts existentiels de « '*homme » (au sens d’humain,
vivant en collectivité, quels que soient I'époque, le lieu ou d’autres particularités); telles certaines
convictions et prescriptions incarnant I'adoration et la soumission de ’'homme vis-a-vis de son Créateur
(en Qui le changement et 'anéantissement n’ont aucun effet). Ainsi que toutes les régles constituant les
priorités de I'existence humaine, telles que la nourriture, le logement, le mariage, la défense du principe

de la vie, ainsi que la vie sociale; dont il ne peut se passer.



2- les préceptes et législations ayant un aspect provisoire, régional, ou autre, lui étant particulier en
raison de différents modes de vie pouvant les rendre litigieux. Grace a I'évolution progressive de la
civilisation, les changements et les transformations de la configuration sociale et 'apport ou I'élimination

des nouvelles et des anciennes meeurs; cette catégorie de lois peut étre modifiée et convertie.

Par exemple, a une époque ou ’lhomme traversait n'importe quel sentier détourné ou se déplacait d’une
région a une autre, a pied, a cheval, a dos d’ane ou de mulet; il ne demandait presque rien de plus que
la sUreté des chemins. Les moyens de locomotion de nos jours, sont par contre, si complexes et variés

gu’ils exigent une réglementation urbaine, rurale, maritime et aérienne trés précise.

L’homme primitif vivant trés simplement n’avait affaire ou presque qu’avec des matiéres de premiére
nécessité pour résoudre ses besoins alimentaires, vestimentaires, son hébergement ainsi que ses
impulsions sexuelles et selon des regles trés succinctes. Par contre, il était jour et nuit préoccupé par
des besognes astreignantes; certes sans grands résultats. Aujourd’hui ’lhomme profite tout au long de
son existence du confort apporté par I'électricité. Mais une accumulation incroyable de travail I'a rendu
plus technique et réparti en diverses spécialités. Ainsi, ce sont des milliers d’activités qui naissent de ci

et de la chaque jour, accompagnées de milliers de réglements.

L’lslam, qui s’est attaché a I'’éducation de 'homme inné, invite la société humaine a se diriger vers une
société saine et naturelle (innée) possédant des croyances, des pratiques et des objectifs sains et
naturels (innés). Ceci pousse sans aucun doute ’lhomme inné, a faire a la fois pour ses convictions et
ses actes, des projets qu’il se devra d’accomplir. Pour cela, il divise ses propres régles de conduite en
deux catégories les unes fixes et les autres non. Les premiéres d’entre elles sont basées sur le principe
de la création humaine et de ses particularités. On leur a donné le nom de « religion et Iégislation

islamique » et c’est grace a leur rayonnement que ’homme se dirige vers la félicité:

561 Sy 130 St 5 0 1A ¥ Gl Lo 5l o s 0 G il S 156

Gsalas ¥ Lulll

« Dirige ta face vers la religion exclusivement (pour Dieu), telle est la nature innée que Dieu a
originellement donnée aux hommes. Pas de changement a la création de Dieu. Voila la religion

bien établie... »7

La deuxiéme catégorie de ces regles qui sont-elles, modifiables, provient de la modification de divers
éléments de temps et de lieux. A titre d’exemple, les indications apportées par I'autorité (Wilayat) d’ordre
général dépendent de I'opinion du Messager de I'lslam, de ses successeurs et des personnes
désignées par ce dernier. Elles sont déterminées et mises a exécution par eux, a la lumiere du code fixé
par la religion et conformément a ce qui a été considéré convenable pour cette période de temps et ce
lieu. Ce genre de préceptes selon les termes religieux ne sont pas considérés comme étant des

législations célestes et ne sont pas nommés religion:



°

TSie A1 ol Qs 1saebals 41 shb 15567 il Gl G
« O les croyants ! Obéissez a Dieu, et obéissez au messager et a ceux d’entre vous qui
détiennent l'autorité (divine)... »8

Voila en résumé, la réponse apportée par I'lslam face aux besoins réels de tout temps. Cependant, elle
nécessite des explications plus poussées et une recherche plus approfondie. C’est ce que nous ferons

dans la partie suivante.

Les prescriptions immuables et modifiables en Islam

Les réglements permanents

Les lois constantes ont été mises en place en tenant compte des réalités de ’hnomme naturel. Autrement
dit, quels que soient le milieu et la période d’existence de I'étre humain; qu’il soit citadin, nomade, noir,
blanc, robuste ou défaillant. Si I'on suppose que ce dernier doté d’une constitution et de facultés
proprement humaines; s’accorde avec deux ou plusieurs individus pour coopérer ensemble et
s’entraider; c’est alors, une vie en collectivité qui débute. QU’ils le désirent ou non, ils se trouvent ainsi
rapidement face a une série d’exigences qu’ils devront s’efforcer a dissiper. Toujours d’aprés cette
opinion, le contenu de leur existence est unique, tout comme leurs qualités humaines le sont. Sans
aucun doute, leurs besoins ont en commun une seule et méme nature, nécessitant donc des reglements

uniformes.

Le raisonnement humain est identique chez tous les individus, tout comme la sagesse de leurs
jugements dans la mesure ou toutes sortes de superstitions et d’idées regcues n’y interviennent pas. |l

faut que leur faculté de compréhension soit a la fois approuvée et incitée.

Chez tout un chacun existent des sensations telles que la gentillesse et la haine, la frayeur et I'espoir, la
soif et la faim, les désirs charnels, le besoin de se loger et de se vétir, etc. qui sont, certes, tout a fait

humaines. Il faut ainsi y répondre de maniére équivoque pour tous les individus.

Etant donné cette communauté de nature entre tous les étres humains, 'on ne peut dire qu’assouvir la
faim chez un individu est permise alors que pour un autre cela est interdit. Ou qu’une personne doit se
soumettre immédiatement aux jugements de son esprit, et qu’une autre ne doit pas les considérer? La
nature humaine, se doit-elle de tenir compte de ce que lui inculquent par nécessité sa conscience et ses
sens durant une période de temps; et de tirer un trait sur eux a un autre moment? L’homme vit en
réalité, depuis des milliers d’années grace a ses propres facultés et selon un mode de vie toujours

similaire — au point de vue des sensations et des perceptions — car essentielles.

Peut-on dire que 'hnomme doit un jour choisir une vie sociale et le lendemain, une autre individuelle?

Qu’a un moment il doit défendre ce qui est sacré et qu’a un autre, il doit combattre toute existence; que



pendant un certain temps il doit s’affairer a assurer ses besoins quotidiens, alors qu’a d’autres il doit se
croiser les bras et reste contemplatif, etc. L’homme naturel nécessite de toute évidence, un mode de

conduite stable et uniforme.

L’Islam, lui n’a fait que cela en invitant sincerement les gens; il sS’exprime ainsi: a part un ensemble de
prescriptions adaptées au systéeme de la création dans son ensemble, et de ’'homme en particulier; rien

ne peut mieux garantir I'existence humaine.

Il déclare aussi: il faut s’adresser aux perceptions innées et au bon sens de notre conscience, et
s’éloigner de toutes sortes de caprices, obstinations et débauches. On ne doit se soumettre qu’a ce que
I'on a déterminé de juste; et le fait d’obéir (tab'ayyat) & une vérité Iégitime ne doit pas étre désigné
d’imitation (taglid). De méme qu’il ne faut, pas au nom de la « fierté nationale », de la « tradition », imiter
nos ancétres. Nous ne devons pas non plus employer le terme désuet de » traditionalisme » pour le
théisme; il a été mis au service d’un certain nombre de personnes autoritaires et dépravées. Des
centaines de dieux de pierre ont été fabriqués par—ci par-la et c’est en leur nom que nous devons nous
prosterner. L’Islam a choisi pour lui-méme le terme d’« Islam », afin de rappeler qu’il est la seule et
unique adoration de Dieu, I'Unique Créateur de cet univers immense. |l respecte la véritable nature de
’'nomme et I'invite en un mot, a se soumettre a la Vérité tout en le guidant vers Elle. A ce stade, I'lslam a
proposé a 'humanité, un code moral et une série de préceptes, puis les a présentés en tant que réalité

a laquelle il faut se conformer, pour les désigner en fin de compte de religion céleste immuable.

Puisque les éléments constitutifs de la foi, la morale et les prescriptions sont en relations étroites avec
tous les autres éléments et états; ils coincident exactement avec le fastueux systéme de la création.

Mais, nous ne pouvons nous permettre de discuter plus amplement ici, sur le sujet; aussi contentons-
nous de les résumer. Notre objectif n’est en fait que de démontrer 'existence d’une série de préceptes

immuables islamiques.

Reéeglements réformables

De la méme maniére que I'étre humain requiert un certain nombre de prescriptions constantes, établies
d’aprés les exigences permanentes de sa nature, il a besoin de reglements pouvant étre modifiés. Sans
cela une communauté sociale humaine ne pourra jamais rester a la fois stable et permanente. Il est clair
gue l'existence de cet homme naturel, invariable au point de vue constitutionnel, se trouve constamment
face a des exigences de temps et de lieu évoluant sans cesse. Ce dernier est ainsi, entierement au
contact de divers facteurs d’évolution et de multiples conditions de temps et de lieu. Peu a peu il se
transforme alors, conformément au nouveau milieu environnant dans lequel il se trouve. Ce changement

de situation implique obligatoirement lui aussi, une modification des regles existantes.

Concernant ces préceptes islamiques, nous possédons une source que nous interpréterons au cours de
la discussion « dispositions du gouverneur ». Et c’est la méme source qui en Islam répond aux diverses

exigences des individus, quels que soient 'époque et le lieu. lls permettent de résoudre les nécessités



de la société humaine; sans que les prescriptions immuables islamiques ne s’en trouvent annulées ou

invalidées.

Explications

De la méme fagon gu’un individu appartenant a une société islamique peut acquérir tout ce qu’il désire
(dans la mesure du respect de la loi et de la vertu) grace aux droits qu’il a obtenus en suivant la
législation religieuse, il peut étendre ses biens de la maniére et de la quantité qu’il entend, durant son
existence. De méme qu'il peut profiter des meilleurs aliments, vétements, logement ou ameublement; il
peut choisir de se passer d’une partie d’entre eux. Comme il a la faculté de défendre son plein droit face
a toute agression ou prétention, afin de préserver sa propre existence, il peut décider en fonction de la
situation de ne pas se défendre et de fermer les yeux sur certains de ses droits. |l a la possibilité en
fonction de sa profession de s’affairer nuit et jour ou bien par choix de s’arréter de travailler pour

s’occuper d’une autre activité importante.

Le gouverneur des affaires musulmanes (Vali amr muslémine) désigné islamiquement s’occupe de la
méme maniére de I'autorité générale de la région étant en son pouvoir. Il est en réalité responsable de
I'opinion de la communauté islamique et le pole de la conscience et de la volonté publique. La mission

gu’une personne peut avoir dans sa vie privée, lui peut 'accomplir dans la vie sociale.

Il peut ainsi sous le couvert de la foi et du respect des préceptes immuables, élaborer des lois
concernant par exemple les routes, les rues, les maisons, le transport commercial et les livraisons, le
travail, les relations entre les différents niveaux sociaux. Comme il peut également ordonner, si
nécessaire, de défendre (la nation) et de prendre toute décision pour les équipements militaires et leurs
préparations afin qu’ils puissent le réaliser en temps voulu. Ou bien au contraire de décider de ne pas se
mettre sur la défense ou de faire une alliance appropriée, lorsqu’il le considére dans l'intérét des

musulmans.

Il a la possibilité de prendre des résolutions dans le sens d’'une évolution culturelle religieuse ou d’une
vie quotidienne paisible pour la population, avec la mise en place de programmes trés étendus et de
longue durée. A un autre moment, il est possible qu’il renonce & une série de projets et choisisse d’en

émettre d’'un autre genre.

En résumé, toutes nouvelles prescriptions utiles pour une amélioration de la vie sociale d’'une nation et
dans l'intérét de I'lslam et des musulmans sont sous la responsabilité du gouverneur. Il n’existe donc
aucun interdit concernant ses décisions et leur mise en application. Toutes ces régles doivent étre
obligatoirement exécutées et observées, comme le gouverneur est lui, responsable de les prendre et de
les mettre a exécution. Mais elles ne sont guére considérées comme législation religieuse et
commandement divin. Leur validité dépend naturellement des atouts qui ont poussé a leur élaboration et
dés qu’elles perdent leurs intéréts, elles sont mises de c6té. Pour cela le gouverneur —ancien ou récent-

annonce a la population le remplacement d’'un ordre dépassé par un plus adapté; permettant ainsi



I’élimination des lois surannées.

Les préceptes divins qui eux, sont la législation divine méme, resteront immuables et personne (méme
le gouverneur) n’a le droit de les modifier en fonction des circonstances. Méme s'il s’apergoit que

certains n’ont plus cours, il ne lui est pas permis de les abroger.

Dissipation d’'un malentendu

Grace aux explications sommaires a propos des préceptes et des lois islamiques variables et

immuables, l'illégitimité des critiques faites a 'encontre de cette religion est certes, devenue évidente.

Le domaine de la vie sociale s’est tellement étendu, qu’il ne peut absolument pas étre comparé avec le
statut qu’il possédait quatorze siecles auparavant. Les regles nécessaires de nos jours dans les
transports sont sans aucun doute, a elles seules, plus nombreuses et complexes que 'ensemble des
régles de vie existant a 'époque du Prophéte de I'lslam. A I'heure actuelle, le quotidien s’appuie sur
d’innombrables lois dont la conception ou I'application étaient jusque la complétement inutiles. Certains
prétendent qu’au sein de la législation islamique I'on ne retrouve pas ce genre de régles et que c’est

pour cette raison qu’elle ne convient plus au monde d’aujourd’hui.

Ces personnes ne sont malheureusement pas suffisamment informées sur le rite musulman et la
possibilité d’évolution de ses prescriptions. Elles sont persuadées que ce culte céleste veut indéfiniment
diriger un monde en pleine évolution par une série de préceptes immuables ou qu’il désire empécher

I'évolution inévitable de la civilisation et combattre le systéme de la création.

Quelle méconnaissance ! D’autant plus que certains se permettent de les critiquer ainsi: les
transformations et I’évolution inévitables de la vie collective exigent sans aucun doute un changement
des lois sociales en place. Les lois islamiques ne pouvaient donc qu’étre judicieusement appliquées a
I'époque du Prophéte, puisqu’étant invariables elles ne correspondaient donc pas aux conditions de vie

de cette période et non des autres.

Ces personnes n'ont guére étudié suffisamment la question avant d’émettre un jugement et ont négligé
gu’au sein de toutes les législations civiles passées ou actuelles, de part le monde, se trouvent toujours
des articles de lois, ni transformables ni remplagables. Sans aucun doute les lois et régles
contemporaines ne divergent pas a cent pour cent de celles de I'antiquité ou des siécles a venir.
Puisqu’il existe entre elles une série de points communs qui ne seront jamais dépassés ou en voie de
disparaitre comme nous I'avons indiqué succinctement dans les parties précédentes. Bien que la
législation divine islamique prend sa seule source a I'Origine de la révélation divine, I'élaboration de lois
renouvelables fait partie des pouvoirs du gouverneur; elles sont mises au point par raisonnement et en
application par son autorité. Cette législation est basée a la fois sur le principe du raisonnement et de la
volonté de la majorité de la population; mais elle ne ressemble absolument pas aux méthodes sociales

des gouvernements socialistes. L’lslam posséde certes des préceptes immuables nommés « législation



céleste », dont la rénovation est en dehors de la compétence des dirigeants musulmans. Elles doivent
étre mises en application, quelles que soient les conditions, la situation et I'époque. Mais il contient
également des préceptes modifiables de moindre importance pouvant se conformer a I'évolution de la

vie sociale des croyants et garantissant une prospérité croissante de la société.

Au sein des pouvoirs sociaux, il existe également une législation nommée « constitution »; ni les
gouvernements, ni méme les assemblées nationales et les sénats ne sont qualifiés pour la modifier.
Comme d’autres prescriptions proviennent, elles, de 'assemblée nationale ou résultent des décisions du
conseil des ministres. Ces lois constituent des articles détaillés pouvant étre modifiés en fonction des
transformations réguliéres de la société. Ainsi I'on ne doit attendre de la constitution d’'un pays qu’elle
nous apporte les détails du Code de la route, de la conduite en ville ou dans la capitale; ceux-ci
évoluent d’année en année et méme d’un mois sur l'autre, ils sont modifiés selon les besoins du
moment. Comme I'on ne doit pas attendre de la Iégislation céleste, garantissant les préceptes
fondamentaux, de contenir tous les détails des prescriptions pouvant étre adaptés par la Tutelle
spirituelle (wilayat). La constitution avec tous ces articles crédibles ne peut se permettre de se laisser
transformer. De méme qu'’il est possible que par analogie, les articles stipulant I'indépendance d’un pays
et nécessitant le statut du pouvoir et de son opinion deviennent instables. De la méme facgon, I'on ne doit
pas attendre d’une législation divine — tout comme les préceptes fixes d’une constitution — qu’ils varient

et se transforment.

Il ne nous reste donc que quelques questions, a analyser: il est vrai que parmi les lois mises en
application dans les sociétés développées, se trouvent des articles de lois ne pouvant étre modifiés.
Mais en Islam, toutes les lois ainsi que tous les préceptes qui, dans la Iégislation divine, garantissent les
questions de jurisprudence islamique, peuvent-ils constamment assurer la félicité de la société

humaine?

Est-ce que, aujourd’hui encore, la caravane de la civilisation peut réellement poursuivre sa marche vers
le progrés au moyen de la priére, du jelne, du pelerinage (de la Mecque), de 'aumoéne, etc.? Les
préceptes mis en place par I'lslam concernant I'esclavage, la femme, le mariage, le commerce, l'intérét

ou autre, peuvent-ils encore de nos jours subsister comme par le passé?

Toutes ces questions sont sans aucun doute des sujets de discussion trés longs et poussés auxquels il

faudra s’intéresser en temps voulu.

Question du sceau de la prophétie

A notre époque, 'lhumanité nécessite-t-elle réellement une révélation?

Question: Sachant que tout étre nécessite constamment un perfectionnement, pourquoi le Prophéte
Mohammad (que la paix de Dieu soit sur lui) a-t-il donc déclaré: « je suis le sceau des Prophétes. »

Ces paroles du Prophéte ne signifiaient pas qu’elles suffisent pour toujours a ’numanité, mais qu’elles



annoncaient la fin de la prophétie. L’humanité nécessitait jusque la une prophétie pour se guider au
cours de son existence, au moyen du raisonnement et de I'’éducation. Aprés la venue de la civilisation
grecque, puis romaine suivirent les civilisations de la Thora, de 'Evangile et enfin islamique du Coran

(septieme siecle de I'ere chrétienne). L'éducation religieuse humaine avait atteint le stade nécessaire.

Par son éducation, ’'homme est alors devenu capable de poursuivre son existence, sans aucun nouveau
message et prophétie, et méme de la perfectionner. La prophétie a donc pris fin et c’est a chacun de
s’activer dans ce sens. Le Prophéte de I'lslam voulait exprimer le fait qu’a partir de maintenant, vous
étes éduqués et votre raison est capable d’établir la paix, la tolérance, la félicité, la perfection et la
quiétude. Puisque vous en avez la faculté et la compréhension. Votre pensée a évolué de maniére a ne
plus nécessiter de nouveau message; jusqu’a présent c’est lui qui vous prenait par la main et vous
guidait pas a pas. Apres cela c’est la raison qui devra prendre la reléve ! Ce genre d’interprétation, est-il

contraire ou non au « sceau de la prophétie »?

Réponse: Cette argumentation peut-étre résumée de la maniére suivante: L’étre humain comme toutes
les autres créatures est soumis aux phénoménes de I'évolution. Durant ces transformations sociales,
survenues au cours du temps et des ages, 'hnumanité a rencontré de trés nombreuses nouvelles
situations, a chaque fois tout a fait particulieres et nécessitant une éducation plus poussée et plus
actuelle. Chacune des étapes de cette évolution humaine demande un nouveau mode de vie ou, si 'on
peut dire, de nouveaux devoirs et de nouvelles prescriptions religieuses; conformes aux exigences
éducatives de cette période. L’'on ne peut supposer une religion ou un mode de vie constant et éternel. ||
en va de méme pour la législation divine et sacrée de I'lslam; culte véridique et véritable ligne de

conduite pour 'humanité; elle ne peut-étre la religion perpétuelle!

La fin de la prophétie, désignée par le Prophéte de I'lslam lui-méme par ces paroles « Je suis le sceau
des Prophétes », signifiait en fait que ’hnomme étant jusque-la trop faible d’esprit devait étre guidé au-
dela de sa capacité de réflexion et de son éducation. Par contre, a partir du septiéme siécle de 'ere
chrétienne, et suite aux civilisations grecques et romaines, puis islamiques, et la révélation des livres
célestes de la Thora, de 'Evangile et du Coran; 'lhumanité avait atteint un niveau d’éducation
convenable. Elle ne nécessitait plus la conduite d’une révélation puisgu’elle était désormais capable de
se maintenir elle-méme. La prophétie et la révélation ont été ainsi, cléturées puisque I'existence
humaine se poursuit au moyen de sa propre réflexion, et de I'enrichissement par la prophétie et la
révélation. Ceci constitue certes, a ce propos, I'essentiel de 'argumentation, mais il faut également

parler de certains points de vue assez troublants.

Premiére objection: De la méme maniére que 'humanité (aussi bien en tant qu’individu ou société) se
situe sans aucun doute au sein du phénomene de I'évolution, ’homme est certes une réalité limitée et
son évolution est restreinte, a la fois au point de vue quantitatif et qualitatif. Il n’est pas du tout illimité, et
bien que son perfectionnement soit rapide et étendu; il se limitera, en fin de compte, a un certain niveau.

Alors son mode de vie et la législation qui dirigera le monde deviendront fixes et immuables. L’évolution



de 'humanité est par conséquent une raison encore plus convaincante de I'existence d’une religion

stable et éternelle et non sa négation.

Deuxiéeme objection: La culture et 'éducation céleste sont bien au-dela de la raison humaine et ne
considerent nullement comme crédible le fait de s’appuyer sur les civilisations grecques et romaines.
Ces dernieres proviennent en effet de leurs opinions, dualisme, idolatrie et législation déduite. Elles sont,
en fait, opposées au texte formel du Saint Coran, contenant de nombreux versets désignant leur
cheminement et leurs moeurs, de comportements aberrants menant a la perdition et leurs actes
apparemment vertueux, vains, futiles, démunis de toute crédibilité. Or, un mode d’existence perverti, ni
bénéfique ni solvable, ne pourra jamais guider vers la félicité. (Ces versets sont si nombreux qu’il n’est

guére nécessaire de les citer ici.)

Troisiéeme objection: L’annonce de cette mission du saint Prophete de I'lslam (a.s.s.) survint au
septieme siécle de I'ére chrétienne. Ce n’est que par la suite que sa capacité de raisonnement s’est
perfectionnée et n’a plus nécessité de nouvelle législation céleste et de révélation. Mais n’existe-t-il pas
une évidente contradiction entre I'apport d’'une nouvelle législation céleste et I'invitation des gens vers
cette derniére? Puisque celle-ci est, selon le texte coranique lui-méme, 'ensemble des législations

célestes précédentes:
e o sns Aol 4 Gl G ) W5l sally B

« Il vous a légiferé en matiere de religion, ce qu’ll avait enjoint a Nouh (Noé), ce que Nous tavons
revéle, ainsi que ce que Nous avons enjoint a (lbrahim) Abraham, a (Moussa) Moise et a (Issa)

Jésus... »9

Cette religion nommée par Dieu le Tres Haut Islam, a été désignée de législation d’Abraham (a.s.). Le
Tout Puissant a déclaré gu’ll n’accepte rien d’autre de la part des gens et que nul n’a le droit de la

transgresser:

2 ~o

Ayt il Sie il Gl

« Certes, la religion auprés d’Allah, c'est I'lslam... » 10

P LI T I o, 0 ~

o Ji& B8 s w3t 32 434 525
« Et quiconque désire une religion autre que I'lslam, ne sera point agréé... » 11

a5l oSl 2e 1 55 b ol 3 1Sl U G



« ... de votre pére Abraham (Ibrahim), lequel vous a déja nommés “Musulmans’... » 12

7 g

yﬁawf%—'ulsuau

0% o Ao 8 884 - °

Hﬁlwa_\nr@wsul Ay a8 15) 2
« Il n'appartient pas a un croyant ou a une croyante, une fois que Dieu et Son messager ont
décidé d’'une chose davoir encore le choix dans leur facon dagir... » 13

Peut-on donc dire que tous ces devoirs célestes concernaient le Saint Messager ! Et que les autres
étaient libres de suivre la voie de la révélation et les préceptes célestes? Que signifient toutes ces
interlocutions du Coran, par exemple: « O hommes », « O vous qui croyez » ? Toutes les bonnes
nouvelles annoncées aux fideles, que signifient-elles donc? Et pourquoi toutes ces menaces a I'égard
des opposants? En fait, nous pouvons dire que I'appel apporté par le Saint Prophéte (a.s.s.) pour une
législation divine, aprés la transmission d’une religion céleste, n’était forcément qu’une proposition.

L’approche avancée dans le verset:

2 - e

Q,J.L.:le_nl;\g a5’y o< vsru,u“;f Al 5K G

« Mais le messager de Dieu et le dernier des Prophetes... » 14

nécessite des précisions; il signifie en réalité, vous les hommes, a partir de cette date, vous étes libres
d’étre guidés par la révélation, de suivre la législation divine et de choisir votre mode d’existence en
fonction de votre intelligence ayant atteint sa maturité. Il faut que vous accomplissiez votre
cheminement. J'ai ajusté ces préceptes, puis je vous les ai amenés; je vous conseille donc de les
évaluer grace a votre intelligence. Si elle les approuve, acceptez-les et appliquez-les. Cet exposé
rejoint en réalité la civilisation démocratique selon laquelle les lois sociales suivent en son sein la
volonté de la majorité de la population. Mais il faut voir lequel parmi les nombreux préceptes révélés par
le Messager de I'lslam (a.s.s.) — a propos de la priére, le jeline, 'auméne, le pélerinage (Hadj), la lutte
dans le chemin de Dieu (djihad) et autres- a été exposé devant un conseil et exécuté apres avoir acquis
la majorité des voix? Dans les documents historiques et les traditions, I'on ne trouve aucun exemple de

ce genre.

Oui, il est arrivé que le Prophéte demande de temps a autre, conseil sur la maniére d’appliquer une
instruction et de se soumettre aux devoirs divins dans les affaires sociales. Par exemple, il consulta les
croyants au cours de la bataille d’Ohud pour savoir: est-ce qu’ils devaient défendre la ville de I'intérieur

ou de I'extérieur? Le principe d’accomplir une obligation est tout autre que la maniére de I'exécuter.

Le verset:

P -

Ol GGG oI5l oSl VS-”A.) STSEES

—\
SN
%
:
\
‘o
c
~
o



« Mais le messager de Dieu et le dernier des Prophétes... » 15

signifie donc que le Saint Prophéte (que la paix de Dieu soit sur lui) est le Messager d’une religion qui
est la religion de vos ancétres. Puisque la prophétie prend fin avec lui, si par la suite I'un des articles de
cette législation divine n’est pas conforme a l'intérét de cette époque et lui est contraire; transformez-la

et remplacez-la par raisonnement en une nouvelle instruction conforme a la décence.

De ce point de vue, la législation divine islamique comme les autres reégles sociales peut étre modifiée
suivant I'époque et les exigences y survenant. Les premiers califes y étaient attachés aussi et c’est cette
méthode gu’ils ont appliquée. Une partie des préceptes islamiques mis en vigueur lors du vivant du
Prophéte de I'lslam (a.s.s.), ont ainsi été annulés ou modifiés. C’est également pour cela qu'ils
mentionnaient la transcription des traditions prophétiques, en tant que comportement du Prophéte. C’est
au nom du respect pour le Saint Coran que durant un siécle aprés I’'Hégire, seule la transcription du

Coran était permise.

Cela impliquait en fait un changement des préceptes et de la |égislation divine au cours des ages. Bien
gue ceci attire 'attention de certains savants, en particulier des écrivains sunnites et de certaines
communautés, cette méthode est certes opposée a la catégoricité du Coran et au saint rite islamique qui
n’admet en aucun cas de telles modifications. Au sein de son exposé, le Saint Coran appuie fortement
le fait que si la nature innée et la conscience humaine incomparable ordonnent elles aussi, la Vérité doit

étre admisse et elle doit étre suivie. Toute opposition au Trés Haut n’est rien d’autre que la perdition.
Oyl ) 3l G GG

« Au-dela de la Vérité qu’y a-t-il donc sinon I'égarement?...» 16

Le Saint Coran guide constamment vers la vérité, alors tout ce qui est vain n’a rien a voir avec ce Livre

Saint aussi bien aujourd’hui que dans le futur:
42} ssn S o Qo3 9 il a5 30 0 n ) 4 ¥ {41 5450 LT s}
« Alors que c’est un Livre puissant (inattaquable). Le faux ne l'atteint (d'aucune part), ni par le

devant ni par-derriére: c’est une révélation émanant d'un Sage, Digne de louanges » 17

C’est un Ecrit Saint, dont le contenu n’admet aucune annulation et abrogation. La modification d’une

partie de son texte n’a aucune signification.

Puisque le Saint Coran reconnait en toute franchise que l'autorité et la législation de la loi divine sont
exclusivement I'affaire de Dieu le Tout Puissant. Il ne donne jamais d’associé a Dieu dans

['établissement des lois, comme le disent les versets suivants:



8 <o 2o

selad ¥ el 5K

N Bws, S

Ty 2l bl Qs 136

o
3
oL
~—r\
R
~—r\
2
[
e
3

« L'autorité n'appartient qu'a Dieu. Il a ordonné de n'adorer que Lui... » 18

o S0 <r0

1| | AP R B PN I

« Dans tout ce que vous divergez, son jugement revient a Dieu... » 19

Dans la mesure ou a I'exception de Dieu le Trés Haut, personne n’a le droit d’ériger des prescriptions;
comment est-il pensable que 'homme puisse se borner a sa propre intelligence et mette en place des

lois, persuadé de ne pas avoir besoin des ordres célestes?

Eh bien oui, dans I'lslam il existe des réglements qui peuvent étre annulés ou modifiés, ce sont eux que
le gouverneur (d’un pouvoir islamique) élabore dans diverses situations en fonction des exigences de

cette période de temps et bien entendu dans le rayonnement de la Iégislation divine.

Il faut bien dire que le rapport existant entre le gouverneur et la société est semblable a celui d’un chef
de famille et sa maisonnée — constituant elle aussi une minuscule société. Le responsable de famille
peut en fonction des besoins lui semblant adéquats s'imposer dans la maison et émettre toute décision,
étant dans l'intérét des siens, aux membres de la famille. Si le droit d’'un de ses membres est atteint, il
doit le défendre ou, s’il ne le considére pas comme bénéfique, y renoncer ! Tout engagement qu'’il prend
et toute regle qu’il énonce doivent cependant se situer dans les limites de la religion. Il ne peut se
permettre de les élaborer en opposition avec la religion. De méme le gouverneur, peut décider la lutte
dans le chemin de Dieu (djihad) et la défense des régions musulmanes ou bien de passer un traité de
non-agression avec un autre pays. Il a le pouvoir de prendre option pour la guerre ou la paix en fonction
de l'intérét de la nation, ou encore mettre en place un nouvel imp6t et ainsi de suite... La aussi il faut
gue ces prescriptions soient dans le champ de la religion et conforme a l'intérét du moment. Dés que
'une des exigences a été acquise, la prescription correspondante se trouve automatiquement annulée et

éliminée.

Par conséquent, I'lslam posséde deux sortes de préceptes: certains immuables ou législation céleste,

comme l'indique le Saint Coran:

<. o & -9 -0 - L corw 0 -

16} Guallll e (AGTEy bl G ph G535 8515 (KA1 OGS Qi) i Gl 25}

70 - 88 S 8% . o o “ur 08 Forr

Uasd il L0 il By OO &) ) i Ui o halt 1206 G g e ) 1GRER TGS 0,281 e i T
17} Susdlisg 4 16K}



R 2o~

18} fysalas ¥ Gudll 21580 1 5 (il 501 Ge 0 oo YGRS )

. s Zor e S0 8 0 £ 088

19} Suafall 205 41 1 s 25T g Cyuallalt Sl 11 G ol Gy i 1350 1 241}

« Nous avons affectivement apporté aux enfants d’Israél le Livre, la sagesse, la prophétie... Puis
Nous tavons mis sur la voie de I'Ordre (une religion claire et parfaite). Suis-la donc et ne suis
pas les passions de ceux qui ne savent pas. lIs ne te seront d’aucune utilité vis-a-vis de Dieu.
Les injustes sont vraiment alliés les uns des autres; tandis que Dieu est le protecteur des

pieux »20
Ce genre de préceptes sont appelés |égislation divine (charia).

Les autres principes pouvant étre modifiés; sont eux élaborés et mis a exécution par le gouverneur en
fonction des besoins du moment. Lorsqu’ils sont délaissés en raison de leurs inutilités, ils sont

automatiquement annulés.

1. - Pour le mot tabi’at nous utiliserons soit le terme nature ou nature constitutive et pour le mot fitrat nature innée. (Note
du traducteur).

2. - Coran, Sourate 30 (les romains), verset 30.

3. - Coran, Sourate 20 (Ta-Ha), verset 50.

4. - Coran, Sourate 91 (Le Soleil), verset 7-10.

5. —Coran, Sourate 12 (Youssef), verset 40.

6. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 50.

7. - Coran, Sourate 30 (Les Romains), verset 30.

8. — Coran, Sourate 4 (Les femmes), Verset 59.

9. - Coran, Sourate 42 (La consultation), verset 13.

10. - Coran, Sourate 3 (La famille d’Imran), verset 19.

11. - Coran, idem, verset 85.

12. - Coran, Sourate 22 (Le pélerinage), verset 78.

13. - Coran, Sourate 33 (les coalisés), verset 36.

14. - Coran, idem, verset 40.

15. - Coran, verset 33 (les coalisés), verset 40.

16. - Coran, Sourate 10 (Jonas), verset 32.

17. - Coran, Sourate 41 (Les versets détaillés), verset 41-42.
18. - Coran, sourate 12 (Joseph), verset 40.

19. - Coran, sourate 42 (La consultation), verset 10.

20. - Coran, sourate 45 (L’agenouillée), versets 16 et 18-19.



Partie 2: Questions scientifiques et

philosophiques

Preuve de la création de I’'Univers

Question: On demanda a I'lmam (que la paix soit sur lui), quel argument avez-vous a propos de la
création de I'Univers? Ce dernier déclara: examinez un ceuf; il est constitué de deux corps liquides. De
lui se forme et sort un poussin qui deviendra soit coq ou poule. Ceci est un argument de la création de

I'Univers. L’interlocuteur resta muet, ou se trouvait une preuve de la création dans ces propos?1

Réponse: Le fait que I'ceuf formé de deux liquides donne naissance a un poussin soit du genre
masculin ou féminin, est en lui-méme une preuve de cette création et repose sur une cause bien
supérieure. L’on ne peut supposer que ces différentes formes, révélant toute une diversité d’ceuvres,
soient sans vérité purement imaginatives et suivent la voie du sophisme. Ce sont en fait, des réalités
ayant divers effets et conséquences variables. Les relations trés étroites et harmonieuses régnant entre
elles ne peuvent étre présumées, de, hasardeuses et sans causes. Ce sont certes des évidences se
basant sur leur argumentation; grace a la réalité de leurs diversités, elles ne sont pas reconnues comme
étant la conséquence d’une matiére uniforme ne possédant aucune disparité. Si 'on présume pour un
élément une divergence de composition ou de mouvement, alors se pose la question de savoir d’ou

proviennent ces différences.

On est alors forcé d’'imputer cette diversité de formes a une cause bien supérieure a la matiére et ce
monde matériel. Par conséquent il faut reconnaitre que I'ceuf, résultant de tous ces composants et
effets, provient d’'une cause. Cette propriété que 'on observe pour 'ceuf existe également pour tous les
autres créatures et phénomenes de 'univers, et méme la matiére nécessitant une forme. Le monde de

la création avec toute I'étendue de son organisation résulte par conséquent d’une cause.

La prééminence du Messager de l'lslam (a.s.s.) sur les autres

Propheétes

Question: Dans le Saint Coran, existe-t-il ou non un autre verset que le verset du sceau (de la

prophétie) prouvant la fin de la prophétie et la prééminence du Saint Prophéte (a.s.s.)?
Réponse: De la méme fagon que le verset:
« ... mais le messager d’Allah et le dernier des Prophétes... »?2

indique le sceau de la prophétie, certains expriment la perpétuité et 'universalité de la religion islamique:



< gs 0 o

cose Lo 3
i ey 0 (S5 STAD 138 5 a s

»... Et le Saint Coran m'a été révéle pour que par lui je vous avertisse, vous et quiconque auquel

il parviendra... »3

s b 35 640 it e Halll 4l ¥ 352 HET &5 1

»... C’est certes un Livre puissant (inattaquable); le faux ne l'atteint (d’aucune part) ni par le

devant ni par-derriére... »4

Ainsi 'on ne peut imaginer la longévité de cette religion sans le sceau des Propheétes qui I'a apportée.
D’autres versets énoncent la prééminence du Saint Coran par rapport aux autres livres célestes. Par
exemple:

»... Et Nous avons fait descendre sur toi le Livre, en tant qu'exposé de toute chose... »5

- G800 Za - z P - oF s 0 o zw, & . 2 Z 3 B s o g sore
Sl Elaesay (53 8153801 Sm 43 it G Bl sty s1h a8 Juniy1 ST

« Et sur toi (Mohammad), Nous avons fait descendre le Livre avec la vérité, pour confirmer le

livre qui était avant lui et pour prévaloir sur lui... »6

oA,

- P PR R s o6 o 7 ex fc/ai g o2 4 & - w P -
ey (el et lnl 4 laly Lol ] Wil s3lly Lagi 4 (pes Lo cuall e o SD g 5 18

« Il vous a légiféré en matiére de religion, ce qu’ll avait enjoint a Noé, ce que Nous tavons révéle,

ainsi que ce que Nous avons enjoint a Abraham, a Moise et a Jésus... »7

Tous ces versets attestent de la prééminence du Saint Prophéte (a.s.s.), puisque le Saint Coran n’est

guere que linvitation de ce dernier. La valeur du Prophéte est semblable a celle de son message.

L'intercession des partisans de I'Unicité divine (Ahl tawhid)

Question: Au sein du livre « L’unicité » de Madjlesi, dans une de ces discussions a propos de la

situation des monothéistes (Movahhedin), ce dernier cite 'une des paroles du Saint Prophéte (a.s.s.):



28, 87 2 Rg0, .

€ oy gadaind ) gadi] .\_m.sillJllwl »

« Certes les monothéistes intercédent et sont accueillis en intercession »8

Expliqguez-nous pourquoi les monothéistes intercedent en faveur d’'un groupe de personnes, alors que
cela est impossible pour les autres et incorrect envers les monothéistes, étant donné gu’ils sont, eux-

mémes, des intercesseurs. Pour qui intercédent-ils donc?

Réponse: Cette tradition (citée ci-dessus) est transposable pour un de ces deux cas; soit I'intention
concernant les partisans de I'Unicité divine, selon le verset suivant, les plus remarquables des

monothéistes et tous les savants:

o oz & 088w 8

- 3% @ o 9F - -
S"‘SAS"‘JL“'”J ur@.d.cgj.u LALg V.@.l.\a.l LAI‘{.L”J.AYUJAJA UJ)Alﬁ
« Et ceux qu'ils invoquent en dehors de Lui n'ont aucun pouvoir d’intercession, a I'exception de
ceux qui auront témoigné de la vérité en pleine connaissance de cause »9
« Sauf celui a qui le Tout Miséricordieux aura accordé la permission, et qui dira la vérité"10

Ou bien l'intercession concernait les monothéistes par rapport aux déshérités et ceux que Dieu le Tout
Puissant a décrit:

« Et d'autres sont laissés dans l'attente de la décision d’Allah, soit qu’ll les punisse, soit qu’ll leur
pardonne... » 11

De toute apparence, les déshérités forment la majorité de 'humanité.

Mise au point sur I'esclavage en Islam

Question: Si au début de I'lslam I'esclavage et la servitude étaient indiqués sous certaines conditions,
sachant que I'esprit humain se développe sans cesse, il atteindra un stade ou I'esclavage et la servitude
seront blamés. Du point de vue logique, il est de toute maniére inacceptable que quelques individus
puissent en exploiter d’autres, leur supprimer toute liberté. De méme s’ils mettaient en esclavage les
athées afin qu’ils soient éduqués dans un milieu islamique, pourquoi leurs descendants devaient-ils en
toute soumission étre esclaves, méme s'ils étaient musulmans? Si I'on signale que I'lslam a encouragé
de nombreuses maniéres de les libérer, on peut objecter que cela ne supprime nullement la question
problématique de 'autorisation de I'esclavage. Comment certaines questions du domaine religieux ou

autre peuvent-elles placer certains étres humains dans un statut inférieur?

Réponse: De maniére générale, il faut savoir que premierement: si I'étre humain a été créé libre au

point de vue de la faculté de choix (libre arbitre), une liberté absolue ne peut lui étre reconnu. L’homme



qui doit tout naturellement vivre en société et par obligation respecter les lois la protégeant ne peut
jamais étre absolument sans limites et réaliser ses désirs. La liberté humaine se trouve de toute fagon

dans le cadre de réglementations.

En un mot les humains sont libres sans I'étre finalement. Les citoyens moyens ne sont guére libres de
leurs actions dans diverses circonstances législatives, tandis que certains sont privés de leur liberté,

dans diverses situations.

L’on ne peut donner toute leur liberté aux fous, aux niais et aux enfants, de méme qu’aux ennemis

mortels et aux délinquants dévergondés.

Deuxiemement: La querelle ne porte pas sur le sujet de 'esclavage, asservissement ou autre, mais sur

leur signification. Malgré tout il porte le nom d’esclavage, qu’on le veuille ou non.

En réalité 'esclavage signifie la suppression de toute indépendance de pensée, d’action et
d’improvisation a quelqu’un ne possédant ni volonté et ni actes indépendants. Ses décisions, et ses faits
et gestes appartiennent a un tiers et c’est pourquoi on achetait et vendait les esclaves.

L’esclavage avait cours au sein des peuples antérieurs, dans quatre circonstances:
1- Les anciens de la famille pouvaient vendre leurs fils, filles ou domestiques.
2- Les hommes vendaient parfois leur propre femme, ou les louaient, les prétaient ou en faisaient don.

3- Les chefs de tribus se fondant sur leur autorité, se permettaient d’assujettir qui ils désiraient, sous le
joug de I'esclavage et de la servitude. C’est pourquoi on les nommait « Maitres absolus ».

4- Si au cours d’une guerre, 'un des deux belligérants était vainqueur et capturait vivant son adversaire,

il pouvait le prendre pour esclave, le tuer ou I'absoudre.

De ces quatre sortes d’assujettissement, I'lslam a résilié les trois premiéres et méme éradiqué en
délimitant les droits des parents sur leurs enfants et ceux des hommes sur les femmes, tout en
élargissant un pouvoir équitable islamique. Mais il a approuvé la quatrieme d’entre elles et ne pouvait
pas y renoncer, puisque I'lslam est une religion de nature innée et ne posséde rien d’autre que des
jugements également naturels. L’on ne peut découvrir une seule personne ou société qui reste muette
face a un ennemi désirant effacer son nom ou ses croyances des tables de la mémoire universelle; ou
bien de ne pas défendre son existence qui se trouve jointe a la bassesse de I'ennemi. Aprés avoir
triomphé, il ne peut se contenter uniqguement de cette victoire et laisser & nouveau I'ennemi vaquer
tranquillement a ces crimes. Il doit entreprendre de supprimer toute liberté a ce dernier, a moins que des
circonstances ou des facteurs interviennent pour que survienne une absolution. Depuis le début de

'humanité et tant gu’elle existera, la nature et le caractére inné commandent cela et le feront toujours.

Concernant le fait que logiquement il est inacceptable qu’un étre humain puisse en exploiter un autre et



lui supprime toutes ses libertés; est concevable pour les trois premiers genres d’esclavage que nous

avons énoncés ci-dessus.

Si I'on accorde que I'esprit moderniste réprouve toutes sortes d’esclavage, cela signifie que le monde
civilisé ('occident) dénonce toute suppression des libertés. Il faut préciser qu’il y a plus d’un siécle, a la
suite de trés nombreuses luttes, 'abrogation de I'esclavage a fini par étre déclarée. D’aprés les
Occidentaux, ils ont ainsi éliminé un des faits les plus ignobles de 'humanité et ont accordé l'intégrité de
leurs droits a tous les peuples du monde, voire aux musulmans (a qui leur religion leur préconise la
soumission). Mais faut-il voir jusqu’ol ces états modernes et humanistes ont eux-mémes appliqué cette

abrogation de I'esclavage?

Oui bien sar, ils ont aboli la premiére sorte d’esclavage qui a existé en Afrique ainsi que dans certaines
autres contrées environnantes. L’Islam, quant a lui, avait aboli 'esclavage douze siécles plus tét. Mais la
troisieme sorte d’esclavage que I'lslam avait aboli a 'époque a-t-elle été abolie par ces états
modernes? Les centaines de millions de populations asiatiques, africaines ou autres n’ont-elles pas été
exploitées et subies sous leur hégémonie depuis des centaines d’années? N’ont-elles pas été
assujetties par eux? Avec la seule différence que 'on ne nomme plus I'esclavage (suppression de toute
liberté de faits et gestes) par ce terme et que ce qu’accomplissaient les peuples anciens avec des
individus, ils 'accomplissent aujourd’hui avec des populations entiéres ! Bien entendu, aprés la
Deuxieme Guerre mondiale, ces pays développés ont peu a peu accordé l'indépendance a certaines de
leurs coloni.es qui, selon eux, avaient acquis une maturité politique suffisante. Est-ce que le fait d’offrir
la liberté et de rendre indépendant ne signifie-t-il pas que ces hommes modernes se considérent
comme des souverains absolus qui accordent la liberté a leur gré? En étant convaincus que les autres
peuples ne sont a leurs yeux que des sauvages ou des sous-développés qui n'ont pas droit a la liberté
de choisir et d’agir? Et qu’ils demeureront a jamais sous le joug de leurs maitres et précurseurs de la

caravane de la civilisation? »... »

Nous savons parfaitement que cette liberté ainsi que cette indépendance ne sont que de nom et de
forme, car 'empreinte de la servitude ayant marqué ces hommes — dit — développés ne pourra jamais

étre effacée méme par plus de sept océans.

Concernant le quatriéme genre d’esclavage (dans le sens de privation de toute liberté de pensée et
d’action pour les prisonniers de guerre et les vaincus), voyons ce qu'il en ait et quel est leur point de
vue. La situation survenue aprés la Deuxiéme Guerre mondiale en est un bon exemple. Aprés la défaite
de 'ennemi et la remise des armes sans aucune condition, les alliés se précipitérent, dans les pays
ennemis, de s’emparer de toute I'industrie lourde et de tout ce qui leur tombait sous la main. lls
emprisonnérent et exécuterent les responsables de ces pays pour le dominer comme bon il leur
semblait. Les alliés n’infligérent pas uniquement tous ces maux (par exemple la division de I'’Allemagne)
a ceux qui prirent part a cette guerre, puisque les enfants de cette nation ainsi que les nouveau-nés

subirent eux aussi les conséquences de cet emprisonnement de masse. lls n’ont jamais dit que la faute



revenait seulement aux ainés et que les plus jeunes n’y étaient pour rien.

Le seul argument dont les alliés disposaient était que la seule fagon de protéger leurs intéréts et leurs
pays. lls s’accordaient sur le fait que 'on ne pouvait laisser ainsi 'ennemi, quoiqu’étant vaincu et ayant
déposé les armes sans condition. Il n’y a aucune distinction entre les aieux et les générations futures

sauf cas exceptionnel.

Ce raisonnement est courant au sein de toutes les communautés humaines, et c’est en se fondant sur
lui que les vainqueurs retiraient — et retirent encore — toute liberté a leurs ennemis vaincus. Il en sera
certainement ainsi dans le futur. On ne peut accorder de la liberté a un ennemi mortel, de méme qu’on
ne peut non plus se permettre de le sous-estimer. Or, si I'on fait cas des principes islamiques, 'on
s’apercevra que I'lslam a certes mis en place des régles humanitaires et un comportement tout a fait
clément vis-a-vis des prisonniers de guerre. Une différence essentielle existe entre ce qu’ils
commettent trés injustement par pur machiavélisme, et ce que I'lslam a établi dans le plus grand

respect, bonne foi et sincérité.

Formation de ’humanité a partir d’Adam et d’Eve

Question: L’origine de la création de 'Homme représente certes une des principales questions qui
préoccupent la classe intellectuelle, tout en suscitant également d’énormes difficultés a la classe

religieuse.

Le Saint Coran annonce clairement que ’lhomme a pour ancétre Adam, qui a été créé a base d’argile.

Toutefois certains anthropologues, a l'issue de longues années de recherche, en sont venus a émettre
des hypothéses tout a fait différentes opposées de I'annonce faite par le Saint Coran. Ces chercheurs

ont fait connaitre leur avis aprés un travail de longue haleine dans leurs laboratoires sur diverses

variétés d’animaux et les humains; nous espérons que vous pourrez nous éclaircir sur cette question.

Réponse: Le Saint Coran cite que la premiére génération humaine provient de deux personnes
déterminées, Adam et son épouse (Havva, Eve dans la Bible). Les versets coraniques paraissent trés
fermes a ce sujet et méme presque catégoriques; ils ne pourraient étre mis de cété que par des preuves

formelles.

Les opinions émises par les scientifiques a propos de I'apparition du genre humain ne dépassent pas le
stade d’une simple hypothése selon laquelle I'étre humain descend de la chévre, du poisson ou toute
autre espéce (cette supposition repose sur des raisonnements scientifiques). La raison gu’ils ont
apportée provient du fait que 'hnumain et son origine supposée sont tous deux créés naturellement et,
gu’au point de vue de I'existence et partiel, qui est tout a fait différent d’'une transmutation de I'un a

I'autre ou d’'une évolution de I'un en I'autre comme le prétendent les partisans de la loi de I'évolution.

Il faut savoir qu’en Islam les propos religieux sont prononcés selon la logique naturelle philosophique,



alors que les chercheurs des sciences expérimentales emploient généralement des termes, suivant la
logique arithmétique logarithmique. Par exemple: le courant électrique dans certaines conditions se
transforme en énergie synergique, thermique ou magnétique. Lorsque I'eau atteint cent degrés, sa
propriété quantitative se transforme en propriété qualitative et elle s’évapore. Un nombre positif se
trouvant par exemple d’un c6té de I'équation, s’il se déplace de I'autre cété de celle-ci évoluera en
nombre négatif. QU’ils aient émis I’hypothése que ’'homme existe depuis des millions d’années n’est

contradictoire a aucune religion.

De plus, le fait de découvrir des fossiles ou des vestiges archéologiques de plusieurs millions d’années
n’est guére une preuve que les humains de cette période étaient semblables a ceux de nos jours. Il est
certes possible que le globe terrestre ait subi des étapes successives et que durant chacune d’entre
elles, diverses générations soient apparues. Il se peut qu’apres un certain temps I'une d’entre elles ait
disparu et qu’aprés plusieurs générations d’autres soient apparues. D’ailleurs dans certaines traditions il
est rapporté que la génération actuelle est la huitieme des générations humaines sur le globe terrestre.

Différences entre la science et la connaissance (spirituelle) de

'ame

Question: Veuillez nous préciser ce qui differe entre la science de 'ame (« ilmo-nnafs) et la

connaissance spirituelle de 'ame (m’arifato-nnafs).

Réponse: Habituellement est nommé « 'ilmo-nnafs » la science s’occupant de discuter sur 'ame, de
ses caractéristiques et de tous les éléments s’y rapportant. Tandis que la connaissance spirituelle de
I'ame cherche a prendre conscience de la réalité de 'ame au moyen de I'observation. La connaissance
de I'ame par la voie scientifiqgue est une « connaissance mentale » alors que par la voie spirituelle, elle

est une « connaissance intuitive... »

Objectifs de la connaissance (spirituelle) de I'ame

Question: La connaissance (spirituelle) de 'ame signifierait-elle que I'étre humain voit son ame « esprit
(rdh) » de maniére « abstraite (modjarrad) » par rapport a la matiere et son image par une vision
concrete? Veuillez nous formuler le dessein de la « connaissance (spirituelle) de 'ame » exprimée dans

les versets coraniques et les traditions.

Réponse: « La connaissance spirituelle de 'ame » désigne une connaissance intuitive de 'ame
abstraite de toute matiére. Et le fait de décrire que 'ame est abstraite a la fois de matiére et d’image est
une erreur puisgu’elle ('ame) est sa propre image. La connaissance spirituelle de I'ame est précisément

« le Seigneur (rabb) » Lui-méme, désigné dans les traditions.



Rapport entre la gnose de I'ame et la connaissance spirituelle du Seigneur

Question: Concernant la célebre tradition:« Celui qui se connait soi-méme connait son
Seigneur » 12, || existe plus d’'une douzaine de propos la concernant, selon le livre « Magabih al-anvar »
de Seyed Abdullah Chobber. Quelle est donc la relation possible entre la théosophie mystique de I'ame

et la connaissance du Seigneur?

Réponse: Cette douzaine de données pour cette tradition n’est en réalité que des explications du sens
apparent de cette derniére, on ne peut les considérer comme étant ses sens exacts. Quant au rapport

existant entre la théosophie de 'ame et la connaissance du Seigneur, I'on peut dire que 'ame est une

entité et I'effet de la Vérité Supréme. Face au Tout Puissant elle n’a plus aucune indépendance et tout
ce qu’elle peut posséder provient de Dieu. Ainsi, la perception d’une telle entité sans la Vision divine

n’est guére réalisable.

Significations de la connaissance spirituelle et de la rencontre avec le Seigneur

Question: Il existe de nombreuses traditions dans les livres « O=l0l Kafi » et « Bawair-al-daradjat »
concernant la création des Saints Imams (paix de Dieu soit sur eux) et de leur état transfiguré. Dans
certains d’entre eux, ils sont décrits comme étant les premiéres créatures de Dieu. D’aprés d’autres
traditions et I'invocation de Djam'éh, il ressort que ces Immaculés sont cités de Noms de Dieu, Faces de
Dieu, Mains de Dieu, Proches de Dieu. Peut-on dire, a partir de ces traditions, que la connaissance
spirituelle et la rencontre avec le Tout Puissant sont cette méme connaissance spirituelle des Infaillibles
(a.s.s.), qui S’exprimaient ainsi: « Ma connaissance par I'éclat de la sainteté est la connaissance de

Dieu » 13

Comment peut-on faire un rapprochement entre ces différentes traditions et la connaissance spirituelle

du Trés Haut?

Réponse: L’aspect transfiguré (illuminé) des Imams dénote le stade de leur perfection qui est certes le
plus élevé. Les dénominations qui leur ont été données sont des termes profondément monothéistes —
ces propos ne peuvent étre plus amplement expliqués par manque de temps-. En résumé, nous
pouvons cependant dire, sous le couvert des exposés scientifiques, que ces Imams étaient les meilleurs
symboles des Noms et des Attributs divins. lls possédaient 'autorité supréme entiére et représentaient
la voie de l'irradiation divine. Une connaissance de ceux-ci revient donc, a connaitre Dieu —-que Ses

Noms soient loués-.

La connaissance spirituelle de 'ame méne a la connaissance spirituelle du Tout

Puissant

Question: Comme il écrit dans le livre « Ressaleh ligaiyyah » de Mirza Djavad Aga Maliki, une réflexion

approfondie sur la connaissance spirituelle de 'ame est la clé de la connaissance spirituelle du Trés



Haut. Sachant que I'ame est abstraite, la pensée est-elle capable ou non d’atteindre a elle seule, les

choses abstraites? Pouvez-nous expliquez plus amplement ce cheminement?

Réponse: la pensée peut en effet s'immiscer dans I'abstrait comme elle le fait pour les questions
matérielles. En philosophie dans le domaine des étres immatériels beaucoup de questions abstraites ont
pu étre résolues. Mais I'objectif de la pensée est ici bien différent de son sens notoire. Il semble que
celle-ci, assise dans un endroit retiré, silencieux et calme, se met a observer attentivement son image,
les yeux couverts, comme si elle se regardait dans un miroir. Elle éprouve alors de I'aversion pour tout

visage lui passant a I'esprit hormis le sien; elle ne voit jamais que sa propre image.

Explication de deux assertions

Question: Dans le livre « Ressalah ligaiyyah », deux éléments sont avancés. Premierement, une
réflexion a propos de la connaissance spirituelle de I'ame, I'honorable auteur écrit: « le contemplateur
s’engage parfois dans I'Examen du soit et parfois du monde jusqu’a ce qu’il réalise finalement que le
monde qu’il connait n’est ni plus ni moins que lui-méme et que ce monde n’est pas un monde externe.
Au contraire, les mondes avec lesquels il est familier sont tous unis en lui. » Quel est le sens de ces

paroles et quelle est leur intention?

Deuxiémement il est indiqué: « toute image et vision sont interdite au coeur, la pensée se manifeste
alors dans le néant. » Que signifient donc l'interdiction et la pensée dans le néant? Je vous demande de
bien vouloir expliquer plus profondément ces propos.

Réponse: Cette phrase arabe signifie que ’homme est une preuve vivante, et qu’il doit se le suggérer
afin gqu’il sache que ce qu’il appréhende sur lui-méme et le monde environnant provient de son for
intérieur. Il 'acquiert et ne le découvre pas par le monde lui étant extérieur. L’interdiction des images
visionnaires signifie en réalité de 'aversion vis-a-vis de celles-ci et réserve le regard du coeur sur sa
propre image. Quant a la pensée dans le néant, elle concerne sa propre image qui n’est qu’illusoire et

en réalité que néant.

Atteindre la connaissance de son ou de son ame

Question: Les personnes n’étant pas chiites et n’appartenant pas a la religion musulmane, peuvent-
elles atteindre le stade de « connaissance de leur for intérieur (khod chenassi) » par leurs actes de
dévotion et leur ascése? Celui qui connait parfaitement sa propre entité connait de la méme maniere
Dieu; il peut donc percevoir et atteindre I'objectif de la sainte religion musulmane qui n’est autre que
I'Unicité divine. Est-il possible que ce dernier arrive a ce but en dehors des chemins tracés par les

regles islamiques?

Réponse: Certains savants versés dans les sciences religieuses acceptent cette possibilité; alors
gu’apparemment les documents originaux du Livre et de la tradition n’approuvent guére cette hypothése.

Sauf dans le cas d’une personne assidue, mais ignorante des préliminaires religieux.



Qu’entend-on dire par le rappel de Dieu?

Question: Quelle est la signification « du rappel de Dieu » que I'on retrouve dans les versets
coraniques? Le souvenir de Dieu est-il celui des élus de Dieu et le rappel des bienfaits du Trés Haut ou

non? Expliquez-nous ce que veut dire « évocation de Dieu ».

Réponse: Le sens de se rappeler est évident et le rappel de Dieu est en tout premier lieu, de se
souvenir de Lui, dans tout acte et de 'accomplir ou y renoncer de la maniére que désire le Tout
Puissant. Ce rappel est plus intense lorsqu’on se voit constamment en Sa présence; le stade supérieur

étant de voir le Trés Haut face a soi, de fagon a ce que cela convienne au Treés Saint Seuil divin

Celui qui est dépourvu d’'une chose ne peut en devenir le donateur

Question: si la regle « tout ce qui est dépourvu d’un élément ne peut en étre le donateur » est générale
et sans exception; comment le Créateur a-t-Il fait don d’'une « nature corporelle (djesmiyat) » alors qu’ll

en est Exempt (Pur) (monazzah)?

Réponse: Cette régle est certes philosophique et n’accepte aucune exception. Selon cette derniére
toute cause doit étre en possession de l'effet qu’il a créé. Et comme il a été stipulé dans la discussion
concernant la « création (Dja'ala) », 'empreinte de la cause sur 'effet ne porte que sur I'existence de ce
dernier et la nature de l'effet, elle n’a en fait aucune relation avec la cause. Par conséquent la cause
apporte une maturité a I'effet qui est une perfection existentielle; mais sa quiddité n’est guére la cause
gu’il posséde ni 'oeuvre de celle-ci (sa cause). Ce qu’offre Dieu — que soit loué Son Nom — aux corps
est I'existence de Ses perfections existentielles. Le corps signifie quiddité; or Dieu ne possede ni
quiddité ni ne la créée.

L’'univers en évolution et transformation

Question: Pour I'lslam le monde est-il en pleine évolution?

Réponse: 'existence d’une évolution du monde visible ne peut étre réfutée et le Saint Coran démontre

parfaitement dans ces versets, cette transformation des différents éléments le constituant:

e ST A0 ) G4 G (el ol G

« Nous n'avons créé les cieux et la terre et ce qui est entre eux qu’en toute vérité et (pour) un

terme fixé... » 14

Nombreux sont les versets coraniques sur ce theme, généralement ils expriment que chaque
phénoméne de la réalité universelle a une ceuvre a accomplir et suit un objectif qui n’est autre que sa

perfection. |l posséde aussi un terme ainsi qu’une échéance; lorsqu’ils surviennent, sa constitution s’en



trouve dissoute et décomposée en ses éléments fondamentaux. Composé, il se dirige alors vers le

néant.

Les régles immuables

Question: les changements survenant dans I'Univers sont-ils conformes a des principes déterminés et

invariables? Ou deviennent-ils également impliqués aux lois elles-mémes?

Réponse: Selon le Saint Coran, I'Ordre qui gouverne I'Univers et les régles que suivent les éléments de
la création; sont « le procédé (ravech) et la coutume (sunnah) » divine. La « coutume » divine est bien

entendu uniforme et invariable et les lois appliquées en son sein n’acceptent aucune exception.

28 000

Sysd 4l eatlad S 1 0 3l o) il 5a3 86 1 ¥ Sl ) 05

»... Or, jamais tu ne trouveras de transformation dans la coutume de Dieu et jamais tu ne

trouveras de métamorphose dans la coutume de Dieu. » 15
L0 8 - - we &
piiiue blps e o) 0]

»... Mon Seigneur certes est sur un droit chemin. » 16

Cheminement de I'Univers vers la perfection

Question: Depuis I'apparition de I'univers, le monde a-t-il subi le mouvement de I'évolution? Etant
donné que la science nous explique qu’il y a a peu prés dix milliards d’années le premier atome, nommé
« hydrogéne » s’est constitué, et que l'univers était sous forme d’un gaz dispersé. Puis celui-ci devient
de plus en plus complexe et condensé jusqu’a ce qu’apparaisse I'organisation des galaxies, les
planétes, le systéme solaire, le globe terrestre et ses quatre phases successives, la vie, son évolution,

et enfin I'’étre humain.

Réponse: le verset coranique cité dans la question précédente est adapté a cette derniére, puisque
depuis que le monde existe et tant qu’il existera, il poursuit son objectif par son propre mouvement et un

systéme tout particulier. Tout au long de ce parcours, il cherchait a se parfaire et continue de le faire.

Il faut savoir que I'’hypothése selon laquelle I'univers serait apparu il y a dix milliards d’années n’est pas
exempte d’omission, car le temps est un phénoméne quantitatif lié au mouvement. Ainsi, chaque

mouvement a une période de temps qui lui est particuliére. Nous les étres terrestres avons une période
de temps définie qui, elle aussi, est liée au mouvement des astres (24 heures). Etant devenue d’'usage
courant pour 'lhumanité, cette unité de mesure sert a calculer des mouvements de faible capacité. Elle

sert aussi a mesurer les périodes des différents événements survenus avant ou aprés une époque bien



précise. Ce ne sont en fait que des points de repére pour ces différentes périodes de temps; elles n’ont
aucune existence concréte. Par conséquent, mesurer 'age de 'univers avec une unité de temps

apparue avec le mouvement interne et de révolution de la Terre n’est guére exempt de toute erreur.

Les étapes de I'évolution et les nouvelles lois.

Question: Lors de chaque nouvelle étape de I'évolution, de nouvelles lois se rajoutent-elles aussi a
celles déja existantes dans 'univers? Telles les lois chimiques aprés I'apparition des matiéres

organiques. Ou les lois de I'existence apres les premiéres formes de vie?

Réponse: Bien sir en fonction de I'apparition de nouveaux événements et phénomeénes; de nouvelles
régles et lois trouveront leur raison d’étre. Mais pas de maniére a ce que la « coutume (sunna) » divine

se transforme ou accepte une quelconque diversification. Comme I'expriment les versets:

& 020~ o <% P o8

JJ.\AGGLUJSC’J.C‘LUIUIHJJHIL@-LLAJIL@.LAJJAJQIJLQ_MMJIM/“JAGLUJJLA

« Si Nous abrogeons un verset quelconque ou que Nous le fassions oublier, Nous en apportons

un meilleur, ou un semblable... » 17

Comme Il le déclare d’ailleurs a propos du développement de l'univers:

I

G sad Gl il G SU2al;

« Le ciel, nous l'avons construit par Notre Puissance, et Nous I'étendons (constamment) dans

limmensité. » 18

Facteur d’évolution au sein de I'Univers

Question: La contradiction est-elle un facteur d’évolution pour 'ensemble de l'univers, allant de I'atome

a I'étre humain?

Réponse: A travers les versets coraniques décrivant la création de I'univers, depuis 'atome a ’lhomme,

'on peut déduire que les mouvements naturels et innés des éléments sont le facteur de leur évolution:

i

° P PP PR
ﬁ:wpmgr&um@ig;@ﬁw



PR e P z PR s s a3

GooSi G uls w1 5388y JUa¥ly Kl (KT 05505 1 da ) bre 44 (35 ol o

« Qui a créé toute chose le plus parfaitement. Et Il a commencé la création de 'homme a partir de
l'argile; puis Il tira sa descendance d’une goutte d'eau vile (le sperme); puis Il lui donna sa forme
parfaite et lui insuffla de Son Esprit. Et Il vous a assigné l'ouie, la vue, le cceur et I'esprit... »19

De nombreux autres versets coraniques parlent de 'homme, de divers phénomeénes de 'univers et

certains renvoient a l'ultime destin de ce mouvement vers le Dieu Tout Puissant et Sa rencontre:
walad LK 5 o) 2ol &1 G G G

« O homme ! Toi qui tefforces vers ton Seigneur d’un effort (sans reliche), tu Le rencontreras. »
20

Sl 1 5 1 3815 wl3 il Al 4l

« La royauté des cieux et de la terre est pour Dieu. Et la destinée est vers Dieu. » 21

En général, le début de I'apparition de toute chose revient a Dieu et son retour, a la recherche de la

perfection, se fait également vers Dieu:

O D Y a/“ 2 2. sq

Osaa s 4l g 8 3 GIATY T 4

« Dieu commence la création, ensuite Il la refait; puis vers Lui vous serez ramenés » 22

Les sociétés humaines et le rythme de I'évolution

Question: Les sociétés humaines ont-elles eu un rythme d’évolution constant depuis leur apparition

jusgu’a nos jours?

Réponse: Selon les versets cités dans la question précédente, le genre humain a eu un rythme

d’évolution permanent en fonction de ses dispositions humaines et en aura encore...

Les principaux facteurs d’évolution des sociétés humaines

Question: Quels sont les facteurs essentiels de I'évolution des sociétés humaines?

Réponse: De l'avis de la religion, ’homme est un étre possédant une existence éternelle (il n’est pas
anéanti par la mort). Sa félicité perpétuelle, qui est en fait la forme parfaite de son existence, se trouve

dans sa foi, ses bonnes actions aboutissant a sa véritable maturité; elle constitue son cheminement



permanent pour élever son ame:
sially Tyealsis Al Iyialsiy wlICall 1oy 16T Gl o)

« L’'homme est certes, en perdition, sauf ceux qui croient et accomplissent les bonnes

aeuvres... »23

D’une autre fagon, I'on peut dire que I'accés a des convictions est justifié lorsqu’il induit un

rapprochement de Dieu le Trés Haut, de bonnes actions les conformant et une protection de la foi:

3870 2 LI

8% gl (Jaaly L (K A Gl

»... Vers Lui monte la bonne parole, et Il éléve haut la bonne action... » 24

Les progrés de 'humanité dans tous les domaines, entre autres la science

Question: L’évolution de 'humanité a-t-elle porté uniguement sur la science ou tous les autres

domaines?

Réponse: D’apres la religion la perfection de 'hnomme est compléte dans son étre et dans tous les
domaines et les particularités de son existence; dans un méme temps, elle se retrouve également jointe
a la science. Dans les sages versets du Coran, le stade le plus élevé de la perfection humaine y est

décrit de maniére tres détaillée et le verset le plus descriptif a ce sujet est le suivant:
sre WG s fyse it G sv-)é-'

« Il y aura pour eux tout ce qui'ils voudront. Et auprés de Nous encore davantage » 25

Les saints versets coraniques apportés au sein de ces discussions suffisent a prouver ces paroles.
Cependant I'on peut se reporter au commentaire de ces versets dans le « Tafsir al-Mizan » pour de plus

amples explications a ce propos.

Les preuves de I'existence des entités immatérielles

Question: Quelle est la preuve logique concernant I'existence de corps immatériels autre que la

contingence prééminente (imkéan achraf)?

Réponse: |l faut se référer sur cette question aux livres ne reconnaissant pas la contingence (possibilité
de I'existence) prééminente. On peut également prouver I'existence de I'abstrait (dans le sens

d’abstraction de substance et d’action) de différentes maniéres. Comme si I'on disait que le premier



émané (Sader) doit-étre abstrait, puisque les efforts de perfectionnement se feront obligatoirement. S’il
posséde aussi la capacité de perfectionnement, c’est sous forme matérielle et composée de matiéere,
alors les composants de ce corps auront une priorité d’existence sur le corps lui-méme. La matiére

serait ainsi la forme précédente émanée; ce qui est absurde.

De méme par la voie d’abstraction de la forme scientifique, 'immatérialité de I'essence de 'ame a pu
étre démontrée et par la voie de 'abstraction de I'ame, on peut prouver I'immatérialité totale de la Cause

efficiente.

Raison rationnelle de la cléture de la prophétie

Question: Quelle est la cause rationnelle de la cléture de la prophétie?

Réponse: Dans le livre « Argumentation par la logique », il a été démontré que le raisonnement
intellectuel d’'un jugement partiel et personnel n’aboutit a rien. Ainsi cette prophétie toute particuliere ne
peut étre prouvée par une argumentation rationnelle, contrairement a une prophétie ordinaire.
Cependant il nous faut expliquer que la raison de l'institution de la prophétie est certes le
perfectionnement du genre humain, dans le but de le guider. La pluralité des lois divines (chari'at) et les
différents niveaux de perfectionnement ont pour cause I'évolution progressive du genre humain au cours
des ages. Chaque nouvelle loi divine venait, de cette maniere a compléter la précédente et I'abroger. |l
est certain que de toute fagcon ’'homme n’a pas une évolution indéfinie, plus il se perfectionne, cela est
dans son propre intérét, mais en fin de compte il atteindra un stade stationnaire. Le message
garantissant ce stade est le sceau de la prophétie et la loi divine qu’il a apportée restera telle quelle
jusqu’a la fin des temps; elle doit étre obligatoirement appliquée. C’est de cette maniére que I'on peut

argumenter, qu’entre les lois divines il en existe une qui est le sceau de toutes les autres.

Grace aux citations qui en ont été faites, I'on sait que la loi divine islamique est une loi céleste et
véridique et que le Saint Coran en est le Livre céleste. Le Saint Prophéte de I'lslam (que le salut de Dieu
soit sur lui et ses membres de sa famille) y a été présenté comme étant le Sceau de la prophétie et le
Saint Coran le Livre inabrogeable:

—\

Gopedll GGG 4l O 5505 1RIG, fe BT AEL SR G
« ... Mais le messager de Dieu et le dernier des Prophétes... »26

PPRT]

ases i G Qi 0 adls G 5 G 0 e Il 4l 352 DEST A

« ... Alors que c’est un Livre puissant (inattaquable); le faux ne l'atteint d’aucune part, ni par le

devant ni par-derriére: c’est une révélation émanant d’une Sage, Digne de louanges » 27



Ces versets expriment bien le sceau de la prophétie du Prophéte de I'lslam par rapport aux autres

Prophétes ainsi que le sceau de la loi divine islamique vis-a-vis de toutes les lois divines.

Le sceau de la prophétie ne signifie donc pas gu’avec la venue du Prophéte de I'lslam, la porte de la
prophétie a été refermée et que l'intelligence des gens est devenue parfaite, de maniére a ce gu’ils ne
nécessitent plus dés lors, de révélation et de préceptes célestes. Ce qui témoignerait de l'inutilité de

I'étendue d’une telle législation divine et de 'abondance des préceptes islamiques.

Particularités de I'équité et de l'infaillibilité

Question: Quelles sont les différences existantes entre I'équité (idalat) et I'infaillibilité (iTmat) des
messagers de Dieu et non pas des anges ne possédant aucune faculté d’irascibilité et de

concupiscence?

Réponse: L’équité est une faculté et une disposition permanente (malakah) par laquelle I'étre humain
s’applique a ne pas commettre les péchés capitaux et a ne pas répéter les mineurs. Il se peut qu’il
accomplisse des erreurs sans importances, sans toutefois s’y accoutumer. Linfaillibilité quant a elle, est
une faculté rendant absolument impossibles les péchés en général, qu’ils soient capitaux ou mineurs. |l
ressort des versets coraniques que l'infaillibilité fait partie d’'une catégorie de connaissances. Soit la
reconnaissance de 'indécence du péché, qui ne sera par conséquent jamais émis. Comme une
personne sachant qu’une boisson est empoisonnée et mortelle n’en consommera jamais; il est ainsi

possible qu’un péché soit commis par une personne équitable, mais non par une étant infaillible.

Absence de toute erreur dans la création

Question: L’infaillibilité des Prophétes est certes incontestable et reconnue comme une nécessité de la
doctrine chiite. Pourtant les preuves citées ne contiennent pas d’exemples d’erreurs infimes possibles
(telle une médisance en famille), on peut alors supposer que I'équité est suffisante. Supposant que
toutes les raisons nécessaires sont présentes, face a la singularité de a prophétie, 'annonce des
préceptes elle doit étre exempte de toute négligence, erreur, de toute autre faute et ne s’en arréte pas
la. Quel est par conséquent, le motif de s’obstiner a vouloir prouver ceci? Ou se trouve la perversion,

dans le fait de déclarer qu’une personne équitable, exempte de toute erreur et ignorance est Prophéte?

Réponse: D’apres les raisons rationnelles prouvant la prophétie en général, la direction spirituelle de
’humanité s’accomplit par la voie de la révélation céleste et appartient a la fois a la création et
I'évolution. Or dans la genése, toute erreur et infraction est irrationnelle. Afin que les paroles de la
révélation puissent parvenir telles quelles aux gens, depuis son lieu d’émission; le Propheéte ne doit
commettre aucune erreur et négligence lors de la réception, la saisie, la préservation et enfin dans la
transmission de cette révélation au peuple. Ses paroles doivent étre infaillibles et ses actes également
exempts de toute infraction et tout péché; puisque seuls les actes sinceres sont capables de se

propager facilement. D’'une autre maniére I'on peut dire gu’il est franc en paroles et en actes aussi bien



avant, qu’aprés la prophétie et qu’il est pur de tous péchés, mineurs ou capitaux. Ces différents stades
concernent en fait, les préceptes; en dehors de ceux-ci, il n’existe pas de péché. De nombreuses
discussions seraient certes, nécessaires a ce sujet, pour plus d’explication il est recommandé de se
référer au troisieme volume du commentaire « Al-Mizan », le livre « le chiisme dans I'lslam ou » le

message de la révélation et la mystérieuse conscience ».

Signification du « plus haut niveau » dans la récitation de la profession de foi
(tachahhod)

Question: Selon la définition philosophique, 'homme parfait est celui qui met en pratique la phrase:

« Tout ce qui est possible pour lui provient de possibilités étant communes ». Tout le monde est
d’accord pour affirmer que Mohammad (que le salut de Dieu soit sur lui et les membres de sa sainte
famille) est soit une preuve exclusive, soit 'un des humains ayant atteint la perfection. Dans ce cas quel
est le sens de l'invocation existante dans la profession de foi 4ila,s &dy! (que soit élevé son rang) ou

bien 4a,s de L (par le plus haut rang)?

Réponse: L’invocation en question, ainsi que les salutations sur le Prophéte (salavat) sont sans doute
des dons de Dieu et en réalité I'extériorisation de la satisfaction intérieure, faveur que Dieu a accordée

au Prophéte de I'lslam, Son bien-aimé (habib).

Nouvelles réponses aux questions précédentes

1- « Nous désirerions une preuve démontrant des faits abstraits aux jeunes refusant I'existence de Dieu
et réfutant les choses surnaturelles. Les raisons apportées précédemment parlent uniquement des

preuves secondaires de 'existence Dieu, ne nous convenant absolument pas. »

La question est certes philosophique, aussi existe-t-il plusieurs maniéres de la démontrer. Nous avons
d’ailleurs expliqué précédemment que nous devons prouver I'immatérialité, par le fait qu’elle ne possede
pas I'aspect scientifique habituellement pris en considération par différentes propriétés communes a la
matiére (transformation, temps et lieu). C’est alors que I'immatérialité de 'ame humaine doit étre
démontrée de par son invariabilité chez ’'homme, sa forme scientifique subsistant avec lui. Alors vient le
tour de justifier 'immatérialité de la Cause agente de 'ame abstraite, par le fait que la cause doit étre
plus puissante au point de vue de I'existence que I'effet et qu'un élément matériel est de moindre valeur

par rapport a un abstrait.

Les preuves susmentionnées sont absolues et sans alternatives pour confirmer 'Etre Nécessaire (Vadiib
el-vodjad). Mais puisqu’il s’agit de présenter ces propos a des personnes peu informées, il est bon de

les simplifier et de les rendre compréhensibles pour la majorité.

2- « Concernant le sceau de la prophétie, les preuves rationnelles que vous avez apportées

conviennent, mais les versets coraniques cités ne le prouvent pas. La loi divine (Chari'at) d’abrogation



se trouve précisée dans le verset: dla ¢ Gall 4ly (Il lui donne le droit a sa suite et non pas JbLld! il

(I1'lui offre le faux [ce qui est vain]) ».

Qu’un verset provienne de ce qui est vain (batel) signifie qu’un jugement coranique a été abrogé et
annulé par l'intermédiaire de la loi divine abrogative. Par conséquent un ordre nul entrant dans le Saint

Coran ne sera ni une loi divine abrogative supposée juste ni une considérée fausse.

3-Vous avez expliqué que la législation (tachri ») signifie transmettre un précepte sans aucune erreur.
Cette responsabilité peut étre remplie grace a I'équité de celui qui la propage et l'infaillibilité elle, ne lui
est plus nécessaire. La genése est la mise en place des fondements de la loi divine et sa propagation,
non pas la détermination de ses détails. Une médisance du Prophéte avec sa femme, en secret et peut-
étre dans l'obscurité de la nuit, ne fera jamais partie de la génération et de la propagation des

préceptes.

La génération (takvin) désigne les différentes étapes de la création et de I'existence concrete. Si
’'nomme concret dépend de la Volonté créative divine Toute Puissante, son ceuvre existentielle possede
obligatoirement un objectif existentiel, de méme qu’un cheminement déterminé pour ce dernier. Tout
cela se rapportera certes, a la génération. Il est donc irrationnel de dire que le fondement de la création
est cosmogonique, ainsi que le fondement de la loi divine, mais que la mise en application des
préceptes et leur propagation sont établies, contractuelles, mais non cosmogoniques. Cela revient a
déclarer que le principe de s’alimenter a été destiné a I'étre humain, au point de vue cosmogonique.
Mais concernant I'applicabilité de pouvoir s’alimenter et la nourriture, tout n’est gu’illusion et imagination.
Ou encore que le fondement des actes et des paroles d’une personne répandant un message est la
propagation de celui-ci, sans que leurs criteres ne soient propagandes. Il est méme possible que la
personne chargée de divulguer le message commette des fautes dans tous ces préceptes et des
péchés a la fois mineurs ou capitaux; étant donné que I'équité n’exclut pas la possibilité de commettre

une erreur.

D’autre part vous avez écrit dans votre courrier « Une médisance secréte du Prophéte avec sa femme
n’est ni de la propagande, ni nocif »; cela est certes bien étrange ! La femme du Prophéte ne fait-elle
donc pas partie de la communauté du Prophéte et le message ne doit-il pas lui étre divulgué ou bien
existe-t-il une distinction entre la femme du Prophéte et les aux gens du commun? N’est-ce pas de la
propagande que de commettre un péché capital secretement en présence d’une ou deux personnes et
s’il est accompli publiquement; est-ce alors de la divulgation? En résumé, la solvabilité de I'équité chez
le Prophéte au lieu de linfaillibilité s’accompagne de 'ordonnance de commettre des péchés capitaux ou
mineurs de la part du Prophéte, a la fois en parole et en action. Il est alors nécessaire de permettre
toute transgression dans la divulgation des préceptes; or ceci n’est guére en accord avec un fondement

cosmogonique.

4- le terme «daus ad,/» dans la profession de foi explicite une lacune et invoque la perfection. Dieu le

Trés Haut, a accordé le plus haut degré de la perfection possible au Saint Prophéte (Que le salut de



Dieu soit sur lui et les membres de sa famille) et L’a déclaré en toute certitude. En tout état de cause,
Sa Puissance infinie et illimitée ne s’en trouve aucunement diminuée et s’ll le désire, il peut reprendre ce

gu’ll a accordé.
Gaad (381 8 523 Bl (2 B el &l 5T 3151 5] Gl fon WL 28
« ... Dis: « Qui donc détient quelque chose de Dieu (pour 'empécher), s’ll voulait faire périr le

Messie, fils de Marie, ainsi que sa mére et tous ceux qui sont sur la terre?... »28

Par conséquent, I'invocation est accomplie pour la poursuite de cette grace (feyz) et la requéte d’un
bienfait est inévitable et certes, justifiée. Cette demande explicite une déficience qui n’est dans notre

propos qu’une indigence et un besoin inné possible, non un manquement pratique.

5- Dans I'attestation de I'autorité (wildyat) « <t ;ds e (Ali est I'élu de Dieu) » n’est pas un propos

excessif, il signifie qu’il est I'élu que Dieu a placé en tant qu’autorité.

Objectif de la traduction de la philosophie grecque

Question: La philosophie grecque (théologie rationnelle [ilahiyéat]) a pénétré la société islamique suite a
une traduction des livres grecs en arabe, plusieurs siécles aprés le début de la mission (bethat) du Saint
Prophéte. Etait-ce uniquement dans le but que les musulmans prennent connaissance avec les
sciences des autres contrées ou bien était-ce un prétexte afin d’empécher les gens de s’adresser a la

famille du Messager de I'lslam?

Réponse: Au deuxiéme et troisieme siecle de 'Hégire, non seulement la théologie rationnelle a été
traduite du grec, mais aussi beaucoup d’autres sciences telles que: la logique (mantiq), les sciences
naturelles, les mathématiques, la médecine, etc. Aussi bien du grec, du syriaque ou de toute autre
langue, en arabe. Par conséquent, contrairement au premier siécle de 'Hégire, comme I'a noté I'histoire,
il avait été absolument interdit par les califes de I'époque d’écrire toute autre chose que le Saint Coran -
méme les traditions et les commentaires—; de trés nombreux livres ont été traduits (selon certaines
informations prés de 200 livres), portant sur les divers domaines de la science pratiquée a cette époque.
Apparemment, c’était dans le but de renforcer les fondements de la nation islamique et d’épanouir ses
objectifs religieux; comme le Saint Coran insiste beaucoup sur la réflexion et le raisonnement
concernant tout de la création et les particularités de I'existence du ciel et de la terre, de 'homme, des

animaux, etc. Ainsi les musulmans devront s’intéresser a toutes les sciences.

Dans un méme temps, les gouvernements de I'époque se sentaient bien loin des Imams; aussi
s’employaient-ils de toutes les fagons possibles, a écraser ces guides, empécher le peuple de les
consulter et de profiter de toutes leurs connaissances. Aussi peut-on dire que la traduction de la

théologie rationnelle a été exécutée pour clore la maison de la famille du Prophéte (que le salut de Dieu



soit sur eux).

Sachant cet objectif inadmissible de la part des pouvoirs de I'époque, leur abus de ces traductions et la
propagation de la théologie rationnelle; toute discussion théologique rationnelle devient-elle pour nous

superflue? Et devons- nous éviter de nous intéresser a ce genre de sujet?

Les textes théologiques sont un ensemble de discussions rationnelles pures qui ont pour résultat de
prouver le Créateur et de démontrer la nécessité de I'Existence, Son Unicité et tous Ses autres attributs

de perfection, et les concomitants de Son Existence tels que la prophétie et la Résurrection (m’aad).

Ce sont des questions que 'on nomme « Les fondements de la religion »; ils doivent, en tout premier
lieu étre prouvés rationnellement afin que les aspects immuables et les arguments détaillés du Livre et
de la tradition (sunna) soient assurés. Sinon I'argumentation des aspects immuables du Livre et de la
tradition se fait par le Livre et la tradition eux-mémes, cela est certes une erreur d’argumentation. Des
questions portant ainsi sur que les fondements de la religion, tels que I'Existence de Dieu, Son Unicité et

Sa Souveraineté ont pénétré le Livre et la tradition. Toutes ont été argumentées par le raisonnement.

Inutilité de la philosophie grecque face aux connaissances islamiques

Question: Retrouve-t-on la philosophie grecque et tout ce qui 'accompagne, dans les textes
islamiques et les déclarations des Infaillibles (le salut de Dieu soit sur eux)? Si c’est le cas, ou se place
alors la nécessité de la philosophie, et si c’est le contraire, il deviendrait évident que la philosophie

grecque a complété les connaissances islamiques.

Réponse: Les exposés religieux ainsi que le Livre et la tradition, contiennent toutes les connaissances
religieuses et scientifiques possibles, de maniére générale ou détaillée. Mais sachant que les discours
religieux s’adressent aux gens du monde entier; qu’ils soient savants ou ignorants, citadins ou bédouins,
hommes ou femmes, qu'ils aient I'esprit vif ou lent, il faut qu’ils soient prononcés en une langue
compréhensible pour tous et que chacun puisse en profiter selon son propre discernement — selon les
différences existant entre eux-. Dans ce cas, il ne fait aucun doute que si I'on décide de discuter a ce
sujet a un niveau trés élevé, ces propos ne pourront étre appréhendés que par des esprits trés instruits.
Nous n’avons donc pas d’autre choix que de nous efforcer a déchiffrer les résultats obtenus, pour

pouvoir en sortir une série de termes et ordonner les sujets en question.

Par conséquent I'existence de questions et de connaissances théologiques rationnelles n’enrichit en rien
les textes du Livre et de la tradition, étant donné leur statut scientifique particulier et leur niveau bien
supérieur. Pour les autres domaines scientifiques, cela est identique; par exemple la théologie
dialectique rationnelle (ilm-o- kalam) est une science développée dans le Livre et la tradition; malgré
tout on la retrouve séparément et indépendamment de ceux-ci. Ces questions sont traitées

abstraitement dans le Livre et la tradition et ne sont nullement enrichies par 'apport d’autres documents.

Dans la question précédente, il a été mentionné: « Si certaines questions théologiques rationnelles



n’existent pas dans le Livre et la tradition, il deviendra clair que la philosophie grecque compléte les
connaissances islamiques ! » Cela signifierait que I'lslam est imparfait et que la philosophie doit
supprimer ces lacunes. Ce qui est faux ! Il semblerait qu’a partir des véritables connaissances
islamiques, nous ne pouvons méme pas résoudre une seule question sans I'aide de la logique (mantiq)
alors que dans les textes du Livre et de la tradition, les questions de logique n’ont pas été citées. Sur les
problémes d’ordre secondaire religieux ([prescriptions] Ahkam), rien ne peut étre déduit, sans employer
la science étudiant les sources et les principes fondamentaux de la jurisprudence islamique (« ilm Oridl),
bien que dans les textes du Livre et de la tradition, on ne voit rien de cette science si vaste. La logique
(mantiq) est le chemin a emprunter face aux interrogations concernant la connaissance, de méme que la
science d’Orll 'est pour les questions de jurisprudence. Or le cheminement est tout autre que le

perfectionnement.

Apogée de la philosophie a I'époque de Molla Sadra

Question: Aprés plusieurs siécles, suite aux efforts intenses des chiites, la philosophie atteignit son
apogée (a I'époque de Molla Sadra de Chiraz). Peut-on déduire ce que le défunt Molla Sadra a écrit
dans ses « Voyages » et ses livres, des versets et des traditions ou bien ne peut-on que conformer ces

versets et traditions sur ses écrits?

Réponse: Dire que la philosophie a atteint son apogée a cette époque signifie que les discours
philosophiques se plagaient alors a un niveau nettement supérieur a celui des époques précedentes,
compatible avec la connaissance authentique. Cela ne signifie en aucun cas que le contenu des livres
de la sagesse (hikmat) tels que les voyages, poémes ou autres, est des textes véridiques, des
messages divins et exempts de toutes erreurs. Bien au contraire, il est possible que les livres cités
comme justes contiennent des erreurs; ils obéissent de toute fagon a I'argumentation et non a la

personnalité de ceux qui émettent ces discours.

Relation entre le Saint Coran, les paroles des infaillibles (a.s.) et les discours des

sages et des philosophes

Question: S’il N’y a aucune différence entre la philosophie et les traditions et versets coraniques. Il
n’existe pas non plus d’autre disparité qu’une divergence d’interprétation, puisque ce que le Créateur et
les Imams infaillibles ont émis en tant qu’interprétation est complet et parfait. Quelle est donc la

nécessité des interprétations émises par les philosophes et les sages?

Réponse: Si nous déclarons gu’il n’existe aucune différence entre la philosophie, les versets coraniques
et les traditions a part une diversité d’interprétation, c’est dans le sens que la connaissance véridique est
constituée par le Livre et la tradition exprimés dans un langage simple et compréhensible. Des
connaissances véridiques comparables provenant de discussions rationnelles, sont-elles formulées
dans un langage technique et des termes scientifiques spécialisés? La différence existante entre ces

deux genres de connaissances est semblable a celle existante entre le langage courant et spécialisé; ne



signifiant pas que les exposeés religieux sont plus éloquents.

Justification des reproches faits aux philosophes dans les traditions

Question: Qui concernent les traditions émettant des reproches envers les philosophes, tout
particulierement a la fin du monde -citées dans des livres de tradition tels que « Bahar-al-anvar » et

« hadigat-al-chi'a »-? Et quelle est leur signification?

Réponse: |l existe en effet, deux ou trois traditions dans certains livres concernant des reproches faits
aux philosophes vivants a la fin du monde, elles sont reconnues comme justes et blament les
philosophes, non point la philosophie elle-méme. Comme il existe des traditions faisant des reproches
aux jurisconsultes des derniers temps, elles blament les jurisconsultes et non pas la jurisprudence
islamique. D’autres traditions elles, blament les musulmans et ceux qui suivent le Saint Coran a la fin du

monde:
« oy I LA e ¥ 5 dao] I] adw¥] o iy ¥ >

« Il ne reste de I'lslam que son nom et du Coran que son vestige » 29
Cette phrase ne blame en aucune facon I'lslam ou le Saint Coran.

Si ces traditions sont le reflet d’'une conjecture particuliére existant dans la philosophie; les questions
philosophiques sont-elles apportées dans le Livre et la tradition? Un tel reproche est identique a celui
apporté dans le Livre et la tradition, puisque cette question est constituée d’une argumentation libre et
indépendante de tout emprunt et obligation. Comment peut-on imaginer qu’une opinion puisse se

dresser face a une preuve évidente et 'annuler?!

Méthode d’éducation morale (tahzib akhlaq)

Question: Sachant qu’a I'époque du Commandeur des croyants (surnom donné a I'lmam ‘Ali, premier
Imam chiite, successeur du Saint Prophéte) (le salut de Dieu soit sur lui), ses partisans (chiites) furent
divisés en deux groupes en fonction de leurs agissements sociaux. Les premiers se maintinrent a I'écart
de tous les tumultes, agitations sociales et désaccords du moment pour ne se préoccuper que de leur
amélioration et de la purification (tahzib nafs) de leur ame (par exemple Oveis Qarani, Komeil et bien
d’autres). Pour tomber finalement en martyr dans 'escorte de I'lmam, étre assassiné par un tiers ou bien

décéder d’'une mort naturelle.

Le deuxieme groupe lui était constitué de personnes, qui contrairement au premier groupe, sont

intervenues activement dans ces luttes sociales, comme Malek Achtar et bien d’autres.

Ces deux fronts existaient également ces deniers siécles, nous pouvons citer dans la premiére catégorie



le défunt Hadj Molla Hussein ‘Ali d’Hamadan et I'élite de ses étudiants. Pour la deuxiéme le défunt Aga

cheikh Mohammad Hussein Kachef-ol-ghéta et Seyed Charaf-od-din Djabal '‘Ameli.

Nous aimerions savoir si I'éducation morale peut se faire au sein de la société ou si elle nécessite un
mode de vie retiré et solitaire. Quelle est entre elles, la méthode retenue par I'lslam et les Imams? Et

quelle est la plus efficace pour mener a bonne fin les objectifs islamiques?

Réponse: |l ressort du Livre et des traditions que I'lslam réclame une connaissance parfaite de Dieu et
une servitude sinceére; afin que 'hnomme ne dépende de personne d’autre que Dieu — honoré soit Ses
Noms- (aucune appartenance). Dans ce perfectionnement, plus ont réussi dans cette voie, plus cela est

désirable, peu importe la quantité:

-2

wlE a1 1T Gl Gl 6

« Craignez Dieu comme Il doit étre craint... »30

i 2

bt Sudi e (KT o dlr ) 15548

« Accourrez donc vers Dieu. Moi, Je suis pour vous de Sa part, un avertisseur explicite. »31

L’Islam est une religion sociale qui a résilié le mode de vie solitaire des ermites. Ceux qui se
préoccupent de purifier leur &me, de parfaire leur foi et leur connaissance de Dieu; doivent atteindre la
perfection au sein de la société, en participant a la vie des autres. Les personnes éduquées et suivaient
les Imams aux débuts de I'lslam, selon cette ligne de conduite. Salman connu comme détenteur du
dixiéme rang de la foi, gouvernait dans la ville de Madai'n et Ovéis Qarani qui était 'exemple méme de
la foi et de la perfection, participa a la guerre de Seffin et tomba en martyr dans I'escorte du

Commandeur des croyants.

Circonstance de la création du monde

Question: Etant donné que, 'Existence divine, le Majestueux et le Trés Haut, est lllimitée et était
Omnipotente bien avant la création de I'univers, comment a-t-Elle donc créé le monde? Est-ce dans Sa
Propre Existence, ce qui est impossible? Et si c’est en dehors de Son Existence Sacrée, il est
nécessaire qu’ll soit hors de cet univers ou bien qu’ll soit, je me réfugie auprés de Dieu, Semblable aux
créatures. Ce qui revient a reprendre l'idée corrompue de « L’unité de I'existence ». Par conséquent, de
guelle maniére le Seigneur, le Véridique a-t-Il créé le monde sans qu’aucune pression n’atteigne Sa

Sainte Existence?

Réponse: Cette question a en fait, été trés mal posée ! Concernant la premiére phrase d’introduction il

faut savoir que premiérement, en parlant de la création ni un endroit précis n’a de sens, ni partout.



Deuxiemement, le fait que Dieu soit partout s’est étendu en une Existence lllimitée, c’est-a-dire que
Dieu a été présumé avec un corps aux dimensions illimitées, qui remplit tout I'espace et n’a laissé de
place pour rien d’autre? Alors que I'Existence divine est exempte de toute matiére, de tout physique et

volume.

On ne peut par conséquent, émettre I’hypothése qu’ll a un lieu, une durée, ni que Son Existence est
extérieure ou intérieure, ni qu’ll pénétre une chose ou qu’ll en sorte d’une autre. Tous ceux-ci ne sont
que des rapports et des phénoménes matériels. Toutes les créatures ne sont ainsi ni dans Dieu ni en
dehors de Lui et Le Tout Puissant n’est guére non plus semblable aux créatures. Il est le Créateur, les
créatures ont été créées par Lui, le Créateur est donc tout autre que la création. La Grandeur divine (Il
est lllimité) signifie qu’ll est Immuable et Existant, dans n’importe quelle condition, hypothése et
destinée. Tandis que la Simultanéité (M’aiyat) divine avec la créature a pour sens 'emprise de Sa
Science, de Sa Puissance et de Sa Volonté et non un rapprochement de position...

Criteres de supériorité de 'lmamat sur la Prophétie

Question: Quel est 'avantage du statut de I'lmamat sur la Prophétie et la Mission (d « un messager),
pour que Dieu place en fin de compte Abraham (suite a sa sortie victorieuse de toutes ses épreuves) au
rang d’Imam? Et si le statut d’Imam est préférable a celui de Prophéte, comment se fait-il que
I'excellence ait été accordée a ‘Ali ibn Abu Talib (les saluts de Dieu soient sur lui) en compagnie des
autres musulmans, alors que le Saint Prophete Mohammad (que le salut de Dieu soit sur lui et les
membres de sa famille) est excellent? En résumé, veuillez nous fournir les facteurs de supériorité de « |

“Imamat » sur « la Prophétie ».

Réponse: Dieu a déclaré a Abraham:
L] il Ul ] JG

« ... Je tétablis pour les gens en tant qulmam... »32

Lorsque ce dernier était vraisemblablement envoyé et messager, Prophéte inspiré, possédant le Livre et
la loi divine. Tout naturellement, en supplément de sa mission et de sa prophétie, il avait la
responsabilité de guider, d’inviter et de propager son message. On retrouve ainsi dans de nombreux

propos sa qualité d’Imam:

-

b

- 2o, 75

H94g dad

o 8

—\

e

« ... Imams qui guidaient sur Notre Ordre... » 33

et celui qui guide a donc été désigné « Imam ». Il devient ainsi clair que la conduite menée par I'lmam



est différente de celle du Prophete. L’accompagnement du Prophéte est bien entendu l'invitation et la
propagation, et soit disant de montrer la voie a suivre et de conduire les gens sur ce chemin. Par
conséquent I'lmam se doit de guider afin de faire parvenir les croyants au résultat désiré. L’lmam a en
plus du devoir d’exposer les connaissances spirituelles et les préceptes; la charge de réglementer les
actions, de développer le for intérieur des gens et de guider leurs actes vers Dieu pour gu’ils puissent
atteindre les sommets et les objectifs recherchés. Les traditions le prouvent parfaitement, lorsqu’elles
annoncent la présentation des ceuvres et leur présence au moment de la mort, ainsi que la venue des
gens avec leurs Imams le jour de la résurrection; la distribution du registre des actes et le recours a leur

Imam pour accomplir leurs comptes.

Selon le point de vue chiite, la terre ne sera jamais démunie d’Imam, ainsi méme si le Saint Prophéte de
I'lslam était a la fois envoyé et messager, il était également imam durant cette période. En conclusion, il

était plus éminent que I'l'mam 'Ali comme le décrit d’ailleurs 'ensemble de la communauté islamique.

Dieu, Créateur de toutes les créatures

Certains déclarent que toutes les créatures ainsi que I'existence prennent leur origine de I'Existence
divine; ainsi tout se trouve de maniére générale dans le champ de I'Unicité existentielle de Dieu; nous
observons cependant I'existence sous diverses formes; par exemple certaines créatures sont sous

forme d’arbres, de pierres, d’humains, etc. Quelle est votre réponse a ce sujet?

Réponse: les preuves apportées pour I'univers de la part de Dieu, présentent 'Univers comme étant
I'« acte (fel) » de Dieu et Le Tout Puissant en tant qu’« Agent (F&il) » de I'univers. Bien entendu il est
indispensable que I'acte soit différent de I’Agent, sinon dans le cas contraire il faut que I'objet (Agent)
existe avant sa propre existence (acte), ce qui revient a dire que 'univers est autre que Dieu. Le fait de

dire: « ainsi tout est dans le domaine de I'Unicité Existentielle divine... » est par conséquent une erreur.

Les créatures sont-elles uniquement imaginaires et illusoires?

Question: Certaines personnes prétendent que tout ce que nous voyons et supposons étre pierres,
arbres et humains, ne sont que des illusions. Selon eux, notre existence est également imaginaire.

Qu’en pensez-vous?

Réponse: Ceux qui prononcent trés sérieusement ces paroles ne font qu’exprimer leur hallucination;
comme ils le disent eux-mémes: « Tout n’est gu’imagination ». Ces propos n’ont en réalité aucune

valeur et n’aboutissent a aucun résultat.

Ces personnes sont nommées « Sophistes », elles sont soit atteintes d’'une maladie mentale ou soit
ont-elles de mauvaises intentions en essayant d’embrouiller les choses. L’étre humain sain d’esprit et
sans mauvaise intention est certes réaliste et accepte les réalités du monde de I'existence. Celui qui
revendique que 'univers est illusoire, s’est lui-méme constitué une vie confortable, lorsqu’il a faim il se

procure de quoi se nourrir, lorsqu’il a soif de s’abreuver d’une boisson, il ne prétend pas alors que le



pain et 'eau ne sont que des hallucinations.

Question: D’autres disent que si 'on suppose que tout ceci n’est pas pure imagination, Dieu a pénétré
toute chose ! Quelle est votre réponse?

Réponse: Comme nous I'avons expliqué précédemment, tout ceci est contraire a toute argumentation et

ne posseéde aucune preuve logique.

Quelle est 'Essence innée de Dieu?

Question: Certaines personnes expliquent que nous avons abouti a la conclusion que 'Essence innée
divine n’est autre que nous-mémes. Elles déclarent que la phrase: « Dieu nous a amené de I'arcane du
néant sur la scéne de I'existence » ne posséde aucune signification et rationalité. Il est en fait
'Existence méme. Il n'y a guére d’autre possibilité, bien que 'apparence des choses nous semble

diversifiée et variable. Merci de répondre a cette interrogation.

Réponse: Ce discours reste certes sans aucun argument et n'est qu'une simple prétention ne pouvant
étre démontrée. Quel que soit I'entendement qu'ont ses messieurs, cette opinion est pour eux un

argument valable, mais pas pour les autres. Or, une présomption sans preuve n'a aucune valeur.

Discussion mystique autour du verset: « Il est Le Premier et Le Dernier »

Question: Les mystiques (Soufis) disent que le verset de la Sourate coranique « Le fer »:

Sadly 53 s

« C’Estg Lui le Premier et le Dernier. »34

est destiné a L’Imam ‘Ali (les saluts de Dieu soient sur lui), comme le cite le défunt et érudit Madjlési
dans le huitieme volume de la série « Bihar ». Or ceci élargit encore plus le champ des erreurs pouvant
étre commises sur le sujet; puisque si 'on dément cette prétention, on rejette par la méme occasion les
propos de cette éminente personnalité religieuse. En effet, dans le Saint Coran, de trés nombreux

versets énoncent des qualités se référant a Dieu; par exemple:

o 274

« ... Et c'est Lui qui me guide. » 35

o, . &~
. A0



« ... Et c'est Lui qui me guérit. »36

« C'est Lui qui est Dieu dans le ciel et Dieu sur terre; et c’est Lui le Sage, 'Omniscient ! » 37

2 G

A R A R TR P
« ... C'est Lui qui est le Trés-Haut, le Grand. »38

2 2

Cogas ¥ il 200

« ... Le Vivant qui ne meurt jamais... » 39

Il existe de nombreux qualificatifs de la sorte au sein du Coran, comment peut-on savoir s’ils ne
concernent pas ‘Ali (saluts de Dieu sur lui), bien que le style des versets montre qu’ils se référent a

Dieu?

Réponse: D’aprés les traditions il est annoncé que I'lmam ‘Ali (la paix de Dieu soit sur lui) est le premier
et le dernier. Dans certaines d’entre elles, il est précisé que cela signifie que I'lmam ‘Al a été la
premiére personne ayant la foi en la prophétie de Mohammad (que la paix de Dieu soit sur lui et les
saints membres de sa famille) et la derniére qui s’en sépara. Lors du décés du Saint Prophéte, c’est

I'lmam ‘Al qui le déposa dans sa tombe, puis en sortit.

Le style apparent du début de la Sourate « Le fer » indique que « premier » désigne Celui dont
I'existence n’est guere précédée par le néant. Le terme « dernier » lui signifie que Son existence n’est

gueére rattachée au néant. Comme le dit le verset suivant, ces mots révelent précisément Dieu:

sl 5 1 s
« Et tout aboutit, en vérité, vers ton Seigneur » 40

Causalité nécessaire relative aux possibilités

Cher Professeur et érudit Tabatabai, a propos de la discussion philosophique se trouvant dans le
quinziéme volume du commentaire « Al-Mizan » (pages 149 et 150), une interrogation a traversé mon

esprit, a laquelle je désirerai que vous répondiez:

Question: Comment peut-on supposer que le Trés Haut soit « Partie de la Cause ((iallja", alors que



le Saint Coran déclare:

« Aucune chose ne Lui est semblable... » 41

Réponse: Que la paix soit sur vous, la Miséricorde divine ainsi que Sa bénédiction soient sur vous.
Concernant votre question, il existe deux points de vue différents, portants sur la Causalité Nécessaire
du Trés-Haut face aux possibilités. Dans le premier le Nécessaire Tres—-Haut fait Partie de la Cause

Entiére (« illat tAmma) et selon I'exigence de la deuxiéme opinion, Il est déterminé Cause Entiére.

Contrairement a ce que I'on peut supposer, ces deux modes de pensée n‘ont entre eux aucune
contradiction ou opposition, loin de Ia, puisque le deuxiéme est encore plus complet et précis que le

premier.

L’homme découvre au premier abord —-de par son indispensable perception- qu’il existe une diversité et
une multiplicité de créatures possibles. Puis c’est au sein des unités de ces multitudes d’alternatives
existentielles qu’il peut comprendre le fondement de la loi générale de la cause et effet. Selon elle, toute
créature possible nécessite une cause, et sa cause, demande-t-elle aussi dans la mesure du possible,
une autre cause, jusqu’a atteindre une cause qui soit innée et une existence nécessaire, n’ayant
nullement besoin d’'une cause quelconque. Puisque toutes les causes éventuelles sans (comme la
premiéere proposition) ou avec intermédiaires (selon les autres probabilités) sont un de ses effets; bien
que ce soit dans le sens d’une cause proche (« illat garib) et directe (illat mobéchir) qui fait partie de la

Cause Entiére et de la Cause Efficiente (illat FA'ili.)

Cela constitue I'opinion primordiale, alors que dans la seconde, c’est au moyen des intermédiaires de la
causalité et de 'alternative existentielle régulant les probabilités que I'on parvient a la conclusion que
'ensemble des probabilités forme une unité intelligible; dont le Nécessaire Tout Puissant en est la
Cause Entiére. L'initiation de chacune de ces probabilités revient en fait a les initier toutes, comme il a

été expliqué dans le commentaire.

Bien entendu le deuxiéme point de vue est basé sur le premier; car 'hypothése de fausseté du premier
raisonnement implique la fausseté du raisonnement de la loi de cause et effet. Ce qui empécherait alors
de démontrer I'existence d’'un Créateur (Celui qui fait: ¢an'i). Le fait de considérer le Nécessaire Trés
Haut comme Partie de la Cause n’est guére opposé au saint verset « ... aucune chose ne Lui est

semblable. » 42

En effet, la véracité des cause et effet, a I'exception du Nécessaire Trés-Haut, n’élabore guére les
causes probables en de nécessaires similaires, dont la causalité doit étre innée et indépendante; dans la
mesure ou c’est dans le sens d’un intermédiaire favorable imitant le Nécessaire Trés-Haut. Ainsi la

véracité des autres attributs de perfection tels que Vivant, Savant, Puissant, Celui qui entend, Voyant et



autre, pour un autre que le Nécessaire, n’impliquent aucune association (chirk). En réalité, les qualités
de perfection dans le possible existent par imitation et effusion du nécessaire, et ne sont guéere
indépendantes, alors qu’a 'opposé le Nécessaire Trés-Haut est totalement indépendant par essence et

ne nécessite nul autre, concernant Ses attributs de perfection.

Et les propos précédents ne sont nullement en contradiction avec le verset suivant:
@ A w/. w /. ° o
A e GG e Uaee

«... Existe-t-il en dehors d’Allah, un Créateur... »43

Dans ce verset le terme Créateur signifie un Créateur indépendant de toute puissance créatrice, ne
nécessitant rien en dehors de Lui-méme pour 'attribution de Sa Puissance Créatrice. En effet les saints

versets coraniques justifient d’autres créateurs que Dieu — loué soit Son Nom-:

-

JOYEL PN [DOVA vl | RO YT

«... Béni soit Dieu, le Meilleur des créateurs. » 44

5o

A il &K s R 5, L S8 el G 155305

«... Et tu créais de l'argile comme une forme d'oiseau par Ma permission; puis tu soufflais

dedans, alors par Ma permission, elle devenait oiseau... »45

Ainsi que d’autres versets du méme style. Le Saint Coran confirme également dans de tres nombreux

versets, la loi de la causalité générale, par exemple:

Sgo 2 o @8

st 2l Do Al fa A o2 5

«... Et Il a commencé la création de 'homme a partir d’argile. Puis Il établit sa descendance a
partir d'une goutte d’eau vile. » 46

o LT L T R L A T P T N 1 F O T
sluiy LIS Vs Lagle ety Lalss Lo BIAG 8an s udi (e (SalA 1



« Qui vous a créés d'une seule dme, et a créé de celle-ci son conjoint. Et par eux deux, Il a

disséminé beaucoup d’hommes et de femmes... »47

Ces versets sont une attestation matérielle et un rejet de la causalité provenant purement des
probabilités. Ainsi que sa restriction du Nécessaire Trés-Haut attribuée aux Acharites (groupe apparu
sous la conduite de Aboul Hassan Ach'ari, entre la fin du troisiéme siécle et le début du quatriéme siécle

de I'Hégire), qui ne peut étre en réalité prouvée par aucun moyen existant.

Apparition de la matiére précédée du néant temporel

Question: Pour quelles raisons peut-on renier la préexistence essentielle (azalliyat zati) et la pré-

éternité essentielle (gqidm zati) de la matiére?

Réponse: La préexistence et la pré-éternité essentielles sont des termes employés, lorsque 'essence
d’une chose est 'existence méme. Un tel élément ne peut absolument pas accéder au néant. Par
conséquent celui-ci ne subit aucune transformation dans son essence, ses qualités et son état, ce qui
n’est bien évidemment pas le cas de la matiére. Mais apparemment, le sens de la préexistence et de la
pré-éternité essentielle dans cette question sont en fait la pré—éternité temporelle. Elle revient a poser
I'interrogation: lors de I'apparition de la matiére (atome), cette derniére était-elle oui ou non précédée du

néant temporel?

La réponse est affirmative, puisque d’aprés le point de vue des sciences matérielles, 'atome est capable
de se transformer en énergie et vice et versa. Chaque atome est constitué d’'un ensemble condensé de
particules d’énergie; chacun apparait et est forcément précédé du néant. On doit donc supposer
I'existence d’un élément commun entre I'atome et I'énergie, qui doit avoir I'unique propriété d’accepter
une forme et capable de passer a I'acte (feliyat). Par conséquent, 'on ne peut pas dire que celui qui
donne la capacité de passer a I'acte (Agent de forme et de capacité pour passer a 'acte) est un élément
donné. C’est en réalité un phénomene bien au-dela de la matiére; et c’est sous le couvert de la capacité
de passer a I'acte que cette derniére accéde a cette capacité de passer a I'acte et de se réaliser.
L’Univers manifeste de I'existence est donc le fait d’un Agent Eternel, Immuable, Surpassant l'univers,

qui n’est autre que Dieu, Loué soit Son Nom.

Pourquoi 'oppression existe-t-elle?

Question: Dans le monde ou nous vivons, I'oppression a envahi toutes les contrées. Les hommes ainsi
les animaux s’attaquent aux opprimés comme ils le peuvent ou bien méme certains se retrouvent
victimes alors qu’il n’existe pas d’oppresseurs. Par exemple un enfant malade, un animal innocent se
retrouve chasser par un autre plus puissant que lui et fini entre ses crocs dans les pires conditions.

Pourquoi cette injustice?

Réponse: En introduction et avant de rentrer dans cette discussion, il est nécessaire de préter notre

attention sur le fait que I'ordre de la création est basé sur le principe de causalité et causéité. Le monde



matériel est dirigé par des principes cosmogoniques ne permettant aucune exception et non pas selon
des sentiments. La caractéristique du feu par exemple, est de briler que ce soit la robe du Prophéte ou
I'habit du tyran. Les animaux féroces et les rapaces sont carnivores, s’ils ne consomment pas de viande
ce sera eux qui disparaitront. Ce droit de chasse leur a été donné, ainsi que des capacités corporelles
appropriées lors de leur création, ils n‘ont guére de responsabilité a ce sujet; I'étre humain consomme lui

aussi de la viande et n’en ressent aucun remords.

D’apres ces explications nous pouvons en déduire qu’en dehors de la société humaine, il n’existe
aucune tyrannie, dans le sens d’empiéter sur le droit d’autrui ou de discrimination dans I'application des
lois. Il ne faut pas considérer comme persécution, les difficultés que nous observons dans les divers
événements pouvant survenir; ce sont en fait des « maux » qui par rapport a la cause de leur
manifestation, ne sont que « bienfaits ». La relation entre mauvaise action et cause elle, prend en
considération I'exigence existentielle de la vérité méme de I'acte. La maladie d’'un enfant de six mois
n’est guere une injustice, mais un mal et une privation survenant sous I'effet de conditions favorisant la
maladie. Le spectacle déplaisant d’'un chat tombant dans les crocs d’un chien est certes douloureux,
mais non une cruauté, le chat posséde lui-méme le méme instinct vis-a-vis de la souris et n’hésite pas

a 'attraper de ses griffes; cela lui semble tout a fait licite.

En effet, le genre humain accomplit ses activités vitales correspondant a ses désirs intérieurs, en se
fondant sur ses sentiments et en employant sa volonté, puisqu’il a d’innombrables besoins trés
diversifiés. Il ne peut vivre seul et a choisi par nécessité le mode de vie en société. Pour cela il a donc
accepté une série de réglements nécessairement applicables afin de consolider la société dans laquelle
il subsiste. Ces derniers protegent les intéréts de chacun de ses membres en fonction de son poids
social et lui fixent des droits devant étre respectés. Leur maintien se fait grace a ces réglementations qui
doivent étre obligatoirement appliquées; toutes usurpation et annulation de ces derniéres sont interdites.
Cette atteinte du droit d’autrui est nommée oppression; elle est considérée comme un délit et a pour

conséguence qu’une personne se permette sans en avoir le droit de violer le droit di a une autre.

Il est maintenant devenu évident que l'injustice n’est guére justifiable pour tout milieu extérieur a la
société humaine et que I'on ne doit permettre a quiconque d’empiéter sur le droit d’autrui. Les
malencontreuses conséquences des causes cosmogoniques que leur ont ainsi attribuées Dieu et la
Création sont des maux et non des injustices. L’homme soustrayant le moindre droit en défendant un
droit beaucoup plus important, commet par conséquent, un mal et non une injustice. La condamnation
d’un tyran a une peine équivalente a l'injustice qu’il a commise est pour cette méme raison un mal et

non une injustice.

oot

Wil hial G Jiey gle I gic & S.S.d.r. &ainl Gl ¥

»... Donc quiconque est hostile envers vous, soyez hostile envers lui de maniére équivalente a ce

qu'il l'ait été a votre égard... » 48



Il en est de la sorte pour les divers malheurs et désagréments attribués a Dieu Tout Puissant. Vous vous
étes également interrogé sur le fait que certains prétendent que, lorsqu’un petit animal est dévoré par un
plus puissant, celui-ci suit I'évolution (c’est-a-dire que la chair du plus faible s’est rajoutée a celle du
plus fort et le parachéve donc). Quelle transformation produira donc, la chair d’'un chat intégrant celle

d’un chien?

Ces propos constituent une opinion philosophique a la fois correcte et dérivée de la théorie du
« mouvement intrasubstantiel (harikat djohari) »; mais ils sont trés techniques et d’une telle amplitude,

gu’il N’est guére possible de les exposer en quelques lignes.

Vous avez également écrit: « Certains déclarent que le Détenteur de toute chose est Dieu et toutes les
possessions Lui reviennent; Lui-méme Le sait et moi aussi je ressens qu’ll le sait. Cependant, ici, la

question est de savoir pourquoi le Saint Coran déclare expressément que Dieu n'opprime jamais. »

Pour expliquer correctement ceci, il faut reconnaitre que tout ce qui existe au sein du monde de la
création et toute perfection présumée, sont la propriété 1égitime et entiere de Dieu le Créateur. Du
moindre détail a la plénitude, tout est don et munificence; sans qu’aucune créature n’ait le mérite d’un
droit de la part de Dieu, de maniére a ce que le Trés Haut soit obligé d’en faire le présent. On ne peut
supposer, de la méme maniére, une cause ayant une quelconque influence sur Dieu le Tout Puissant,
I'obligeant & un acte ou le Lui interdisant. Pour tout droit présumé, le véritable Créateur qui établit (DjA'il)
ou Détenteur est Dieu. Tout malheur ou désagrément survenant dans ces conditions, de la part du

Trés-Haut, est Son plein droit, alors que Ses créatures n’ont aucun droit sur Lui:

2

Us G 4 Jadgs

«... Et Dieu fait ce qu'll veut... »49

Cela ne sera donc pas fondamentalement une tyrannie, ni une oppression, ni un blame de la part de
Dieu. Toutefois, les dons et la Générosité divine sont une miséricorde qu’ll envoie; tandis que les
difficultés et les malheurs sont dus a 'absence de tout don de miséricorde et sa restriction. Le Saint

Coran le dit de cette maniére:

saa oo Juwye Y& Slung Gy 0 G Slaude Y6 265 G ulll dlll 28 G

« Ce que Dieu offre en miséricorde aux gens, nul ne peut s'en saisir. Et ce qu'll saisit, nul ne peut

en étre le transmetteur aprés Lui. »50

Bien entendu, lorsqu’ll accorde un droit a quelgu’un, 'annulation de ce droit sans permission, est une
injustice; or Dieu en est exempt. De méme, lorsqu’ll promet a ’'homme, le but de I'existence et de la

création, le Paradis et le rend compétent pour atteindre la félicité; s’ll 'accable sans raison du chatiment



éternel, cela est certes une oppression alors que Dieu en est exempt. C’est 'hnomme qui au contraire,

désobéit et se jette pour toujours dans les tourments de I'Enfer:

£ 0 o og. RoE EIR

Gsall il [uli 5 G Gl otk F i )

« En verité, Dieu n'opprime pas les gens en quoi que ce soit; mais ce sont les gens qui

s’oppriment eux-mémes » 51

S5 58048 o0 82 e

Gsland (35S GV G5 ¥ Ui (i 16 ¥ 2306

« Et ce jour-la, aucune d4me ne sera opprimée en quoi que ce soit. Et vous ne serez rétribué que

pour ce que vous aurez accompli » 52

Dans la question suivante, ils prétendent que I'opprimé est lui-méme fautif; quelle faute peut bien
commettre un enfant de six mois? Si ses parents sont coupables, pourquoi doit-il étre puni? Si le jour du

jugement chacun est rétribué, pour le pigeon qui aura été tué, y aura-t-il une compensation?

Attribuer la faute a un enfant ou a son pére n’est guére une raison pouvant étre prise en considération,
méme si nous pouvons lire dans le verset suivant: « Que la crainte saisisse ceux qui laisseraient

apreés eux une descendance faible et qui seraient inquiets a leur sujet... »53

Parfois, en effet I'injustice commise par ’lhomme retombe sur sa descendance et se manifeste sur elle.
Mais dans ce cas, les difficultés survenant pour un enfant sont la conséquence de I'injustice de son peére

et non une réparation des faits de ce dernier.

Concernant la rétribution des animaux maltraités le jour du jugement, le Saint Coran explique qu’il y aura

€galement un rassemblement dernier (hachr) pour les animaux:

« Nul animal a pas lent sur terre, nul oiseau volant de ses ailes, qui ne soit comme vous en
communauté. Nous n'avons rien omis d’écrire dans le Livre. Puis c’est vers leur Seigneur qu'ils

seront rassemblés »54

Mais nous ne possédons pas plus de précisions a propos de ce rassemblement; dans certaines
traditions, il est cité que le jour de la rétribution, Dieu usera de représailles envers les animaux a cornes
pour ceux qui n'en possédaient pas. D’apres le Saint Coran et la tradition, nous pouvons déduire de

maniére générale qu’au sein du monde de la création et l'ordre y régnant, aucun événement ne survient



sans bien-fondé apparent ou non.
Plus loin vous avez noté que votre probléme porte essentiellement sur les points suivants:
1- L’oppression existe dans le monde entier et n’est guére, la plupart du temps réprimée.

2- S’il n’en était pas non plus ainsi dans I'au-dela et qu’il n’y a pas le jour du jugement, de rétribution
pour les animaux opprimés. Pourquoi I'oppression existe-t-elle donc, alors qu’elle a depuis toujours été

considérée comme une erreur?

Concernant le premier point, ce que vous avez nommeé tyrannie, ne sont en fait pour la majorité que des
maux, les représailles existent certes pour contrer les injustices et non les afflictions subies. Quant aux
personnes malfaisantes; il existe divers moyens et compromis pouvant étre employés a leur encontre.
Dans l'ordre de la création, en général ou en particulier, lorsque survient une véritable injustice ou
l'usurpation d’'un droit, des chatiments ont été prévus. S’ils n'ont pu étre appliqués dans ce monde, ils le

seront dans l'autre comme Dieu I'a promis expressément:
SGuedt Lalid ¥ @ Gy

« Dieu ne manque pas a Sa promesse. »55

A propos des animaux opprimés, nous pouvons dire que Dieu, loué soit Son Nom, a nommé l'au-dela
56 (jour du jugement) et jour de la rétribution. Il a notamment cité le rassemblement dernier des
animaux, rendant indispensable une rétribution; mais Il ne nous a pas précisé comment il émettra son

jugement a ce sujet. La seule chose que nous savons est:
P IIPEY S
addl (Il Y

« Ce jour-la pas d'injustice... » 57

La personnalité humaine et le jour de la Résurrection

Question: Au point de vue scientifique, il ne fait aucun doute qu’aprés la mort et I'ensevelissement, le
corps humain est peu a peu converti en azote et nitrates, alors gu’une autre partie est absorbée par la
terre méme. Ces matériaux aprés semence sont assimilés aux produits de culture, pour étre ensuite
consommeés par les humains. Ces nourritures permettront leur développement et la formation de

nouvelles cellules humaines.

Lors de la résurrection humaine, comment la perte en matiere fondamentale des premieres genérations
humaines sera-t-elle compensée? S’ils sont parachevés grdce a ces matieres premieres, les humains

des générations postérieures souffriront-ils alors de lacunes? Et si au contraire, le corps des premiers



étres humains n’est pas comblé par celles—ci, ils resteront alors défectueux !

Réponse: Grace aux recherches scientifiques, il a été démontré que les différents organes du corps
humain sont soumis a des transformations et évolutions tout au long de leur existence. Les cellules se
renouvelent régulierement des pieds a la téte; alors que, durant cette période de temps, la personne
humaine ne se transforme en aucune fagon et reste la méme. Les changements survenant dans les

organes n’interviennent absolument pas sur sa propre personnalité.

Nous pouvons dire beaucoup plus clairement, que chacun d’entre nous ayant atteint 'age de 50-60 ans,
reconnaissons parfaitement que nous sommes cette unique et méme personne qui a été un jour enfant,
jeune, adulte, et actuellement en train de devenir agée. Cette vérité, interprétée par le terme « moi »,
gue nous nommons, « ame », est certes invariable et immuable. Toute faute ou tout crime commis par
une personne dans sa jeunesse auront pour conséquence la perpétuation d’une punition dans sa

vieillesse.

D’aprés ce point de vue, la personnalité humaine est relative a son 4me et non son corps, la perte d’une
partie de ses éléments constitutifs et supposés dépendants de cette 4me ne la transforme nullement. Si
le jour de la résurrection les ames humaines retrouvent une appartenance a leur corps ayant subi des
transformations organiques, ayant été dégradé ou ayant des déficiences, ou bien étant complété par
I'ajout d’autres organes, le corps humain sera identique a celui du monde matériel, et 'homme

possédera exactement la personnalité humaine qu'il possédait dans ce monde.

—_

. — Commentaire (Tafsir) d’Abou-Ifotouh Razi: Volume 2, p301.
- Coran, sourate 33 (Les coalisés), verset 40.

- Coran, Sourate 6 (Les bestiaux), verset 19.

- Coran, Sourate 41 (Les versets détaillés), verset 41-42.

- Coran, Sourate 16 (Les abeilles), verset 89.

- Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 48.

- Coran, Sourate 42 (La consultation), verset 13.

- Sod(q, tohid, 29, 31.

. — Coran, Sourate 43 (L'ornement), verset 86.

© [® [N [@ O [& (WD

10. - Coran, Sourate 78 (La nouvelle), verset 38.
11. - Coran, Sourate 9 (Le repentir), verset 106.
12. - Migcb&h-al-chariéah: 13.

13. - Bahér-al-anvér: 26 /1.

14. - Coran, Sourate 46 (Ahgéf), verset 3.

15. - Coran, Sourate 35 (Le Créateur), verset 43.
16. — Coran, Sourate 11 (H(d), verset 56.

17. — Coran, Sourate 2 (La vache), verset 106.

18. - Coran, Sourate 51 (Qui éparpillent), verset 47.
19. - Coran, Sourate 32 (La prosternation), versets 7 a 9.
20. - Coran, Sourate 84 (La déchirure), verset 6.
21. - Coran, Sourate 24 (La lumiére), verset 42.

22. - Coran, Sourate 30 (Les Romains), verset 11.

23. - Coran, Sourate 103 (Le temps), versets 2-3.



24. - Coran, Sourate 35 (Le Créateur), verset 10.

25. - Coran, Sourate 50 (Qéf), verset 35

26. - Coran, Sourate 33 (les coalisés), verset 40.

27. - Coran, Sourate 41 (Les versets détaillés), verset 41-42.
28. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 17.

29. — Bahéar-al-anvar: 36,284.

30. - Coran, Sourate 3 (La famille d’Imran), verset 102.
31. — Coran, Sourate 51 (Qui éparpillent), verset 50.

32. - Coran, Sourate 2 (La vache), verset 124.

33. - Coran, Sourate 21 (Les prophétes), verset 73.

34. - Coran, Sourate (Le fer), verset 3.

35. - Coran, Sourate 26 (Les poétes), verset 78.

36. - Idem, verset 80.

37. - Coran, Sourate 43 (L’ornement), verset 84.

38. - Coran, Sourate 22 (Le pélerinage), verset 62.

39. - Coran, Sourate 25 (Le discernement), verset 58.

40. - Coran, Sourate 53 (L’étoile), verset 42.

41. - Coran, Sourate 42 (La consultation), verset 11.

42. - Coran, Sourate 42 (La consultation), verset 11.

43. — Coran, Sourate 35 (Le Créateur), verset 3.

44. - Coran, Sourate 23 (Les croyants), verset 14.

45. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 110.

46. - Coran, Sourate 32 (La prosternation), versets 7 et 8.
47. - Coran, Sourate 4 (Les femmes), verset 1.

48. - Coran, Sourate 2 (La vache), verset 194.

49. - Coran, Sourate 14 (Abraham), verset 27.

50. - Coran, Sourate 35 (Le Créateur), verset 2.

51. - Coran, Sourate 10 (Jonas), verset 44.
52. - Coran, Sourate 36 (Y&-Sin), verset 54.
53. - Coran, Sourate 4 (Les femmes), verset 9.

—_

54. — Coran, Sourate 6 (Les bestiaux), verset 38.
55. — Coran, Sourate 13 (Le tonnerre), verset 31.
56. — Coran, Sourate 1 (Prologue), verset 4.

57. — Coran, Sourate 40 (Le Pardonneur), verset 17.

Partie 3: Probléme de la création et de la

Résurrection

Quel est le dessein de la création?

Il existe un certain nombre de points obscurs reconnus par ’'homme dés les premiers jours de

I'apparition de son existence; grace a son bon sens inné -qu’il le désire ou non-. Puis au moyen de sa



curiosité instinctive, il a essayé de les résoudre en se demandant: le monde de I'existence manifeste,
posséde-t-il un Dieu Créateur? S'il existe réellement un Créateur quelle était Son intention dans celle-

ci? Dans ce cas, y a-t-il un devoir et une responsabilité a notre égard?

Il est évident que s'il est répondu par I'affirmative a ces questions, toute une série de nouvelles
questions secondaires se poseront: le comment et le pourquoi de son existence, ses conséquences,
ainsi que les moyens de réaliser ces desseins. Or comme nous 'avons déja cité, la nature innée

humaine le pousse a s’efforcer de rechercher une solution logique et catégorique a toutes celles-ci.

Il est bien clair que ce sujet est une des questions primordiales ayant attiré I'attention de la conscience
humaine. Et c’est ainsi que la nature humaine détecte dés les premiers instants de la vie, son besoin de

répondre a cette question de fagon logique et formelle.

Etude et analyse de cette question

Il ne fait aucun doute que ce qui nous pousse a vouloir comprendre le but de la création, nous est a la
fois utile dans 'accomplissement de nos devoirs sociaux et rationnels et nous permet d’en acquérir des
intéréts personnels et des idéaux. Nous mangeons pour assouvir notre faim, nous buvons pour nous
désaltérer, nous nous habillons pour nous protéger du froid et de la chaleur, nous construisons des

maisons pour y habiter et nous parlons pour faire comprendre nos pensées...

Tout étre, humain ou possédant une intelligence, n’accomplit aucun acte réfléchi et volontaire, sans but
ou intérét. L’examen de l'intention de nos actes volontaires et la comparaison de chacun de ceux-ci est
certes une connaissance nous poussant a nous poser la question: quelle est I'intention du Dieu
Universel (Exemple d’'un Agent théorique) dans la création? Mais est-ce que ce peu d’observation et de
comparaison peut garantir la véracité de cette question? Les lois et propriétés que nous avons
découvertes dans certaines circonstances, peuvent-elles étre élargies et généralisées a toutes les
situations? La réponse est négative et la seule maniere possible est d’analyser le sens de ce dessein,
étant donné que nous n’avons guére d’autre méthode pour émettre un raisonnement inductif et faire une

recherche a ce sujet.

Dans 'exemple précédent concernant I'acte de s’alimenter la faim est un instinct que nous pouvons
étudier par 'intermédiaire du fait de s’alimenter; il est en fait en rapport avec la satiété puisqu’elle en
résulte. Lorsque la nourriture péneétre dans I'estomac, elle excite I'appareil digestif pour qu’il commence
a s’activer; alors il ne nécessite plus I'entrée de nouvelle nourriture et cela lui suffit pour garantir ses
besoins. La « satiété » est un effet et conséquence de I'acte de s’alimenter. Cet acte est un travail et un
mouvement particulier dont nous prenons l'initiative, prenant fin avec la satiété qui en découle; a ce
moment le désir de s’alimenter disparait. Cet acte nous (qui 'accomplissons) est également lié, étant
donné que nous ne possédons pas dans notre corps, les réserves nécessaires pour de longue durée et
la poursuite de notre existence. Nous ne sommes munis que de moyens et de facultés nous permettant

d’assurer notre vie; ceux-ci nous aident dans I'acquisition progressive de nourritures utiles, ce sont elles



qui assurent notre existence et nous permettent de la conduire a son terme.

Dés que nos facultés intimes associées a notre intelligence ressentent un besoin quelconque, elles
s’activent tout naturellement et nous incitent a mouvoir notre corps pour pouvoir accéder aux aliments
nous étant nécessaires et ainsi compenser notre déficience. Puis la satiété liée au fait de s’alimenter agit
a son tour sur notre personne. En effet elle est I'idéal qui comble nos déficiences, assure nos besoins.

Sa manifestation force nos sens intimes a s’ébranler pour 'acquérir et s’améliorer grace a elle.

Si nous évaluons les innombrables actes volontaires, innombrables, tels que boire, s’asseoir, se lever,
parler, écouter, aller et venir, nous parviendrons au méme résultat que celui obtenu pour 'acte de se
nourrir. Méme pour les actes qui semblent en apparence étre totalement dépourvus de sens; si nous
leur prétons une attention toute particuliere, nous observerons que s'ils ne sont d’aucun intérét pour
nous, nous ne les accomplirons pas. Comme les bonnes actions qui ne sont accomplies que par les
étres humains, et n’ont guéere d’autre intention que celles-ci. Par exemple I'aide qu’une personne aisée
apporte a un pauvre. En réalité elle agit dans I'espoir d’'une bienveillance, elle supplée a son sentiment
intérieur provoqué a la vue de I'état de ce pauvre et assure la tranquillité de son ame et sa bonne

conscience et...

De maniéere générale, nous pouvons conclure que « le motif de 'action » dans ces actes volontaires est
I'effet positif placé au sein de celui a qui est destinée cette action (conduite particuliére de celui qui
'accomplit), il en est a la fois le terme et le complément éliminant la déficience de la personne

'accomplissant et 'améliorant par la méme occasion.

Comme il est maintenant évident, I'intention ne concerne cependant que les actes volontaires,
accompagnés de rationalité et de décision. Si nous faisons preuve d’encore plus de précision, nous
verrons pourtant que toutes les conséquences et particularités que nous avons prouvées pour ces actes
et leur acteur ont été accomplies grace au « motif ». Dans les agents naturels et les comportements
naturels, ils existent également plus ou moins de la méme maniére; puisque tout agent (‘amil) naturel et
composé (morakkab) de matiére est pourvu, tel un acteur agissant volontairement, de certaines facultés
employées afin de pourvoir a ses besoins naturels. En accomplissant ainsi certains mouvements
particuliers, n’étant rien d’autre que sa maniére d’agir, il peut satisfaire ses exigences et compenser ses
déficiences. Le résultat de ses efforts a ainsi a la fois un rapport direct avec ses activités et lui-méme;
comme c’était le cas pour les actes volontaires. En fait I'existence ou non d’une intelligence et d’'une
volonté n’est que de peu d’importance dans la réalisation ou non de ce but, et sa relation avec I'acte et

l'acteur.

Bien que les actes volontaires provenant d’acteurs vivants possédant une intelligence et une volonté ont
été nommeés « intentions » (gharaz); alors que les actes naturels en ont été démunis pour prendre le
nom de « fin » (ghayat). Nous pensons que l'usage du terme « intention » est un emploi illusoire,
puisque la réalité est la méme dans les deux situations. Le travail fourni par un agent naturel s’accomplit

dans 'ombre de la nature alors qu’un acteur vivant le crée a la lumiere de la science; sans que dans ces



relations ne survienne aucun changement.

Proscription et généralisation de l'intention et de l'idéal

Comme nous I'avons vu précédemment, « l'intention » est généralisée a tous les éléments constituants
le monde de la création. Tant que la loi de causalité et causalité et toutes les autres regles générales
gérent ceux-ci, aucun travail ne sera accompli sans posséder un dessein ou un but. De la méme

maniére, aucun agent ne peut se passer d’'un terme et d’un idéal pour I'accomplir.

Tout étre, de quelque sorte que ce soit, a une capacité d’adaptation active avec son environnement
extérieur et s’harmonise avec les autres éléments (nous pouvons citer ici, en exemple: 'étre humain, un
insecte, un pommier, un épi de blé, un morceau de fer, une unité d’oxygene...) Celui-ci s’active de
maniere tres particuliére afin de pouvoir atteindre des desseins perfectionnistes, étant entierement dans
son intérét. Et lorsqu’elles prennent fin (ses activités), c’est le résultat de ses efforts qui se manifeste.

« L’intention et le terme » remplacent alors le mouvement, les désirs naturels ou volontaires de cet
élément en mouvement sont assurés et la perfection désirée devient alors partie a part entiére de son

existence.

Les diverses catégories d’étres vivants ayant formé de vastes familles dans tous les coins de I'univers;
comme c’est le cas pour des catégories telles que le genre humain, la famille des équidés, des arbres
rosacés... qui s’efforcent constamment de poursuivre leur propres but et idéal; lorsqu’ils 'auront atteint,

ils pourront éliminer leurs déficiences et continuer leur existence.

Cela est également valable pour 'ensemble des éléments constituants I'univers, entre lesquels il existe

sans aucun doute, un rapport déterminé.

En principe tout mouvement se réalisant, se fait dans un sens ou I'autre et vise une direction. Il est
constamment en état d’entremise et relie un élément a un autre en allant d’un cété a I'autre. La direction
recherchée dans cette agitation est ce dessein méme qui comblera les lacunes et les désirs de cet
élément mouvant; en atteignant ce stade, il s’arrétera alors. C’est-a-dire qu’il se convertira en un point
fixe par rapport a lui-méme, synonyme d’apaisement. Quand bien méme ce calme et cette immobilité
d’un certain point de vue sont aussi un autre genre de mouvement, poursuivant aussi un destin et un
but.

On ne peut concevoir qu’'un mouvement ne se réalise sans se diriger vers un point précis ou bien sans
tourner son attention dans une direction, n’étant alors guére en relation avec lui et en toute
indépendance. Ou bien qu’une force motrice ayant créé ce mouvement, n’a aucune relation de causalité
avec celui-ci ou la force motrice, bien qu’ayant une relation avec le mouvement, a un rapport tout a fait

accidentel avec « le terme de ce mouvement »?

L’ordre extraordinaire de ce vaste univers, observé dans les activités des causes et de leurs facteurs;



ainsi que les régles générales et inviolables dirigeant le monde de I'existence ne permettent pas que 'on

accepte 'hypothése d’une création accidentelle.

Du point de vue scientifique, la thése de I'apparition, sous l'effet du hasard, d’un élément ne possédant
que 10 particules atomiques, de structure particuliere, ne peut se faire que selon une probabilité sur dix

milliards. Ce ne sont donc la que des présomptions irrationnelles et infondées.

Les réflexions scientifiques et la rationalité de la conscience humaine ne permettront jamais qu’au sein
des changements incessants survenant dans l'univers, la relation entre I'acte, I'acteur et le but de
I'action soit reniée et que, par la méme occasion, le fondement de toutes les théses scientifiques et les

méditations humaines soient endiguées et soustraites.

Idéaux et desseins mondiaux

Le monde de la création forme une immense unité, depuis la plus infime de ses particules jusqu’au plus
gigantesque ensemble de ses masses stationnaires et planetes itinérantes; grace a leurs relations
réciproques réelles. Celle-ci (unité immense) malgré toute son identité, réalités et situations (non
seulement au point de vue de la relativité de lieu), est toujours en transformation et changement; elle a
ainsi créé un mouvement général (selon les theses scientifiques et philosophiques) et vise un but et une
fin vers lequel elle se dirige. En atteignant leur limite commune (toujours d’apreés les opinions
scientifiques et philosophiques), le dessein mentionné remplacera ce mouvement et ce monde

éphémeére et tumultueux se transformera en un univers stable et tranquille.

Notre univers de demain qui est un monde futur prendra le pas sur le monde actuel; sans aucun doute, il
acquerra face au passé une situation paisible et stable. Il compensera les déficiences de 'univers, pour

enfin rendre actives toutes les forces existantes.

Mais cette stabilité et cette perfection sont-elles partielles? Possédera-t-il ces caractéristiques
uniguement par comparaison a I'état actuel du monde? Ou bien atteindra-t-il un équilibre et un calme

interne, de maniére a ce que plus aucune transformation et évolution n’aient lieu dans son sein?

Le mouvement général du monde aboutissant au but désiré pour se transformer en celui-ci et enfin
s’apaiser, semblable aux objectifs et desseins existants actuellement au sein des mouvements partiels,
aboutiront-ils a une certaine tranquillité et stabilité? Bien qu’il était en mouvement et tout affairé a sa
course, quelle que ft la situation. L'on peut également considérer que le monde futur aura une stabilité
et une perfection interne et réelle, de sorte que les changements et les évolutions survenant dans le
monde actuel jouent un réle essentiel dans 'apparition de chacun de ces phénomenes. Ainsi il se trouve
completement sceller et a un instant précis de la destinée, il atteindra le stade primordial; alors, il mettra
fin a son mouvement et laissera un cercle fixe et parfait. Grace aux interprétations intelligibles actuelles,
il est devenu quadridimensionnel. Et les phénoménes se produisant a notre époque, ne I'étaient-ils pas

hier comme demain?



Les propos exposés précédemment, démontrent clairement qu’ils sont le résultat de discussions tres
complexes et condensées: il existe un monde stable et parfait venant a la suite d’'un monde mouvant et
inachevé. Le premier est le dessein serein recherché que s’efforce d’atteindre la caravane de
I'existence. Et viendra un jour ol tous ceux qui ont emprunté cette voie obtiendront le résultat de leurs

efforts, de maniére trés active.

Durant ce parcours, I'étre humain se heurte a cette question et a des dizaines et des centaines d’autres
interrogations. Elles ne sont en réalité que la pénombre d’une série d’inconnues semblant de loin,
certes, enjolivées, mais ne constituant gu’une chaine de discussions étant, pourtant, les sujets de
débats philosophiques les plus complexes et les plus profonds. En effet, les theses ne possédant
aucune assistance perceptive sont certes difficilement assimilables par notre esprit. Depuis que nous
avons ouvert les yeux sur ce monde et 'avons observé, notre regard n’a rencontré que mouvement,
transfert, transformation, évolution et anéantissement. Nous-mémes appartenons a cette caravane et
sommes I'un des passants cheminant sur ce parcours, pour enfin nous éteindre et disparaitre des
mémoires. Malgré tout, selon des théories philosophiques s’appuyant sur des argumentations
indubitables provenant de principes préliminaires logiques et irrévocables; de trés nombreuses questions
ont pu étre résolues. L'une de ces hypothéses est en fait, en rapport avec la Résurrection -dont nous

ont informés les élus de Dieu-.

Intention divine dans la création de l'univers

Comme il a été exposé au début de ce chapitre, I'intention est en relation avec I'acte qui transforme un
mouvement actif en immobilité. Elle est également en rapport avec I'acteur, transformant sa déficience
en perfection. D’apres les argumentations apportées concernant les Attributs du Créateur de I'Univers,
Son Essence Pure n’est autre que la Perfection Absolue, on ne peut Lui découvrir une quelconque

déficience ou nécessité.

En se référant aux deux théses précédentes concernant les Actes divins, 'on peut supposer leur
intention et les prouver comme il 'a été exposés. A propos de I'essence pure, 'on doit cependant
répondre par la négative. Et en d’autres termes: « Quels sont le but et I'intention essentielle de la
création? » Et « Pourquoi Dieu a-t-Il créé un autre étre? » Si I'on doit s’interroger sur la motivation de
cette CEuvre divine et saisir quel est son objectif, on peut alors affirmer que le but de cet univers
imparfait est un univers parfait et perfectionné. Si par contre I'on se demande laguelle de ses
imperfections Dieu désire compenser au moyen de la création, quelle perfection et quel intérét est-ce
gu’ll acquiert dans cette affaire? Ce n’est qu’une fausse question, a laquelle I'on ne peut répondre que
par la négative.

Au point de vue religieux, « 'intention de Dieu, le Trés Haut, dans la création de I'univers est d’accorder

un bienfait a autrui et non a Lui-méme. » Ce qui va dans le méme sens que ce qui vient de précéder.

Pour finir, il suffit de rappeler, comme indiqué lors de I'analyse du terme « intention » (gharaz), que



celle-ci se réalise lorsque I'acte et I'acteur ou 'acte seul possédent une lacune supprimée
intentionnellement. Si une ceuvre, soit une création supposée ne posséde aucune imperfection ne
pouvant étre éliminée (telle I'abstraction rationnelle selon les termes philosophiques), elle ne possédera

certes aucun objectif.

En effet, la philosophie a pu, grace a une analyse plus détaillée, préciser que l'intention de 'acte est en
réalité la perfection de celui-ci et que le but de I'acteur est également sa propre perfection. L’acte est
parfois progressif, mais sa perfection le rejoint en définitive. Alors qu’a d’autres occasions il est soudain
et abstrait de toute matiére et de tout mouvement, dans ce cas I'existence de I'acte est a la fois I'acte

lui-méme, la perfection et le but de ce dernier.

De la méme maniére, I'acteur est de temps a autre imparfait et ce n’est qu’a la suite d’un fait accompli
gu’il peut atteindre la perfection. Parfois il est parfait, dans ce cas, il est alors a la fois 'acteur, le but et
lintention. L’intention du Dieu Universel dans la création de l'univers est Son Essence méme, un point
c’est tout; et I'intention de son ceuvre, qui n’est autre que cet univers imparfait, est en réalité un monde

meilleur et le motif de ce monde meilleur ne sera autre que ce monde meilleur.

Ainsi le dessein de la création d’une créature parfaite donnée sera elle-méme.

Quel besoin Dieu a-t-il d’éprouver I'étre humain?

Question: Si une personne modelant deux cruches ajoute a I'une d’entre elles une anse et a 'autre
deux elle ne pourra jamais critiquer la premiére de n’avoir qu’une seule anse. Et puisqu’elle en est
l'artisane, si ces derniéres disparaissent de son regard, il reste cependant informé de leurs états, il

connait parfaitement leur esquisse, leur couleur et leur forme.

Si un peintre dessine un paysage et qu'il le peint selon son propre go(t, il le connaitra parfaitement et ne
pourra dire que je désire savoir s’il est beau ou non. En effet pour le Créateur, il n’est pas nécessaire

d’enquéter et de faire des recherches minutieuses au sujet de toute chose.

Le principal est cependant de savoir que Dieu a créé toutes les matérialités et spiritualités terrestres et
célestes et qu’ll connait parfaitement I'univers depuis son apparition jusqu’a sa disparition; puisqu’ll en
est Lui-méme I'Artisan. Si deuxiemement Il n’en était pas informé, cela signifierait qu’ll est incapable. Or
Dieu ne peut I'étre et 'Essence divine est exempte de toute incapacité. Par conséquent quelle est la
nécessité pour Lui d’éprouver 'humanité qu’ll a Lui-méme créé et dont Il posséde totalement la

destinée?!

Réponse: il faut savoir que Dieu le Tout Puissant dans son enseignement coranique, expose la création

de deux maniéres:

1- Par la logique sociale, il enseigne en s’adressant a la classe moyenne de la population, dans son

propre langage. D’apres cette logique, le Dieu de la création est I’Autorité Supréme, Il posséde la



Royauté Absolue et la Souveraineté exclusive et tous sont Ses serviteurs. La vie terrestre humaine n’est
en fait que la prémisse de la vie éternelle dans I'autre monde; pour cela, celle-ci doit donc étre conforme
a Sa Volonté et Ses commandements. Alors dans cette seconde naissance (de I'au-dela) 'homme
obtiendra la rétribution de ses actions. De ce point de vue la vie ici-bas est une période d’épreuve ou

'examinateur est Dieu, le Trés Haut. Les versets coraniques I'expriment de la maniére suivante:

2 o 32

« Toute ame golite a la mort et Nous vous éprouvons par le mal et le bien (cause de) trouble » 1

2- Au moyen d’une logique rationnelle pure, d’'un réalisme et d’une vision universelle réaliste; Dieu, la
création du monde ainsi que les événements beaux ou laids ressemblent a un artiste peintre dessinant
et tracant un paysage dans toute sa splendeur, sa laideur, son c6té agréable ou déplaisant. Alors il ne
lui sera plus demandé le pourquoi et le comment de son ceuvre d’art et la question d’épreuve ne sera
plus abordée. Il ne faut cependant pas oublier 'nypothése selon laquelle le réle des étres humains
présents dans cette ceuvre est en fait un choix personnel. C’est-a-dire gu’ils ont été formés de cette
maniére; les ceuvres sont belles ou laides, et le role qu’ils auront a I'avenir dépend directement de leurs

actions présentes.

La création des cieux et de la terre en six jours

Question: La Volonté divine est immédiate et dépouillée de volonté inexistante; ainsi est apparue

I'existence. Peut-on ainsi déclarer que la création des cieux et de la terre est survenue en six jours?

Réponse: Le probleme est certes philosophique et a été étudié et exposé de facon trés précise dans les
recueils philosophiques. Il ne se pose pas uniquement a propos de la création en six jours des cieux et
de la terre; étant donné que tous les phénomeénes du monde visible sont réglés selon I'ordre du
mouvement et 'apparition de toute chose provient d’'un mouvement spécifique. Sa création est
progressive et le fait qu'’il en soit ainsi est contradictoire avec la disparition de I'élément influent 'ayant
incité. Or tous les composants de cet univers ont ce défaut et ceci n’est guére réservé a la création des
cieux en six jours; puisque la Volonté divine — loué soit Son Nom- n’est guére un attribut de Son
Essence, mais un attribut d’action se trouvant hors de Son Essence et séparé du statut de I'acte. Si I'on
dit que Dieu a décidé telle ou telle chose, cela signifie qu’ll a procuré les causes, les moyens permettant
son existence (« un univers de causes étant sous le controle de la loi de la causalité). Par conséquent,
selon la conformité de la Volonté et la décision de la Volonté divine, concernant la soudaineté,
I'existence est soudaine et, sur les points progressifs, est progressive; ce n’est pas du tout une question
redoutable. C’est en effet un attribut assuré par I'acte et non pas par 'Essence, jusqu’a ce qu’un

changement au sein de I'essence devienne nécessaire.

Mais le principal probléme est la relation récente ancienne, soit le rapport variable stable ou encore en



d’autres termes la relation existante entre I'effet temporel et la cause hors du temps; il a été lui traité et
exposé dans les livres philosophiques et de dialectiques; pour obtenir des commentaires plus complets

concernant cette conjecture, il est nécessaire de les consulter.

Ce que nous pouvons cependant exposer ici, c’est des qualificatifs comme progressif, variable, et
temporels comme moindre et immense, ne sont en fait que comparatifs et syllogistiques. On les retrouve
au sein des créatures de ce monde qui proviennent de cette comparaison; tandis que le rapport existant
entre les éléments et Dieu le Tres Haut est immuable et hors de tous ces qualificatifs. Le Saint Coran

I'exprime d’ailleurs dans deux de ces versets:

Ly o 22, Ao

« Et Notre commandement est unique, tel un clin d'ceil »3

D’aprés le premier verset, une action accomplie selon la Volonté divine, est son existence externe et
dans le deuxiéme verset I'existence externe des choses est stable et en dehors de tout espace temporel
par rapport a Dieu; ce qui signifie que les éléments ont entre eux un rapport a la fois temporel, variable

et progressif, alors que leur rapport avec Dieu est immuable, invariable et non progressif.

Croyance au Jour de la Résurrection et son influence

Question: quelle est la portée de croire en la Résurrection sur le comportement et les actions
individuels? Quelle situation sociale humaine et fondamentale peut donc étre réformée grace a elle?
Etant donné que I'on peut se permettre de douter sur le fait que la société humaine est vivante grace a
I'activité de ses membres et que cette derniére provient de I'impression de nécessité existentielle.
L’homme, par son attachement profond a sa longévité et les éléments Iui permettant de I'obtenir,
s’efforce avec entrain et emploie toute sa volonté pour s’activer infatigablement dans I'espoir d’atteindre
le maximum d’intérét dans ce monde. Chaque fois qu’une personne atteint son objectif, elle redouble

ses activités avec une volonté encore plus grande.

Ainsi lorsque 'humanité suit son cours habituel et posséde les conditions pour évoluer, elle ne cesse de
progresser rapidement, de jour en jour et d’heure en heure. Son ardeur et sa vivacité prennent une
apparence encore plus intense et plus récente. Alors que le rappel de la mort et de I'au-dela, et une
réflexion sur la vie éternelle aprés la mort, s’il ne fige pas la volonté personnelle et ne ralentit pas la roue

de I'activité sociale en pleine croissance; n’apportera en tout cas rien au point de vue existentiel et ne lui



insufflera aucun esprit innovateur.

Réponse: |l ne fait aucun doute que les religions célestes ont en partie placé I'organisation de leur
message sur les devoirs & accomplir et la rétribution des actes, eux accomplis (le jour de la rétribution).
L’lslam a quant a Lui répandu lancé son invitation sur trois points essentiels; le troisieme d’entre eux
étant la croyance en la Résurrection. Si quelgu’un doute sur ce fondement, il n’est pas entré dans les
limites de la religion et se trouve en dehors de la communauté musulmane, comme celui qui n’accepte
pas l'unicité et la prophétie. Ceci démontre parfaitement I'importance accordée par I'lslam a une

conviction en la Résurrection — tout comme en l'unicité et la prophétie-

Sachant que le but de 'enseignement et de I'éducation islamique est de régénérer la conscience
spirituelle humaine (de manifester I'étre humain naturel), on peut en déduire que I'lslam veut nous
montrer que le fondement de la Résurrection est 'un des piliers essentiels de ’'hnomme naturel. L’homme
véridique est sans lui, tel un corps sans ame, qui aurait perdu la source de toutes les félicités et vertus

humaines.

Les sciences et les lois islamiques ne sont guére une série d’éléments rudes et sans ames, qui auraient
été rédigées pour la simple occupation des gens et dans I'objectif d’une stricte adoration et imitation.
C’est bien au contraire un ensemble de reglements spirituels et pratiques, constituant un programme
applicable dans la vie quotidienne grace a leur perfection éducative et sociale. lls ont été établis en
fonction des besoins résultant de la création de 'lhumanité. Les versets suivants en sont le meilleur

témoin:

oA o 8 °

1Kid G (S5 151 J gl i FstiaTl 16ial il Gl G

« O vous qui croyez ! Répondez a Dieu et au Prophéte lorsqu'il vous appelle a ce qui donne Ia

vraie vie... »4

P . E.
¢

il o0 518 g0 0 50 0 Gt il i (36

« Dirige tout ton étre vers la religion exclusivement (pour Dieu), telle est la nature que Dieu a

originellement donnée aux hommes... »5

Il n’existe par conséquent aucune différence entre la doctrine islamique et les autres lois civiles
existantes dans les sociétés développées, assurant leurs exigences essentielles et protégeant leurs
ressources vitales. On peut cependant distinguer une différence fondamentale entre le rite divin et les
lois humaines sur difféerents themes. Les lois civiles considerent en effet, uniquement la vie humaine
comme étant programmeée par des regles légales pour une existence purement matérielle. Les articles

de lois suivent la volonté intuitive de la majorité de la population. Alors que la religion céleste reconnait



I'existence humaine comme étant éternelle, et ne s’arrétant point a la mort, puisqu’elle se poursuit dans
l'au-dela. Selon elle, la félicité et le malheur de ce monde dépendent des bonnes ou mauvaises actions

de I'étre humain; elle a ainsi établi une existence programmée sur la réflexion et non sur l'intuition.

Selon le code civil, la volonté de la majorité de la population doit étre mise en application et devenir
article de loi; pour les religions célestes, par contre, les réglements pouvant étre mis en application, sont
ceux étant justes et conformes a un raisonnement équilibré, qu’ils soient en accord ou non avec le désir

de la majorité.

La religion divine indique que ’homme naturel (sans aucun préjugé superstitieux et caprice) est capable
grace a sa compréhension innée, de démontrer la réalité de la Résurrection. Il se découvre alors une
existence éternelle, au cours de laquelle il doit cheminer au moyen de sa faculté de raisonnement; don
particulier de 'humanité. L’étre humain se doit de ne pas oublier un instant les éléments de cette réalité;
et ne pas devenir un matérialiste inconscient de I'Origine et de la Résurrection. Son raisonnement doit
différer de la logique du régne animal; il doit désirer bien d’autres choses que les seuls plaisirs
matériels. Croire au Jour de la Résurrection, a certes, une influence évidente sur les différents

comportements rationnels et spirituels, sociaux et individuels de ’homme réaliste.

Du point de vue intellectuel, ce mode de pensée a un tel effet qu’il se considére lui-méme et tout son
environnement, de maniére réaliste. |l se congoit en tant qu’étre humain vivant pour une durée limitée et
faisant partie des éléments constituants cet univers éphémeére. Lui et les autres éléments du monde de
I'existence représentent conjointement une caravane qui se déplace nuit et jour vers un autre monde
stable et éternel. Cette derniére chemine perpétuellement et trés activement entre « la poussée » des
mains créatrices (cause agente) et « I'attraction » de I'objectif de la création (jour de la Résurrection).
Son influence, du point de vue spirituel, se réalise en transformant son réalisme, sa maniére de penser

et ses sensations intérieures, tout en les limitant de maniére a ce qu’ils s’accordent au but considéré.

Toute personne observant toutes ces requétes et sa dépendance vis-a-vis de tous les éléments d’un
monde existentiel si éphémeére, se considére tel un brin de paille balancé par les flots d’un torrent
tourmenté, emporté par le courant d’un objectif commun. Plus aucune vanité, fierté ou rébellion
ignorante humaine n’effleurera alors son esprit humain et elle ne se laissera plus aller a la débauche,
aux différents désirs et caprices. Elle n’empruntera plus des sentiers supplémentaires a ceux
nécessaires pour cette vie provisoire et ne se rendra plus prisonniere d’activités superflues le rendant,
tel un automate sans décision. Par conséquent, ses contacts quotidiens survenant durant son existence
individuelle et sociale diminuent de maniére trés sensible. Elle ne considére plus inutiles certains de ses
bons offices, nécessitant toutes sortes de sacrifices, parfois méme existentiels ou matériels. Si elle y
laisse la vie, il aura certes perdu cette existence terrestre harassante et provisoire, mais acquerra en
échange la vie éternelle et y recevra la réecompense de ce sacrifice. Elle atteindra ainsi le bonheur et ne
nécessitera plus tous ces scrupules absurdes et trompeurs, pour étre incitée et accepter de faire

quelques sacrifices; tels les matérialistes inconscients de la Résurrection. Il n’est plus indispensable de



lui inculquer que le sacrifice pour la sacro-sainte nation (par des slogans tels que la liberté, la loi et la
patrie) apporte a la fois renommée et immortalité (dans les esprits). Pour eux, il pourra atteindre une
existence éternelle et honorable. Or si I'étre humain disparait réellement avec la mort, la vie et la gloire

ne signifient plus rien d’autre qu’une simple légende.

Les propos tenus dans la question précédente s’éclaircissent ainsi. Il avait été exposé que la conception
de la mort et d’'un monde apres la mort n’6te en aucune fagon I'entrain et les efforts quotidiens. Ceux-ci
proviennent en effet, d’'une impression de nécessité, et ne disparaissent pas avec la connaissance de la
Résurrection. Le comportement des musulmans des premiers temps de I'lslam en est la preuve, ils
suivaient plus scrupuleusement les enseignements islamiques et leur cceur débordait au souvenir de la
Résurrection; leurs efforts (dans tous les domaines) atteignirent pourtant, un niveau surprenant, sans
aucun rapport avec ce qui vint par la suite. Le rappel de la Résurrection prévient tout matérialisme et

lascivité excessifs ainsi que le suicide par idées précongues ou hallucinations.

L’ame humaine existe en réalité constamment avec cette foi en la Résurrection, constituant certes 'un
de ses intéréts spirituels. Elle sait que si elle subit une quelconque injustice ou un malheur, un jour
viendra ou elle sera vengée et que son plein droit lui sera rendu. De méme pour toute bonne action

accomplie, elle recevra un jour ou l'autre, une récompense au moins équivalente.

Son influence dans les actes individuels et sociaux provient du fait que I'étre humain, convaincu de la
Résurrection, sait que ses actes apparents ou secrets sont constamment contrélés et connus de Dieu, le
Sage et 'Omniscient; Il reconnait qu’un jour surviendra ou il devra rendre compte de ses actes. Ceci a
un effet encore plus profond, qu’un millier d’agents secrets ou des services d’information. Ces derniers
ne peuvent certes agir qu’en apparence alors que le Tout Puissant est un Gardien intérieur pour lequel
auquel secret ne reste caché.

1. - Coran, Sourate 21 (Les Prophétes), veret 35.

2. - Coran, Sourate 36 (Ya-Sin), verset 82.

3. - Coran, Sourate 54 (La lune), verset 50.

4. - Coran, Sourate 8 (Le butin), verset 24.

5. - Coran, Sourate 30 (Les romains), verset 30.

Partie 4: Questions et réponses

Partie 4: Questions et réponses1

Egalité entre homme et femme et le rdle des femmes dans les




affaires politiques

Question: Dans la loi islamique, 'homme et la femme sont-ils égaux? La femme peut-elle intervenir en

politique et dans les affaires gouvernementales, a I'égal des hommes?

Réponse: Au tout début de I'lslam, la communauté humaine était partagée concernant la femme: Un
groupe se comportait avec elle, tel qu’un animal domestique. Pour eux, elle ne faisait pas partie de la
société, mais considéraient qu’il était possible de I'utiliser en tant que soumise et servante, pour le
bienfait de cette méme société. L’autre groupe qui était certes plus civilisé se conduisait a son égard
comme on le fait avec un étre inférieur, un enfant ou un esclave, dépendant de son maitre. Ses droits
dépendaient de sa situation et étaient gérés par les hommes. C’est I'lslam qui a pour la premiére de la

femme a la société et a considéré respectable son comportement.

il 5 i e e

z

]

oz
.
=

« ... En vérité, Je ne laisse guére perdre les actes accomplis par quiconque d’entre vous, homme

ou femme, vous étes les un des autres... »?2

En Islam, seul dans trois domaines sociaux, les femmes ne peuvent prendre par: le pouvoir, la justice et
le combat — dans le sens de faire couler le sang-. Parce que — d’apres les concepts religieux- la femme
est un étre sensible et émotif; contrairement a ’'hnomme plus réfléchi. Or ces trois domaines nécessitent
énormément de bons sens et non des sentiments; il ne faut donc pas permettre aux personnes émotives
d’intervenir dans ces affaires totalement rationnelles; de fagon trés naturelle d’ailleurs, elles ne pourront

pas non s’y développer.

Le meilleur témoin de cette réalité est la conjoncture existante dans les pays occidentaux; 'emploi d’'un
enseignement et d’'une éducation identique pour les deux sexes n’a cependant pas permis a un nombre
suffisant de femmes de parvenir a un haut niveau dans ces trois branches d’activités sociales. Dans la
liste des renoms de la justice, de la politique et de 'armée, le rapport femme-homme est infime, on est
bien loin de toute égalité; au contraire de bien d’autres domaines (tels que les soins, la danse, la

musique, le cinéma et la peinture).

La question de I'héritage des femmes

Question: Pourquoi la part d’héritage de la femme est-elle inférieure a celle de 'homme?

Réponse: En somme, I'lslam accorde une part d’héritage a la femme et deux parts a ’homme (comme
on le retrouve dans les traditions), étant donné que les dépenses familiales sont a la charge du sexe
masculin (le mari). Ce décret vient aussi du fait que la femme est plus émotive et 'hnomme plus

rationnel.



Il nous faut tout d’abord exposer la vérité qu’a chaque époque les richesses reviennent a la génération
contemporaine; puis c’est la génération suivante qui vient par la suite remplacer la précédente, les biens
existants doivent alors étre transmis aux héritiers. Globalement les statistiques montrent que les
personnes du sexe féminin et masculin sont en nombre égal. Selon I'lslam la propriété des deux tiers de
la totalité des richesses revient aux hommes et le tiers aux femmes; étant donné que la responsabilité
des frais et des dépenses de la femme revient au mari, la part de celui-ci est partagée en deux parts
égales dans les dépenses —puisqu’elle s’y trouve associée-. Sa part de bien est d’'un tiers et sa part
dans les dépenses est de deux tiers, alors que ’homme n’en posséde qu’un tiers. Ainsi au point de vue
de la propriété, les deux tiers reviennent au bon sens et le tiers a 'émotivité, par contre les deux tiers
des dépenses se font dans un sens affectif alors que le tiers est rationnel. Ceci constitue ainsi le
meilleur et le plus juste des partages et produit un effet profond et salutaire sur le foyer familial. Nous en

reparlerons par la suite, en réponse a une autre question.

L’homme et le droit au divorce

Question: Pourquoi le droit au divorce se trouve-t-il entre les mains du sexe masculin?

Réponse: D’aprés les attestations islamiques, il semble que sur cette question c’est encore la rationalité
de 'lhomme et I'émotivité de la femme qui interviennent. Cependant il existe des solutions législatives
islamiques permettant aux femmes de demander le divorce. Ainsi elle peut lors du contrat de mariage
restreindre la liberté d’action de son mari ou obtenir la permission pour opter pour le divorce (dans le

contrat de mariage) en cas de différends.

L'indépendance économique de la femme

Question: La femme peut-elle devenir indépendante dans les domaines économique et financier?

Réponse: En Islam, la femme est entieérement libre dans les affaires économiques et financiéres la

concernant.

L’homme et la polygamie

Question: Pourquoi 'hnomme peut-il choisir plusieurs épouses?

Réponse: Certes, ce n'est pas I'lslam qui a institué la polygamie, Il n’a fait que permettre a un homme
de se marier plusieurs fois, en limitant le nombre de femmes a quatre. Et ceci uniquement dans la
mesure, ou le mari est capable de se comporter avec elles en toute égalité et équité. Ce précepte
nécessite en réalité des conditions précises, c’est-a-dire gu’il ne crée pas un déséquilibre social par un
nombre faible de femmes pouvant se marier et un excés d’homme célibataire, provoquant ainsi des
désordres. D’autre part concernant le sexe masculin, il faut que ’'hnomme soit capable de pourvoir aux

dépenses de ses femmes et enfants a sa charge, tout en respectant I'obligation d’une équité parfaite.



Seul un nombre infime de personnes peuvent ainsi, en faire la démarche. D’autre part, la nature
féminine et les nombreux incidents pouvant survenir pour le sexe masculin font que le nombre de

femmes pouvant se marier est généralement supérieur a celui des hommes.

Si I'on prend pour base une année donnée, comparons un nombre égal de filles et garcons nés durant
celle-ci. Durant la seizieme année de leur existence, le nombre de filles pouvant se marier est sept fois
supérieur & celui des garcons pouvant en étant capables. A vingt ans, le rapport est de onze filles pour
cing garcons et a vingt-cing ans qui est 'age moyen du mariage, ce rapport est de seize filles pour dix
garcons. Si I'on suppose le nombre d’hommes polygames comme constituant le cinquiéme des
mariages, le nombre d’hommes monogames représenterait huit pour cent tandis que vingt pour cent
d’hommes mariés auraient quatre femmes. A trente ans le nombre des mariages polygames a trois

femmes constituera vingt pour cent des mariages.

Il faut également tenir compte du fait que la femme a une longévité supérieure a ’'homme, dans toutes
les sociétés humaines, le nombre de veuves est toujours supérieur a celui des veufs. Le nombre de
déces dans le sexe masculin est également nettement supérieur; les lourdes pertes causées par les

guerres et les différentes luttes en sont un parfait exemple.

L’opposition féminine a la polygamie n’est guére en réalité, fondée sur un instinct naturel; les hommes
prenant une deuxieme, troisieme ou quatrieme femme, ne les prennent pas par la force et les femmes
acceptant d’étre la deuxieme, troisieme ou quatriéme épouse ne sont guére descendues du ciel, mais
bien des femmes tout a fait ordinaires. Cette coutume existe depuis des centaines et des milliers
d’années dans de nombreuses nations et populations. Une dépravation des instincts n’en pas était la

cause, et les femmes n’en ont pas ressenti un manque affectif.

L'infaillibilité de la religion islamique

Question: Acceptez-vous le fait que I'lslam n’a guere pu appréhender le passage du temps et rester

une religion conforme aux exigences temporelles et locales?

Réponse: Ces propos ressemblent plus a de I'idéalisme qu’a une opinion philosophique. Le temps et le
lieu n'ont pas changé pour provoquer une transformation des regles sociales et humaines. Ses nuits et
ses jours sont toujours les mémes, la terre, 'espace, etc., sont les mémes qu'’il y a des milliers
d’années. Seul le mode de vie des étres humains a évolué avec les progrés, 'accroissement et la
modification de ses exigences. Grace a ses propres prodiges, la force active humaine a trouvé I'audace
de désirer toutes sortes de jouissances et de confort; que ne pouvaient méme pas imaginer les plus
grands souverains d’hier. De nos jours, méme les plus pauvres peuvent se le permettre des choses que

n’osaient espérer les aristocrates d’autant.

Cette évolution d’esprit dans la société se produit également pour tout individu suite aux différentes

péripéties survenant durant son existence. Une personne infortunée sans moyens, ne pense qu’a son



ventre et comment le nourrir, elle oublie toutes les autres choses. Lorsque son pain quotidien est
assuré, elle commence a penser a son habillement et lorsque cela est réglé, elle cherche a se procurer
un logement et a former une famille, puis vient le tour des enfants, de I'expansion et 'accroissement des

richesses, des rites de toutes sortes, des convenances et des jouissances.

De nos jours, les regles sociales soutiennent la volonté de la majorité des individus de cette société -
gue ce soit ou non réellement approprié- et rendent stérile I'opinion de la minorité, méme bien fondée.
En Islam, la méthode de déduction est totalement différente, Il 1égifére en se basant sur ’lhomme naturel
(selon le Saint Coran la conscience innée humaine). En d’autres termes, Il prend en considération la
constitution existentielle de ’hnomme et ses facultés toutes particuliéres -tout en respectant les besoins
gue ces derniéres nécessitent-; c’est en fonction de celles—ci qu’ll a établi les lois concernées. L’lslam
désire par conséquent garantir I'intérét réel de la société au moyen des lois en question; que ce soit ou
non en accord avec la volonté de la majorité. Ces derniéres ont été nommées législation révélée
(chari'at) et selon Lui elles ne peuvent étre transformées ou remplacées. S’appuyant sur la création
naturelle humaine, elle ne peut étre changée; tant que ’homme est humain, ses besoins naturels restent
les mémes. L’Islam posséde cependant en dehors de cette législation révélée immuable, des régles
pouvant étre modifiées; elles concernent les transformations survenant au cours de I'existence, sous
I'effet de I'évolution de la civilisation. La relation entre ces lois et les préceptes |égislatifs islamiques est
semblable a la relation existante entre les lois pouvant étre établies par 'assemblée nationale et la

constitution.

L’Islam a donné la direction religieuse au Vali (autorité religieuse) dans le domaine des régles de la
Iégislation révélée; concernant la nécessaire conformité de leur intérét temporel et mises en application
par 'approbation du conseil décisif concernant leur opportunité. Ces réglements sont valables tant que
leur bien-fondé est requis; lorsqu’au contraire ils perdent tout intérét, ils sont abrogés. Par contre les

regles de la législation révélée, elles sont inabrogeables.

Selon ces propos, on peut distinguer deux sortes de réglementations en Islam: I'une d’entre elles est
immuable, soutenue par la nature humaine inchangeable. Elle est nommée législation révélée (chari'at).
La deuxieme elle, est modifiable et s’appuie sur I'intérét temporel, elle peut étre modifiée en fonction de
I'évolution des circonstances. L’étre humain a ainsi de fagon tout a fait naturelle toujours eu besoin de
se déplacer d’'un endroit a un autre; autrefois il le faisait a pied, a dos d’ane ou a cheval, n’exigeant alors
pas de réglementations tres poussées. Mais a notre époque, suite aux progres des moyens de
transport, des voies terrestres, maritimes, souterraines et aériennes; des réglementations tres précises
sont nécessaires. Par conséquent, le fait que certains prétendent que I'lslam n’a guére tenu compte de

I'écoulement du temps est bien évidemment erroné.

Le seul point pouvant étre encore critiqué ici, concerne I'éventualité de précepte laissant deviner qu'’il
n’est pas conforme a l'intérét réel de cette période, mais il faut que cela soit prouver ou s’enquérir du

bien-fondé de cette décision. Cette discussion est beaucoup plus étendue que ce que nous y avons pu



développer ici.

L'Islam est une religion innée

Question: Pensez-vous que la plupart des préceptes islamiques établis il y a 1400 ans sont conformes

aux exigences temporelles et locales et doivent-ils étre modifiés?

Réponse: Suite aux propos précédents, il devient évident que la base des préceptes Iégislatifs révélés
(chari'at) islamiques s’appuie sur la nature innée et la création toute particuliére de I’étre humain. Et non

pas d’aprés la volonté majoritaire des individus. Dieu a ainsi déclaré a ce propos:

ot o -

lt 1A ool ¥ o) Gl Sl S alt o1t S50 i s 3l 55 sl

« Dirige tout ton étre vers la religion exclusivement (pour Dieu), telle est la nature que Dieu a

originellement donnée aux hommes... »3
La sacro-sainte Zeinab possédait-elle le statut d’héritiére de l'autorité spirituelle?

Question: Etes-vous d’accord sur le fait que la sacro-sainte Zeinab4 avait le statut d’héritiere? Et si
c’est le cas en plus de toutes les autres responsabilités dont elle était chargée; cela ne prouve-t-il pas

gu’en Islam, la femme peut agir cote a cote avec les hommes, si elle en a bien sdr le mérite?

Réponse: Aucun document n’existe a ce sujet et en Islam il n’existe aucun titre d’héritier (Vali'ahdi). Si
vous voulez parler de successeur, selon des documents irrévocables, le successeur du troisieme Imam
(Imam Hussein) est le quatrieme Imam (Imam Sadjad) (paix soit sur eux) et non pas sa respectable

sceur, la sacro-sainte Zeinab.

En effet, d’aprés les traditions il est narré que la sacro-sainte Zeinab a agi dans le mouvement de
I'lmam Hussein -qui s’était levé face au pouvoir despotique de Yazid et contre la tyrannie de la dynastie
Bani Omayyeh a agi conformément aux recommandations de son frére, le prince des martyrs. Elle y
accepta de lourdes responsabilités et démontra une capacité extraordinaire dans 'accomplissement de
son devoir, a la fois au point de vue de la connaissance pratique et religieuse. En principe en Islam, la
valeur humaine est basée sur la connaissance et la vertu (culte religieux a la fois au niveau individuel et
social). Dans les autres types de sociétés ce sont d’autres criteres qui sont importants, par exemple, la
richesse, la noblesse, la tribu, la nationalité, la dignité familiale et 'exercice d’une responsabilité
gouvernementale, judiciaire ou d’un titre militaire. Alors que ceux-ci nont en réalité, aucune valeur et
avantage pour qu’ils puissent s’en glorifier et se considérer au-dessus des autres. En Islam aucun
avantage ne doit devenir un critére d’influence dans les décisions autoritaires. Par conséquent, une
dame musulmane peut dans les prérogatives religieuses, progresser de la méme maniere que les

hommes et si 'occasion s’en présente, de devancer tous les hommes. A 'exception de trois domaines



d’activités (gouvernemental, judiciaire et expédition militaire), elle peut participer a toutes les fonctions

sociales. Dieu déclare a ce propos:

o2 o

(& o Se (GKT )
. Le plus noble d’entre vous, auprés de Dieu, est le plus pieux d’entre vous... »5

2 2o~ R g0 -

sl ¥ Gyl & shlag il s gt U 6

« Sont-ils égaux, ceux qui savent et ceux qui ne savent pas? »6

Le mariage et la cellule familiale

Question: Quel est le point de vue de I'lslam concernant le mariage et la constitution d’un foyer familial?

Réponse: Un exposé tres complet, sur le sujet et les regles de références basées sur différents
documents, n’est guére possible dans cet article. Mais les explications que nous pouvons offrir ici de
maniére succincte et générale sont les suivantes: L’lslam considére le mariage comme étant I'un des
principaux facteurs précurseurs et protecteurs de la société humaine. En d’autres termes la création a
pourvu le genre humain d’un systéme génital féminin ou masculin et d’une attirance réciproque; afin que
de leur rapprochement naisse une progéniture qui leur est commune. Tous deux sont associés dans la
conception, et grace a une affection intense envers leur postérité; ils en prennent soin a la fois durant la
grossesse et aprés 'accouchement. Puis ils se chargent de son éducation et jour aprés jour, sous I'effet
des sacrifices, souffrances, mais aussi des joies et des plaisirs provenant de cette tache, leur amour
pour leur enfant ne cesse d’augmenter. Plus leurs sentiments sont intenses, plus leurs efforts pour
I'éduquer le sont aussi. En échange le nouveau-né lui aussi s’attache de plus en plus a ses parents et
son affection grandissante devient perdurable. C’est ainsi que prennent forme la cellule familiale puis la

parenté, la cité et enfin la nation.

D’autre part il ne fait aucun doute que pour préserver la société et la protéger de toute dissolution, il est
nécessaire que cette attirance instinctive pour le sexe opposé soit limitée. Il faut que ’homme ne
surpasse pas le nombre de ses femmes Iégitimes et que la femme ne multiplie pas le nombre de maris
légitimes. De cette fagon le pere de I'enfant sera reconnu (puisque c’est la femme qui assure la
grossesse, c’est elle qui en est la mére). Or tant que les jeunes gens pourront assouvir leurs désirs
instinctifs de maniére illégitime, ils n’accepteront jamais de prendre la responsabilité de former une
famille et de se soumettre a tous ces tracas et difficultés. Les parents et leur progéniture ne seront
jamais certains de leur véritable filialité, d’ou un affaiblissement des liens affectifs au sein de la famille.
L’adultére est sans aucun doute un comportement créant en plus de ses préjudices sanitaires, sociaux

et moraux; une généalogie faussée ou absente et une croissance des trahisons — engendrées par toute



cette corruption-. L’amour familial s’en trouve anéanti, comme nous le voyons dans les pays ou les
rapports sexuels sont totalement libres. Cette évolution des moeurs menace sans aucun doute I'avenir

de '’humanité.

Il'y a déja plusieurs dizaines d’années dans un magazine j’ai lu qu’en Amérique, suite a ces rapports
illégitimes, une moyenne de trois cents milles enfants sont nés de pere inconnu. Quelle sera donc la
situation dans cent ans? L’Islam Lui interdit toute relation en dehors du mariage, les dépenses et la
pension alimentaire de I'enfant restent a la charge du pére, qui est le tuteur de sa progéniture. De méme
le mariage entre les proches parents est interdit, comme la mére, les tantes paternelles et maternelles,
la soceur, la niéce. De méme que la belle fille, la belle-mére, la fille de I'épouse (aprés que I'union ait été
consommeée), la belle-sceur tant que la sceur est vivante, ainsi que toute femme mariée ou sceur de lait.
Pour la femme, il en est de méme et cette réglementation se trouve en toutes lettres dans le Saint Coran
(Sourate les femmes) ainsi que dans les traditions rapportées du Saint Prophéte et des Imams (que la

paix soit sur eux).

L'lslam et le probléme du divorce

Question: Comment I'lslam percoit-il le divorce?

Réponse: Le divorce est certes une |égislation islamique qui met fin a une affliction interminable, en
'absence de toute tolérance et de compatibilité entre les deux conjoints. Cette loi est tellement pondérée
gu’elle a été adoptée peu a peu par la plupart les gouvernements non islamiques, nous en avons parlé
précédemment de maniére trés succincte. Selon I'lslam le divorce est une nécessité, il n’est pas

indispensable d’apporter d’autres renseignements et commentaires supplémentaires dans cet exposé.

La femme et le droit de choisir son époux

Question: La femme a-t-elle le droit de choisir elle-méme son futur conjoint?

Réponse: En Islam, la femme est entierement libre de choisir son époux.

Dépendance des enfants envers le pére de famille

Question: En cas de divorce, auquel des deux conjoints sera éventuellement confiée la garde des

enfants?

Réponse: La femme divorcée a le droit de garder ses enfants jusqu’a 'age de sept ans, leur pension
alimentaire durant cette période étant a la charge du pere. Concernant les dossiers judiciaires, il faut

s’en remettre au jurisconsulte.



Déclarations de I'lmam ‘Ali (a.s.)

Question: Acceptez-vous que les propos de I'lmam ‘Alf (a.s.) ci-aprés « Eduquez vos enfants pour le
futur » signifient que les lois islamiques doivent se modifier pour se conformer aux diverses conditions

temporelles et situations?

Réponse: Cette tradition figurant dans Nahdju |-Balaghah et rapportée de I'lmam ‘Ali (a.s.) signifie que
I'éducation de I'enfant ne doit pas se baser sur les moeurs et coutumes du de I'époque qui, en réalité, ne
permettent pas a 'hnumanité d’évoluer. Si celui qui a I'habitude de voyager a pied ou a dos d’ane ou de
cheval ne se contente que de ¢a, il ne lui viendra jamais a I'idée d’inventer et d’utiliser une voiture,

d’aplanir la chaussée et de la goudronner.

Ces propos, dans leur sens, ne signifient pas du tout qu’on doit chercher a river nos enfants aux régles
de la Loi révélée (immuable). Car sinon il faut la supprimer, d’autant plus que le Saint Prophéte ainsi
gue les Imams ont tous formellement déclaré qu’en cas de contradiction entre la tradition et le Saint
Coran, il faut rejeter la premiére et ne pas I'accepter. Il est donc nécessaire, avant de I'accepter, de

confronter toute tradition au Coran.

Les prescriptions et les préceptes de la Loi révélée ne peuvent

étre modifiés que par la volonté divine

Question: Pourquoi les guides spirituels (Awliya) dans les affaires religieuses, a toujours retardé la

révision des lois islamiques pour les conformer aux conditions temporelles et spatiales?

Réponse: |l nest pas du ressort des guides spirituels de modifier la Loi divine, leur devoir se résume a
déduire les questions religieuses du Livre de Dieu et de la Sainte Tradition (Sunnah). Leur fonction
ressemble a celle du légiste qui déduit les dispositions juridiques a partir de la Loi fondamentale du
pays. Il n’est pas de son ressort d’en modifier un seul article.

Concernant la Loi révélée, on peut facilement comprendre que les saints de Dieu voire le Saint Prophéete
— qui est le transmetteur de cette Loi — et les Imams qui lui ont succédé, en tant que gardiens et
instructeurs de la Loi, n’ont aucun pouvoir de décision vis-a-vis d’elle. En réalité ce genre de
questionnement et de critique correspond aux méthodes de réflexion des sociologues occidentaux. Pour
eux, les Prophétes législateurs sont des hommes de génie et des intellectuels sociologues qui, s’étant
soulevés dans l'intérét de leur structure sociale, ont invité le peuple a la droiture. Ayant établi une Loi qui
répondait aux exigences de I'époque, ils ont usé de leur intelligence pour émettre différentes théories
gu’ils ont inculquées aux populations, en se désignant comme des envoyés de Dieu, chargés de
transmettre la révélation divine, les paroles de Dieu, la Loi révélée ou encore la Religion céleste. La

source de leurs pensées integres, ils 'ont appelée Gabriel ou Ange de la révélation.



Il ne fait pas de doute que selon cette opinion, les préceptes établis par les religions célestes et la
législation islamique doivent étre rédigés en accord avec les circonstances du moment. Les reproches

mentionnés dans plus de 33 questions sur le sujet arrivent bien a propos.

Mais ces théoriciens se sont trompés de chemin, car au lieu de s’intéresser aux messages des
Prophétes, ils se sont mis a juger et émettre des hypotheses erronées. Si, en effet, les livres divins et le
récit de la vie des Prophétes ne sont pas exempts d’ambiguité, le Saint Coran, Livre céleste de la
religion islamique, lui, dénonce ce mode de pensée et le dénigre totalement. Il en de méme en ce qui

concerne I'historique de la vie du Saint Prophéte (a.s.s.), ses propos authentiques et ses descendants.

Nous ne désirons pas, a travers ceci, prendre parti de la religion musulmane et défendre sa cause.
Quiconque a acquis une connaissance, ne fut-ce que sommaire, du Saint Coran et des propos des
Infaillibles, ceux du Saint Prophéte en particulier, se rendra compte qu’ils réfutent totalement ce genre

de théorie.

Le Saint Coran déclare d’ailleurs expressément que le Saint Prophéte (a.s.s.) n’a aucune autorité et

liberté d’action en religion, il n’en est que le Messager. 7

Dans un autre de ses versets, le Saint Coran affirme que la religion divine n’est pas le produit de la

pensée humaine, mais une série de préceptes et de lois révélées par Dieu, a travers son Messager.8

Face a ceux qui prétendent que le Saint Coran est 'ceuvre du Saint Prophéte et qu'’il n’a rien a voir avec
Dieu, il (le Saint Coran) déclare formellement qu’il est réellement la Parole de Dieu et non celle d’un étre

humain. Son contenu n’est absolument pas le fruit de la réflexion ou de I'esprit humain.9

Ailleurs Il déclare, de maniere aussi catégorique qu’avant, que la révélation céleste et prophétique prend
fin avec le Prophéte de I'lslam; les préceptes coraniques demeurent valides et immuables jusqu’a la fin

du monde. 10

Suivant ce qui précéde, toute personne ayant constaté que certaines regles islamiques ne sont pas
compatibles avec la vie actuelle ne doit pas imputer ces défauts au principe de la légitimité de I'lslam,
désignant les préceptes et la Loi d’éternels. Au contraire il agit de maniére a trouver une solution qui

permet de les améliorer.

L’lslam et les lois modernes

Question: Ne pensez-vous pas que I'erreur commise par les jeunes diplomés musulmans qui se
détournent de la religion est due aux lois arriérées, ne pouvant se conformer au monde d’aujourd’hui a

la fois industriel et scientifique?

Réponse: |l serait préférable de donner des exemples de lois islamiques caduques au lieu de contester
sans point de litige. Le débat suivrait alors un cours plus argumenté. L’lslam ne posséde aucune regle



obsolete, par contre les musulmans en proie en retard de réglementation sont plutét nombreux ! Les
religions célestes, en particulier la religion musulmane, débattent de I'existence éternelle et de
immortalité de 'homme, aussi bien que de la relation entre le monde phénoménal et la métaphysique.
De nos jours, quel rapport existe-t-il entre ce genre de discussions et la science ou I'industrie? Les
objets d’études scientifiques étant, a 'heure actuelle, uniguement matériels. L’industrie, elle aussi, se
limite actuellement a la réalisation de différents projets. lls n’ont donc absolument pas le droit d’exprimer
leur accord ou désaccord sur la métaphysique.

L’erreur des jeunes dipldomés musulmans, tournant le dos a la religion, n’est pas a rejeter sur les
préceptes religieux; 'homme se détourne en effet, non seulement de la religion, mais élimine de la
méme fagon tout avis de conscience ou tout genre d’humanité. Il est courant de voir chez les jeunes
ayant poursuivi des études, de mauvais traits de caractére tels que le mensonge, la perfidie, la flatterie,
limpudeur et la débauche. Ceci démontre parfaitement que ceux-ci sont pour la plupart opposés a tout

ce qui est pureté, véracité et droiture; pas seulement a la religion.

Notre société possede également de nombreux jeunes faisant des études supérieures et ayant un
comportement sain et louable; ceux—ci sont parfaitement initiés aux connaissances spirituelles et a cette
législation, dites si dépassées ! lls y sont attentifs et les pratiquent, puisque I'lslam n’est guére
incompatible avec leur travail scientifique ou industriel. lls n’en ressentent jamais de peine ou de
désagrément dans leur existence quotidienne. L’aversion qu’éprouvent certains jeunes dipléomés
musulmans vis-a-vis de la religion est due aux méthodes éducatives culturelles employées et aux
délégués aux affaires culturelles sans aucune sollicitude et irresponsables. Ceci n’a rien a voir avec les

prescriptions religieuses, les qualités humaines et les regles morales.

L’'indécence de la débauche et des mauvaises actions

Question: Pourquoi dans les actes de débauche, ou hommes et femmes sont associés a parts égales,
la femme est-elle la plus réprimandée? Si vous convenait sur le fait que ’'homme est un étre supérieur,
il faut qu’il soit, par la méme occasion, plus capable de controler ses actes. S’il n’en est pas le cas,

n’est-ce pas lui qui doit en étre blamé?

Réponse: En Islam, ce genre d’instruction n’existe absolument pas.

Parole illégitime

Question: || est rapporté que le Saint Prophéte Mohammad (a.s.s.) a recommandeé: si vous acceptez
guelgu’un en tant que pupille, comportez-vous avec lui comme avec votre propre enfant. Ces
déclarations sont-elles oui ou non correctes? Si c’est juste, pourquoi le Prophéte désira-t-il alors se

marier avec la femme divorcée de son fils adoptif?

Réponse: Ces paroles ne proviennent nullement du Saint Prophéte. Elles ne sont que des calomnies



provenant des ennemis de I'lslam et surtout des chrétiens (en Occident). Le but de son mariage avec
'ex-femme de son fils adoptif était justement d’annuler cette coutume déshonorable et ainsi de
I'annoncer aux croyants. A 'époque dans la plupart des pays, le prét d’un enfant d’une famille & une
autre et les transactions familiales étaient monnaie courante. Dans la sourate « les coalisés » (33), des

versets en parlent.

L’age n’est guére un critére dans le mariage

Question: Pourquoi le Prophéte Mohammad (a.s.s.) qui était un maitre d’éducation imminent pour
’humanité, a-t-il pris pour épouse une fillette d’environ neuf ans (« Aicha); alors qu’il avait déja un age

avancé? Son comportement ne devait-il pas étre un modéle pour le reste de 'lhumanité?

Réponse: Sile mariage d’une jeune femme avec un vieillard pose un probleme, cela vient uniquement
du fait que les contacts charnels ne sont guére plaisants pour celle-ci ou bien qu’en raison de la
différence d’age, elle devienne veuve bien avant 'age. Il faut savoir que ces deux critéres ne sont pas
les seuls a prendre en compte dans le mariage; ils ne posent d’ailleurs aucun inconvénient et il n’est
guere indispensable de les interdire, puisqu’il existe bien d’autres raisons beaucoup plus importantes
que celles-ci. Dans ces conditions il est possible que ce type de mariage soit parfois préférable.

Il y a déja de nombreuses années, alors que Monsieur Eisenhower était Président de I’Amérique; dans
plusieurs magazines a grand tirage, il avait été demandé aux jeunes filles: « Avec qui désirez-vous vous
marier? » La majorité avait alors nommé Monsieur Eisenhower, ce dernier n’était pourtant ni jeune, ni
beau. Si'on étudie plus ou moins 'existence du Saint Prophete et les conditions de son mariage, I'on
devient assuré qu’il n’était pas un homme débauché. Ces décisions étaient toujours rationnelles et non
pas émotionnelles. S’il avait agi de la sorte, c’était pour en émettre I'autorisation. Ce mariage eut
d’ailleurs un effet trés favorable dans le développement de la religion islamique.

Légitimité du mariage temporaire en Islam

Question: Que pensez-vous du contrat de mariage provisoire (¢ighé) auquel sont opposés les
musulmans sunnites? Dans quel but existe-t-il? Ne pensez-vous pas qu'’il est contraire aux droits
humains et que dans ces conditions la femme (si vous I'acceptez en tant qu’étre humain) devient un

objet que peut facilement se procurer le sexe masculin?

Réponse: La légitimité du mariage provisoire a été fixée dans le verset 24 de la Sourate « les

femmes ». Les musulmans chiites ne prétent pas attention au désaccord des musulmans sunnites sur le
sujet puisqu’il a été établi par le Saint Coran et que tout au long de I'existence du Prophéte de I'lslam, il
était courant; de méme que lors du premier et une partie du deuxiéme califat. Ce n’est qu’aprés un
certain temps que le deuxiéme calife I'interdit. Or seul le Saint Coran peut abroger un de ses décrets; le
pouvoir islamique n’a absolument pas le droit d’émettre une quelconque opinion concernant la législation

révélée.



Comme il I'a été exposé précédemment, selon I'lslam, la légitimité du mariage provisoire est indubitable.
La philosophie des préceptes concernant le divorce, démontre parfaitement que le mariage peut étre
provisoire. Il N’y a aucune raison pour l'interdire, lorsqu’il est établi de maniére a ce qu’il n’ait aucune

conséquence néfaste.

La derniére de vos questions est certes exagérée et rapide, puisque la femme I'accepte de son plein
gré; les intentions que vous avez émises pour ’homme peuvent également I'étre par les femmes. Si
c’est en guise de compagnie, si c’est par contentement, si c’est pour enfanter ou tout autre profit de
I'existence, il est véridique pour les deux — homme et femmes-. Il N’y a donc aucune raison de supposer

que I'un des deux contractants comme a été abusé par 'autre.

Si I'on analyse trés attentivement 'ensemble du monde de '’humanité, 'on remarquera que les contacts
charnels ne peuvent se limiter au mariage permanent et on ne peut pas considérer tous les autres
interdits, puisqu’il arrive dans certains cas que les premiers ne suffisent pas a assouvir les instincts

naturels.

Aucun gouvernement officiel des pays développés ou semi-développés n’a pu empécher ses relations
provisoires; dans toutes les grandes villes, il existe des centres déclarés ou secrets, spécialisés pour ce
genre de rapports. Toute religion désirant ainsi limiter les contacts charnels dans le mariage et
empécher I'adultére est obligé d’intégrer dans ses préceptes, le mariage provisoire sous des conditions
bien précises, afin d’éliminer toutes les débauches causées par I'adultére et apporter une réponse

convenable face aux exigences des sens.

Dans des propos rapportés de 'Emir des croyants (I'lmam ‘Ali, premier imam chiite [pl]), il est dit: « Si le
deuxieme calife n’interdisait pas le mariage provisoire, seuls les égarés sur le chemin de la perdition
accompliraient 'adultére. » Considérer ces préceptes comme contraire a ’humanité est une grande

erreur.

Nous n’entendons pas bien sir par le terme droit humain, les lois existantes durant I'antiquité et
préislamiques. Par exemple les lois de la Rome antique ou autres; ou les femmes étaient traitées
comme des animaux ou des prisonniéres. Non ici nous parlons des lois occidentales, le monde humain
signifie le monde occidental et la société humaine, la société occidentale, comme les dénommaient de
nombreux gouvernements précédents. Mais il s’agit de savoir a présent ce qu’ont mis en place ces trés
respectables personnes, pour remédier a ces relations hors mariage, les fréquentations publiques et leur
mixité; au lieu de ces préceptes soient-disant contraires aux droits humains ! Que se passe-t-il donc
entre les hommes et les femmes, les filles et les garcons dans les pays civilisés en avant-premiéere?
Comment sont assumées les déficiences des mariages permanents? Que relatent donc régulierement

ces surprenantes statistiques publiées a ce sujet?



Les défaillances des musulmans n’ont aucun rapport avec

'lslam lui-méme

Question: Les Occidentaux sont convaincus que I'lslam est une religion faite uniquement pour les gens
candides, paysans, bédouins et qui n‘ont pas évolué avec la société moderne actuelle. Vous pouvez
d’ailleurs remarquer qu’aucun pays musulman ne fait partie des pays dits développés et que I'lslam n’a
guére progressé dans les pays modernes11. Quelle en est la raison? Pensez-vous gu'il est possible de
modifier ou d’expliquer les lois islamiques de maniére a ce qu’elles deviennent acceptables pour les

personnes instruites et les rendre conformes aux connaissances actuelles?

Réponse: |l ne fait aucun doute gu’aucun des pays islamiques ne fait partie des pays développés, mais
il s’agit en réalité de voir lequel d’entre eux applique la législation islamique. Avant que ceux-ci ne soient
nommeés islamiques, quel bénéfice obtiennent-ils au nom de I'lslam? En effet certains musulmans de
ces pays ne pratiquent les actes de dévotions — tels que la priére, le jelne et le pélerinage- que par
habitude. Quelles régles individuelles, sociales, pénales ou judiciaires islamiques ont-ils conservées?

Dans ce cas n’est-il pas ridicule de rejeter la décadence des pays islamiques sur 'lslam lui-méme?

Il se peut que certains déclarent que si I'lslam était une religion progressiste et que sa législation avait la
capacité de réformer et de diriger une société, elle aurait pu s’y faire sa propre place et ne serait pas

tombée en désuétude !

Mais on peut se poser aussi cette interrogation, a savoir, 'absence de tout progrés au sein de la société
signifie la défaillance des lois islamiques, pourquoi le systeme démocratique moderne occidental, venu
dans ces pays depuis plus d’un demi-siécle, n’a pas pu s’y faire une place et n’a eu aucun effet sur leur
évolution? Il n’a pu qu’influencer leurs apparences. Pourquoi les orientaux ne peuvent bénéficier du
modernisme de la maniére que les occidentaux? On peut se demander comment ce systeme (nommé)
humaniste (démocratie) qui était en fait le berceau de 'numanité (Occident); n’a-t-il pu étouffer aprés
toutes ces années le murmure lancé par le mouvement communiste? Alors qu'il s’était fait une place si
grande dans le cceur des peuples gu'’il coulait librement dans leurs artéres. Or, en moins d’'un demi-
siecle, la situation devint telle que le régime communiste put s’accaparer la moitié de la population du
globe terrestre, jusqu’au coeur de 'Europe et de '’Amérique. Chaque jour il s’empara d’une nouvelle
contrée jusqu’alors entre les mains de ces hommes modernes (occidentaux). Peut-on ainsi en déduire
que les systemes législatifs communistes modernes ou les lois démocratiques sont décadents et

proviennent de Bédouins?

Ce retard n’est en tout état de cause non seulement le lot des pays islamiques, puisque bien d’autres
pays asiatiques et africains ont subi le méme sort alors qu’ils possédaient en leur sein une diversité de
religion allant de la religion brahmane et bouddhique jusqu’au christianisme et I'lslam. En fait le seul
péché de ces deux continents pleins de richesses est qu’ils se trouvent face a I'Occident et font I'objet

de leur convoitise. Tant qu’ils seront les réserves de matiéres premiéres souterraines ou a ciel ouvert



des industries occidentales, le marché des productions démesurées de leurs usines et leur fourniront
des esclaves entiérement soumis, I’'Occident aura besoin d’eux. Leurs nations ne feront jamais partie
des pays modernes et développés; et leurs peuples musulmans ou non, ne seront jamais attachés a
leurs responsables. Nous I'avons d’ailleurs expérimenté de nombreuses fois, un jour c’est sous le nom
de la « colonisation », un autre jour d’« acquisition » ou de « marché commun » ou encore d’aide

financiére » qu’ils cherchent a nous exploiter.

Concernant la deuxieme partie de votre question, il faut savoir que comme nous I'avons déja expliqué,
les connaissances islamiques (M’aaref islami) garanties par le Livre et la sunna stipulent précisément
gue ceux-ci ne sont guére modifiables. L’Islam est la religion de la vérité, elle ne nécessite nullement
I'acceptation de la classe intellectuelle, mais c’est cette derniére qui a besoin d’une vision juste et

réaliste sur cette religion. Dieu lui-méme ordonne dans un de Ses versets:
oL 30 3 PR w S e
(el G il G 35 [ cpall S s1STY

« Nulle contrainte en religion ! Le bon chemin s'est distingué de I'égarement... » 12

Il faut également noter qu’il aurait été préférable de citer des exemples capables de prouver que I'lslam
est opposé a la science, afin que vos paroles semblent plus probantes et ne pas s’en arréter la.

Tous sont égaux vis-a-vis de la loi et de la justice

Question: Etes-vous d’accord que le Prophéte Mohammad (a.s.s.) et I'lmam Al (pl) ont tous deux
signalé que le mérite de tout étre humain dépend de ses actes et comportements et non de son
ascendance, de sa famille ou de sa vie privée? Pourquoi les musulmans chiites considerent-ils par
conséquent, comme meilleur et plus intégres leurs descendants (de la famille du Prophéte), quel que

soit leur génération?

Réponse: Selon I'lslam, tous les hommes sont égaux face a la loi et la justice; de ce point de vue, il
n’existe aucune différence entre le roi et le mendiant, le riche et le pauvre, le puissant et le faible, la
femme et ’homme, le noir et le blanc, et méme entre le Prophéte et I'lmam — tous deux infaillibles- et le
reste des gens. Personne ne peut se permettre de mettre son emprise sur quelqu’un ou de lui 6ter sa
liberté légitime, quelle que soit son exceptionnalité ou ses privileges. L’origine de ce respect tout
particulier pour les seyyeds (titre donné aux descendants du Prophéte) a pour fondement principal un
verset coranique ou Dieu commande au Prophéte de recommander aux gens de lier un contrat de

cordialité avec ses proches:

ol AL J1 Al ale it



« ... Dis: “Je ne vous demande aucune récompense pour cela; si ce n'est de l'affection envers

mes proches” » 13

Les croyants firent ce pacte avec ses descendants, mais le mystére de ce verset ne s’éclaircit qu’aprés
le décés du Saint Prophéte (a.s.s.). Ce qui advint par la suite ne s’est pourtant jamais reproduit au cours
de I'histoire, suite au déces d’un guide religieux. Durant de nombreux siécles les seyyeds ne furent
jamais en sécurité, ils furent massacrés, égorgés et leurs tétes portées de ville en ville en guise de
trophées. On les enterrait vivants, les emmurait en groupe dans des lieux cachés, les torturait dans de
sombres cachots ou bien les empoisonnait. Aprés tous ces siécles obscurs d’oppression, le chiisme prit
peu a peu de 'ampleur et devint une école doctrinale plus ou moins indépendante. Ses adeptes, en
réaction a ce désastreux passé, s’efforcérent de manifester tout leur respect aux descendants du
Prophéte.

Philosophie de l'interdit sur la viande de porc dans la religion

musulmane

Question: Pourquoi consommer de la viande de porc est interdite en Islam?

Réponse: La viande de porc n’est pas uniguement interdite en Islam puisque d’aprés les Evangiles, la
Thora elle était également interdite dans les religions célestes précédentes (I'lslam). Parmi les raisons
connues pour la restriction de cette viande, ses méfaits sanitaires et I'ingestion d'immondices de cet

animal sont cités.

Philosophie de l'interdiction des boissons alcooliques en Islam

Question: Pour quelles raisons les boissons alcoolisées sont-elles interdites en Islam?

Réponse: Le principe éducatif islamique est fondé sur la rationalité, car elle représente a elle seule la
valeur de 'humanité — par rapport aux animaux-. Or les boissons alcooliques atteignent bien
évidemment cette rationalité et par la méme occasion tous les objectifs éducatifs existants dans la

religion.

De nombreux crimes, usurpations, infractions a la loi et dépravations, résultent de cette consommation
ou y participent tout au moins. Sans oublier tous les déces, sa nocivité sur la santé physique et
psychologique et ses conséquences génétiques survenant quotidiennement dans le monde entier. La
majorité de ces problémes ont pour cause principale ces boissons alcoolisées, on ne peut donc se

permettre de les tolérer:

3828 8 co o

oAl I § 6 LA i e D, A Lol Sl S G317 2l 6



o0 7 % - & ° o ., ors P 0. 9 o - 9 .. ° .0 s s L0 2o, . o % PR PR
Jat 1 a3Call oy /Js;c,;r%_\im;j el ol g 2Caaiddly 851081 (G pan o o Uapalt _s.u L)

L soes o 30%

Os¢ile il

« O les croyants ! Le vin, le jeu de hasard, les pierres dressées et les fléches de divination ne
sont qu’abominations, ceuvre du Diable. Ecartez-vous-en, peut-étre réussirez-vous. Satan ne
veut qu’interposer l'inimitié et la haine entre vous par le vin et le jeu de hasard et vous détourner

de l'invocation de Dieu et de la priére. Allez-vous donc y mettre fin? » 14

Relations licites et illicites entre femmes et hommes

Question: Quel est le point de vue de I'lslam concernant 'amour et les liaisons intimes entre hommes et

femmes?

Réponse: En Islam, toutes relations amoureuses — que ce soit des contacts charnels ou leurs
préliminaires- sont interdites et illicites en dehors du mariage (comme il I'a déja été précisé
précédemment). En principe le motif d’'un interdit dans la religion islamique n’est ni la suppression d’une
liberté pour une catégorie sociale précise, ni I'apport d’'une inopportunité quelconque ou l'usurpation d’un
droit afin de permettre a deux partenaires d’accomplir de leur propre volonté et sans géner les autres, ce
gue bon leur semble. Mais c’est bien la perpétuation des fondements de la société, la reconnaissance
de la paternité et des véritables héritiers qui sont essentiels. L’lslam ne considére par conséquent
aucune différence entre les divers types d’adultéres; tous doivent étre interdits, et la pédérastie en

faisant entre autres partie.

Immuabilité des prescriptions islamiques

Question: Etes-vous oui ou non persuadé que d’une maniére générale, les lois islamiques peuvent étre
transformées et remplacées? Si c’est le cas, les responsables religieux doivent-ils étre les précurseurs
de ces modifications ou bien est-ce aprés que des changements soient survenus dans la société qu’ils

doivent les mettre a jour?

Réponse: Comme nous I'avons déja exposé, la législation révélée (préceptes immuables de Dieu) n’est
guére modifiable. Les chefs religieux n'ont regu aucune autorité a ce sujet; ni pour précéder toute
évolution ni pour la suivre ou les mettre en accord avec certains faits de maniere provisoire ou définitive.

Dieu le Trés Haut a d’ailleurs ordonné au Saint Prophéte (a.s.s.):

Sl 3 i) 5855 ol S0 DG L1

z s cog, o2 B

Vypead Gle &1 23 ¥ 5 A1 Sl sUATH Gl YUESY 1)



« Et si Nous ne tavions pas raffermi, tu aurais bien failli tincliner quelque peu vers eux. Alors,
Nous taurions certes fait golter le double (supplice) de la vie et le double (supplice) de la mort;

et ensuite tu n'aurais pas trouvé de secoureur contre Nous. » 15

Validité des prescriptions religieuses basées sur le Saint Coran

et la sunna

Question: Adhérez-vous personnellement a tous les préceptes et rites islamiques — sans aucune

interrogation et discussion-?

Réponse: Les coutumes et les maeurs qui ont vu le jour au sein de la communauté musulmane n’ont
aucune valeur si elles ne sont pas certifiees par le Livre et la tradition. Mais les régles de la législation
révélée, formellement attestées par le Livre et la sunna doivent elles, étre obligatoirement acceptées. Il
est illicite de les enfreindre.

Explication d’'une déclaration de I'lmam ‘Ali (pl)

Question: L'Imam ‘Ali (pl) a déclaré: « ne soyez pas musulmans a cause de vos péres et meres,
mais parce que vous avez foi en cette religion. Et acceptez ce que votre intelligence vous laisse
appréhender ». Ne pensez-vous pas que dans ces conditions, les musulmans sont libres et ont le droit
d’accepter ce qu'ils désirent des préceptes islamiques? lls peuvent aussi laisser de cété ce qu'ils ne

peuvent comprendre rationnellement?

Réponse: les paroles de 'Emir des croyants (pl) veillent a rappeler que conformément aux
connaissances religieuses, il est nécessaire d’atteindre la foi par la méthode rationnelle et non par des
régles pratiques devant étre accomplies. Toute sélection des préceptes a appliquer n’a par conséquent

aucune signification.

Ce choix n’est pas seulement illégitime concernant les prescriptions islamiques, il 'est également pour
toutes les autres lois d’ordre social. Il n’aboutira qu’a anéantir et disloquer les communautés organisées.
Dans les pays ou le gouvernement est démocratique, on ne peut par exemple, laisser libre les
aristocrates de ne pas se plier aux articles de lois étant en désaccord avec leurs convictions et qu’une
catégorie de la population mettent de cété la loi sur les imp6ts. Qu’un autre groupe rejette les lois
commerciales, les lois juridiques, ou encore les régles d’ordre public. Une telle situation n’apporterait
que le désordre et la dissolution de cette société. Chacun se doit, en acceptant le régime démocratique
et les élections d’un représentant au pouvoir exécutif, de se soumettre a tous les articles de la législation

sans en éliminer aucun.

Dans la religion islamique, c’est la méme chose, toute personne ayant accepté en toute rationalité les

connaissances doctrinales islamiques et ayant approuvé la véracité de la Prophétie croit que les



préceptes révélés par le Propheéte de I'lslam proviennent de Dieu. Elle est alors, convaincue que Dieu ne
se trompe jamais dans ces prescriptions et ne désire que préserver l'intérét de ses créatures. Celui qui a
une telle foi certifie la justesse de chacune de ces lois islamiques et considére qu’elles ne peuvent étre

éliminées. Méme s’il ne trouve pas toujours de raison et d’explications en ce qui les concerne. Mettre de

cOté certains de ces préceptes et en accepter certains autres, n’a donc aucune signification.

La religion islamique est la Religion divine

Question: En tenant compte de la question précédente, ne pensez-vous pas chaque étre humain a la
liberté de choisir la religion qu’il désire? Et que les musulmans doivent respecter toutes les autres

religions?

Réponse: La véracité d’une religion provient d’une série de convictions a propos de la création de
I'Univers et de 'humanité. Ainsi qu’'un ensemble de devoirs permettant une adaptation de I'existence
humaine avec ses croyances. Ce n’est donc pas une affaire de formalité, permettant de dire gu’elle est
une alternative dans les mains de ’hnomme et qu’il peut choisir la religion qu’il désire. Au contraire, c’est
une vérité a laquelle se soumet I'étre humain et sa conscience et qu’ils doivent suivre par nécessité. De
la méme fagcon que: « nous nous servons de la lumiére solaire » est une réalité face a laquelle 'homme
libre n’a jamais la possibilité d’émettre une opinion différente puisqu’il est obligé d’accepter cette vérité
flagrante et de fixer les bases de son existence en fonction de celle-ci. En réalité si une religion
confessait: » tout étre humain est libre de choisir la religion qu’il désire", elle avouerait en fait qu’elle

n’est gu’un simple protocole vide de toute vraisemblable et sans fondement.

Dieu, Le Tout-Puissant ordonne a ce propos:
At it de Gt )

« Certes, pour Dieu la religion est I'lslam... » 16

P4 Cor 0 -~
s e -

O B0 G 85471 3 535 e Qi T8 G w301 232 4 555

« Et quiconque désire une religion autre que I'lslam, il ne lui sera point agrée... » 17

L’Islam considére comme respectables trois religions parmi toutes celles qui existent: le christianisme, le
judaisme et le magianisme (ou religion zoroastrienne). Ce respect signifie qu’il est permis a leurs
adeptes de les pratiquer et non pas qu’elles sont justes (comme le démontrent parfaitement les versets

coraniques).



Le croissant n’est pas un embléme islamique

Question: Pourquoi le croissant représente-t-il I'lslam?

Réponse: L’Islam ne possede pas d’embleme dénommé « croissant », mais « le croissant de lune et les
étoiles » ont été employés face au crucifix des chrétiens durant les croisades, afin de distinguer les
musulmans de leurs adversaires chrétiens. Ainsi ils sont devenus d’'usage courant dans les pays
islamiques et aujourd’hui encore, la plupart des drapeaux de ces pays comportent des étoiles et/ou un

croissant de lune.

La Lune est un signe divin

Question: Quel est votre point de vue concernant les voyages sur la lune?

Réponse: L’Islam n’a pas émis d’opinion précise concernant de telles expéditions, que ce soit sur la
lune ou d’autres planéetes. Mais le Saint Coran en parle en tant que signes divins prouvant Son Unicité

par leur précision extraordinaire. Il déclare également qu’elles ont été assujetties pour ’lhomme.

Statut de la langue arabe en Islam

Question: Pourquoi la langue arabe est-elle devenue I'une des intermédiaires de foi et de croyance
dans la religion islamique? Et pourquoi a-t-il été dit que le Saint Coran, la priére ou tout autre acte de

dévotion doivent étre lus ou récités en arabe?

Réponse: Etant donné que le Saint Coran est un miracle du point de vue terminologique (comme il est
aussi au point de vue de la signification), il est nécessaire de préserver sa tournure arabe. La priére
guant a elle, doit rester en arabe, puisqu’il faut réciter certains versets de Coran dans ses différents
rak'ats (séquences de la priére). D’autre part les différents documents, versets et traditions sont tous en
arabe, et c’est bien la I'un des principaux motifs de I'attention toute particuliere des musulmans pour la

langue arabe.

Les bassesses juives dans le monde entier

Question: Certains musulmans sont persuadés que les juifs ne pourront jamais posséder de pays
indépendant. Israél est pourtant devenu en trés peu de temps I'un des pays les plus développés de
I'Orient, démontrant bien que cette théorie n’était pas du tout fondée. Pensez-vous qu'’il est possible que
de nombreuses traditions, tout comme ce point de vue factice, proviennent de l'influence de certaines
politiques antérieures? Par celles-ci; certains ont-ils voulu garder les peuples de la région dans

I'ignorance, la discorde et I'animosité?

Réponse: En effet, une petite partie de la Palestine constitue un port maritime et une base militaire pour



les grandes puissances telles que I'Angleterre, la France et ’Amérique; sur cette terre gouverne un
pouvoir nommé Israél, qui n’est en réalité qu’un pseudo-gouvernement mis en place par celles—ci.
Durant cette courte période, elles ont donc veillé a employer tous leurs moyens pour le renforcer et
I'équiper le mieux possible. Par la méme occasion, elles n’ont pas permis aux pays islamiques de s’unir
ensemble contre eux (comme I'on parfaitement éclairé les divers événements survenus durant toutes

ces années).

Cette opinion absurde (selon laquelle le gouvernement juif est indépendant et moderne malgré les
traditions islamiques, annongant que le peuple juif ne possédera jamais de pays indépendant) provient
de certaines manipulations politiques cherchant a conserver les populations de la région dans
I'ignorance et I'animosité et les garder pessimistes vis-a-vis de la sainte religion islamique. Ce jugement
ne vient pas des traditions, mais du Saint Coran. Or ce qui est annoncé dans le Saint Coran n’est par

une simple théorie, mais doit étre considéré comme une vérité prédite.

Dieu le Trés Haut, cite tout d’abord les abus et les crimes des juifs, ainsi que leurs trahisons, leurs
complots, le viol de leurs engagements vis-a-vis de I'lslam et des musulmans. Puis Il conseille aux
musulmans de s’exprimer d’une seule voix, de conserver les préceptes islamiques et de ne pas

s’engager affectivement avec les étrangers et de ne pas leur obéir. Il ordonne ainsi:

. o% 5%
L ~ul &

ple gl Ga iy 152G Gulill e Jin o) G Ji 3 1586 G o 2130 (e M
u.si\-/a'-’-”yls\g IJ-AAE LmJJJ.dAJm;LLJ:;l;J.LLM ‘u.”;_)l.ll.luJJASJ lylgrz_‘.td_]_,.,,f’n

« Ou quiils se trouvent, ils sont frappés d'avilissement, a moins d’un secours providentiel de Dieu
ou d’'un pacte conclu avec les hommes. Ills ont encouru la colére de Dieu, et les voila frappés de
malheur, pour n'avoir pas cru aux signes divins, et assassiné injustement les Prophétes, et aussi

pour avoir désobéi et transgressé » 18

Dans un autre verset, Il déclare, en relation avec les gens et Dieu:

@ o g9 Lo o8& oo . o 8 £

A 5] ke B (Ko 150 a5 1 s 25T i 1 T s Ll 5 paall 1siati F 15T Cill G G

« O les cro yants ! Ne prenez pas pour alliés les Juifs et les Chrétiens; ils sont alliés les uns des
autres. Et celui d’entre vous qui les prend pour alliés devient un des leurs. Dieu ne guide certes

pas les gens injustes » 19

Il ordonne aussi:

g}/a///g ;//,



« Aujourd’hui, ceux qui ont mécru désespérent (de vous détourner) de votre religion; ne les

craignez donc pas et craignez-moi... »20

Comme vous pouvez le remarquer, Dieu a promis aux musulmans le développement de I'lslam et
I'échec des juifs. Il ordonne de préserver les préceptes islamiques et une convergence de discours, mais
non des pays qui n‘ont d’islamiques que le nom. Les versets coraniques démontrent que le monde de
I'lslam risque d’étre confronté aux étrangers et de faire un pacte d’amitié avec eux, puis qu’il leur
devienne dévoué. Dans ce cas le pacte de Dieu sera révolu et il perdra la souveraineté et la puissance,

alors sa dignité et son hégémonie reviendront a d’autres.

Concernant le fait qu'il est possible que certaines traditions soient fausses et inventées, les savants
religieux le savent parfaitement et pour prouver cela, nous n’avons guere besoin de documents pour le
prouver. |l est évident qu’au début de I'lslam, un certain nombre d’hypocrites et de juifs se vétaient
comme les musulmans pour falsifier et répandre ces fausses traditions. C’est pourquoi les savants
religieux ne prennent pas les traditions telles quelles, mais déterminent tout d’abord les documents
dignes de confiance par des expertises avant de les accepter, comme I'avait prédit d’ailleurs le Saint

Prophéte:

« Aprés moi, beaucoup de choses seront rapportées de ma part, ce qui est conforme au Coran,

acceptez-le; alors que ce qui lui est contraire, rejetez-le »21

1. - En 1383 de I'hégire, des scientifiques iraniens résidant & New York (Amérique) ont remis un certain nombre de
questions portant sur différents domaines islamiques, a I'érudit professeur Tabatabai, auxquelles il a répondu littéralement
a I'époque.

Nous sommes heureux de pouvoir les publier ici, afin que ceux qui le désirent puissent s’en servir dans leurs divers travaux
de recherche et leurs investigations islamiques. (note de I'éditeur)

2. - Coran, Sourate 3 (La famille d’Imran), verset 195.

3. - Coran, Sourate 30 (Les romains), verset 30.

4. - La sainte Zeinab est la fille de 'lmam ‘Al (premier Im am chiite) et sceur de I'lmam Hassan et Hussein (paix soit sur
eux). Elle fut témoin du périple de Karbala ou son frére 'lmam Hussein et ses compagnons furent sauvagement
massacrés. (note du traducteur)

5. - Coran, Sourate 49 (Les appartements), verset 13.

6. — Coran, Sourate 39 (Les groupes), verset 9.

7. - Coran, Sourate 5 (La table servie), versets 92 et 99.

8. — Coran, Sourate 69 (Celle qui montre la vérité), versets 40-43.
9. - Coran, Sourate 74 (Le revétu d’'un manteau), verset 25.

10. - Coran, Sourate 33 (Les coalisés), verset 40.

11. - Certes la situation mondiale actuelle a bien changé depuis, mais il semble intéressant de lire la réponse apportée par

Allamah Tabéatabai. (Note du traducteur)

12. — Coran, Sourate 2 (La vache), verset 256.

13. - Coran, Sourate 42 (La consultation), verset 23.

14. - Coran, Sourate 5 (La table servie), versets 90-91.

15. - Coran, Sourate 17 (Le voyage nocturne), versets 74-75.
16. - Coran, Sourate 3 (La famille d’Imran), verset 19.

17. - Idem, verset 85.



18. — Coran, Sourate 3 (La famille d’lmran), verset 112.
19. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 51.
20. - Idem, verset 3.

21. - Ensemble des déclarations dans les commentaires du Coran, Vol 1, p13.

—_

Partie 5: La Métempsycose et la restitution des

ames

Qu’est-ce que le mérite?

Question: |l y a déja plus de vingt ans dans la ville de Tabriz, lors d’une discussion a propos de la
prédestination, la résignation et la détermine du destin de ’homme, un de nos amis s’exprima ainsi:
I'étre humain vient au monde et le quitte quatre-vingts ou cent fois. Mais non pas sous forme de corps,
de plante ou d’animal, mais sous forme humaine afin que sa destinée soit déterminée en fonction de
son dossier précédent. Il n’aurait guére été juste d’apporter ’homme soudainement sur le globe terrestre
et de lui faire subir tous ces maux et ces peines. L’homme n’a commis qu’une seule faute (en se
rapportant au récit d’Adam) et il a été transféré sur la terre. Il est décédé et y est revenu a nouveau afin
que 'on se comporte avec lui en fonction de ses actes précédents, et ainsi de suite quatre-vingts ou
cent fois. Chaque fois il aura une nouvelle situation: ignorant, savant, juge ou jugé, malade, sain, laid ou
beau... Ainsi aprés avoir parcouru différentes étapes et épreuves diverses, il atteint le statut qu’il mérite

véritablement.

Selon ce principe, comme le précise le Saint Coran, personne ne pourra alors critiquer le registre de ses
actes le jour de la résurrection. S’il en allait différemment, il aurait été trés injuste que I'un soit Prophéte

et 'autre Chamr1 ou I'un juste et 'autre assassin, etc.

Ceci n’est en fait qu’un résumé de la premiére question posée par cette personne, concernant la

réincarnation.

Sa deuxiéme interrogation est la suivante: « Adam » n’était pas un étre humain ordinaire, mais un étre
total incluant tous les humains. Ou si I'on peut dire, tous les individus du premier jusqu’au dernier,
accompagnaient Adam, telle une grappe de raisin constituée d’'un grand nombre de raisins. Cependant
nous avons désobéi et avons tous été rejetés du Paradis. Si Adam était un individu unique, quel était
donc le péché des autres de devoir vivre sur terre? D’autre part dans le Saint Coran, Dieu déclare:

« Nous avons passé un pacte avec tous les étres humains et tous les Prophétes »; par conséquent tous

les hommes ont été créés en méme temps qu’Adam.

Le Troisieme de ses propos recoupe en fait la premiére de ses questions, a savoir si la mort et la vie ne



surviennent gu’une seule fois, la majorité des gens ne méritent ni le Paradis ni 'Enfer, puisqu’ils sont
pour la plupart dans une limite intermédiaire. Leurs actes bons et mauvais s’équivalent, ils ne feront
donc ni partie des Gens du Paradis, ni de ceux de I'Enfer. Le Saint Coran divise lui, les humains en
deux catégories, les bienheureux et les damnés. Si les humains naissent quatre-vingts ou cent fois, ils
commettront de nombreuses actions; et comme ils auront eu des conditions semblables et suffisamment
de temps pour ceuvrer dans un sens ou dans 'autre, ils mériteront alors soit le Paradis ou I'Enfer, en

toute équité. Nous vous demandons de bien vouloir nous éclaircir plus amplement sur le sujet.

Réponse: Votre lettre m’est bien parvenue, elle nécessite certes beaucoup de commentaires, mais
faute de temps et étant donné que la maladie ne me permet pas de travailler beaucoup, je ne fais que
répondre de fagcon générale a ces questions. Si jamais il reste encore des points obscurs, faites-les-moi

connaitre au fur et @ mesure afin que si Dieu le veut, nous puissions les résoudre.

La question de la restitution des ames suite a leur détachement du corps physiquement terrestre est
célebre sous le nom de « réincarnation ». Ceux qui y croient sont principalement « idolatres »; ils sont
persuadés que si 'lhomme se purifie durant I'existence, de tout attachement matériel, s’anéantit en dieu
et devient I'un d’entre eux (dieux). Sinon, s'il est un homme de bien, son ame ayant quitté son corps,
appartient a un autre corps ayant une existence agréable et prospére. La rétribution de ses actes est
justement le genre de bienfaits qu’il aura dans son deuxiéme physique; ainsi de suite du deuxieme au
troisieme corps, du troisieme au quatrieme, etc. L’existence de I'ame dans un corps résulte en fait, des

actions ayant été accomplies dans le (corps) précédent.

Si au contraire c’est un individu rebelle et fautif, son ame -aprés détachement physique-, pénétrera un
autre corps humain et obtiendra la rétribution de ses fautes dans ce dernier, et ainsi de suite du
deuxiéme au troisiéme, etc. Cette conjecture (d’ appartenance de I'ame d’un corps a un autre et de la
rétribution des actes précédents dans un corps subséquent) peut se poursuivre perpétuellement pour
'ame... lls ne croient donc pas au Jour de la Résurrection et renient le jugement dernier. |l faut d’ailleurs
gu’il en soit ainsi puisque les exigences essentielles de 'dme — selon la métempsycose- sont la
rétribution des actes par de nouvelles conditions d’existence dans un autre corps. Il ne reste ainsi plus

aucune place pour une rétribution le jour de la résurrection.

Ces propos nécessitent d’autre part de reconnaitre la perpétuité de 'univers de 'numanité et d’étre
persuadé que le monde de I'existence est infini. Selon eux, il arrive que ’ame humaine chute d’état et
appartienne peu a peu a un corps animal, puis végétal ou solide. Votre ami a cependant limité les corps
physiques réincarnés a quatre-vingts ou cent; il croit également en la Résurrection et 'appartenance
d’'une ame a un autre corps physique, pour se procurer « un mérite », non une récompense ou un
chatiment des actes accomplis. Il n’est guére convaincu qu'il existe pour le genre humain un
commencement historique ou si I'on peut dire un « pére distinct », mais a foi dans le Saint Coran. Ces
propos sont complétement vains; premiérement il n’existe aucune preuve que le retour a I'existence est

de quatre-vingts ou cent fois. Le Saint Coran, contenant de trés nombreux versets concernant la vie



terrestre, les actions des hommes et leurs rétributions, ne parle absolument pas de réincarnation
multiple, au nombre de quatre-vingts ou cent fois. Bien au contraire Il déclare que la vie terrestre est

unique:

° o 8af 22 g8 i 43

Ssan i 4l VS-HA.!V-'VS-‘-&A-JV-'[;'S G Glse

o S0l LRSI

l r.us 9 4.].”.' K] JASJ dJS
« ... Alors que vous étiez mort, Il vous a donné la vie. Puis Il vous fera mourir ensuite Il vous fera

revivre, puis vers Lui vous serez rameneés »?2

. TR ,//o /a Ty x/

chjﬁgragmyuuﬁu lmb

« lIs diront: “Seigneur, Tu nous as fait mourir deux fois et redonné la vie deux fois: nous

reconnaissons certes nos péchés. Y at-il un moyen den sortir?” »3

Ces paroles sont rapportées par les gens de la Géhenne, elles prouvent gu’il existe une mort pour ce

monde et une seconde pour le purgatoire.

Contrairement a ce que votre ami a proposé, si la question de la prédestination et du libre arbitre n’a
guere été résolue, ce n'est pas aprés quatre-vingts ou cent naissances que la destinée de 'lhumanité
sera déterminée. Supposons gu’une personne étant venue cent fois au monde a commis dans n’importe
quelle situation un meurtre; si nous sommes convaincus de la prédestination, sa faute ne peut étre alors
prouveée. Le fait de revenir cent fois dans ce monde ne démontre nullement un délit, la punition de cette
personne est encore une fois une injustice. Mais si nous croyons en la liberté d’action de I'étre humain,
comme nous le percevons par notre inspiration intellectuelle; une personne mature et raisonnée
accomplissant un acte immoral de sa propre volonté en devient responsable et coupable. Une seule fois
suffit pour prouver un forfait, le commettre quatre-vingts ou cent fois dans diverses conditions n’est
guére nécessaire. Il suffit que tout acte se réalise durant une premiére existence (pour étre pris en

compte), et 'annexion de vies postérieures est tout a fait inutile.

Le fait de dire: » s’il n’y avait qu’une seule existence, il semblerait que ce soit une injustice »; est tout a
fait absurde puisqu’un acte commis par choix est une infraction responsable qui doit étre punie. S’il n’est
pas jugé en tant qu’infraction; méme accompli quatre-vingts ou cent fois, il ne deviendra jamais un délit

et n’aura aucune expiation.

Cette autre phrase: « Dieu a ordonné la création d’'un Prophéte et de Chamr, si Chamr est chatié cela
est une énorme injustice » est également une erreur. Dieu a créé Chamr comme toute personne
ordinaire, mais ce dernier a choisi de devenir « Chamr le tyran ». Sa création n’est pas injuste, le fait

gu’il soit devenu un oppresseur le concerne et non Dieu.

« Si l'existence terrestre ne survenait qu’une seule fois, se révolteraient le jour du Jugement ceux qui



sont insatisfaits de leur vie » est une déclaration tout a fait inexacte, étant donné qu’étre mécontent de
son propre sort est en lui-méme une faute. Bien entendu personne ne désire que le voile couvrant ses
erreurs soit levé le jour du Jugement. Tout ce que Dieu a offert est un don et un bienfait; ce qu’ll n’a pas
donné, Il en a plein pouvoir. Nous n’avons aucune réclamation a faire au Dieu de la Création et nous

n’avons pas recu de documents officiels certifiant qu’ll nous donne tout ce que nous désirons.

De méme que les propos suivants sont encore une énorme erreur: « Si 'on n’avait qu’une seule
existence, les gens se trouveraient en plus de deux groupes le Jour de la Résurrection, car la plupart de
leurs actes, bons ou mauvais, s’équivalent. lls ne font par conséquent ni partie des gens du Paradis ni
ceux de I'Enfer; ce qui est catégoriquement contraire au Coran. » |l semblerait que son intention est
d’expliquer qu’étant donné que la plupart des gens ne se trouvent pas dans des conditions équivalentes;
'on ne peut considérer comme condamnable toute personne commettant une faute et celle
accomplissant une bonne action, de bienfaisance. Par conséquent la majorité des individus ne sont ni
vertueux, ni malfaisants, ni désignés de bienheureux ou de damnés, en réalité ils appartiennent a un

troisiéme groupe qui n’existe pas.

Cette personne a certes, complétement négligé que selon le jugement rationnel, pour qu’un acte soit
considéré obéissance ou péché, il doit posséder les conditions suivantes: maturité, intelligence,
résolution et libre arbitre. Si un délit est commis pour la premiere fois dans de telles conditions, il doit
étre rétribué; toute autre modalité possible n’est gueére elles, prise en compte. C’est la méthode de
jugement rationnel que suivent d’ailleurs les personnes réfléchies tout au long de leur existence, quelles
que soient leurs situations. Dans la législation islamique, ces conditions sont solvables, et le Saint Coran
considére bonne ou mauvaise, toute action dés qu’elle est accomplie et non pas a la condition d’étre
commise quatre-vingts ou cent fois. Les versets parlant du repentir ne concernent également que les
péchés commis pour la premiére fois, de méme que les préceptes divins utiles malgré toutes ces
conditions. Les plus clairs d’entre eux sont certes ceux qui parlent des chatiments fixés par Dieu. Les
péchés étant chatiés en Islam, tels que le meurtre puni par la loi du talion ou par le fouet, n’auraient
ainsi plus aucune signification si ce n’était pas lors du premier délit. Est-il possible qu’un acte devienne
immédiatement un délit et le décret divin lui soit appliqué, alors que dans I'au-dela son manquement

n'est pas démontré et son décret annulé?

Aprés cette discussion, il devient évident qu’il n’est nullement nécessaire que la majorité des étres
humains appartienne au troisieme groupe, ni damnés ni bienheureux, lors de leur premiére existence,
méme si I'on suppose qu’il existe un groupe de personne, dont les bonnes et les mauvaises actions
s’équivalent, non enregistré parmi les gens du Paradis ou de 'Enfer; leur foi est alors prise en compte
dans le cas contraire, ils font partie des damnés de la Géhenne (comme désigne le Saint Coran les
athées d’éternels habitants de 'Enfer dans de nombreux versets):

Z
0873 X 240 -

T A YO T A DAL A Y L -
QM%@HJ@A‘JIMYLUMYJWLL°\5$"§'~'/J‘~‘IO'1'!L°§'J"‘!



« Il sait ce qui est devant eux et ce qui derriére eux. Et lls n'intercédent quen faveur de ceux qull
a agréés [tout en étant] pénétrés de Sa crainte. »4

Au sujet de I'assignation des humains, le Saint Coran les partage en deux groupes en fonction de leur

destinée: les bienheureux du Paradis et les damnés de 'Enfer:

,ur S 158 f 4 uml WE

Al 3 feads 5l BTy

« Ceux qui sont damnés... et quant aux bienheureux... »5

Concernant les comptes et la situation le jour du Jugement, Il les divise en trois groupes: les
bienfaisants ayant une croyance acceptable, leurs opposés et enfin un groupe de déshérités, dont la foi
n’a guére totalement été prouvée. Ces derniers doivent répondre de leurs actes et rendre des comptes;

leur affaire revient en fin a Dieu pour décider de leur sort:

og, & LN U ]

rle Ssty Gl paiad Gf il 52Y 3200 Hs5aTs

« Et d'autres sont laissés dans l'attente de la décision de Dieu, soit qu’ll les punisse, soit qu’ll leur

pardonne... »6

D’autre part, le Saint Coran partage les félicités, en gens de la droite (achab Myménah) et devanciers

(sdbéqin), pour désigner au total trois catégories:

AT B

£
o %o = %0 _ o

EAA PN EAFA A (I PR

TR TR

« Alors vous serez mis en trois catégories: les gens de la droite (et) que sont les gens de la
droite? Et les gens de la gauche (et) que sont les gens de la gauche? Et les premiers (a suivre



les ordres de Dieu sur terre) sont les premiers (dans l'au-dela). Ce sont ceux-la les plus
rapprochés (de Dieu) »7

Ce que cette personne explique concernant le Prophéte Adam est inexact, puisque nous ne nous
servons guére des récits de la Thora, des Evangiles ou de tout autre conte ancien, mais de celui
provenant du Saint Coran. Celui-ci le présente comme étant une personne humaine a part entiere — le

pére de 'lhumanité-:

225,

2laiy S Y ogle &l %g}@gﬁgéglgwﬁge;ﬁﬁggrr% Hedil ulll Ll G

« O les gens ! Craignez votre Seigneur Qui vous a créés d'une seule dme et a créé de celle-ci son

conjoint. Et par eux deux a disséminé (sur la terre) beaucoup d’hommes et de femmes... »8

Le Saint Coran est en langue « arabe claire » -c’est-a-dire explicative-, aussi il faut interroger les gens
comprenant 'arabe ce que signifie « une seule ame (nafsin vahedatin) » vis-a-vis de « de nombreux
hommes et femmes (redjélan kathiran wa nessdan) ». |l s’agit donc d’un seul étre humain, pére de
toute 'humanité et de sa conjointe, mére de toute ’humanité ou bien c’est dans un sens général
déterminé gu’a apporté le Saint Coran. D’autres versets coraniques, concernant la création d’Adam,

vont « ailleurs dans le méme sens.

Deuxiemement, dire que « tous les hommes étaient avec Adam, tous ont ainsi péché » est vrai en partie
puisque leur participation dans le principe du récit est juste (ils sont les représentants de Dieu [calife] sur
terre). Mais non pas qu’ils ont eu chacun une création séparée comme Adam. Ce dernier est le

représentant de ’humanité et tout naturellement ces décrets s’appliquent a tous les étres humains.

Les péchés que votre ami rejette indéfiniment sur le Prophéte Adam, les autres Prophetes, et par

conséquent sur toute ’lhumanité; est une erreur flagrante, puisque selon le texte coranique:

w o8

b e (K00l G 0 Gaad e 15kt S

« Nous dimes: “Descendez-en tous !” Si alors de Ma part vous vient une guidance... »9

La législation religieuse est venue aprés la descente d’Adam sur terre, avant elle (la religion) le péché
n’existait pas. Adam et ses descendants n’ont donc pas commis de péché avant cette période.
L’interdiction de manger de I'arbre n’était en réalité qu’un conseil plein de bienveillance; s’il 'avait
écouté, il en aurait eu le bénéfice. Ceci n’a jamais été une interdiction religieuse, nécessitant un

chatiment en cas de désobéissance.

C’est encore une aberration de déclarer: « Un pacte a été passé avec tous les étres humains, tous

accompagnaient Adam et sont associés a sa faute puisqu’aprées cela ils ont du préter serment », étant



donné que pour donner sa parole, une opposition ou une erreur précédente ne sont guére

nécessaires.Ce verset nous précise:
« Et lorsque ton Seigneur dit aux Anges: “Je vais en vérité établir sur terre un calife

(représentant)”... » 10

Adam a été créé pour la vie sur terre et pour la poursuite de la génération humaine. Les Anges I'avaient

d’ailleurs bien appréhendé, puisqu’ils dirent:

Z
2o - S0 %

shﬂldswdlg.sww@d.aml

. Y mettras-Tu quelqu’un qui y fera ceuvre d’iniquité et versera le sang... » 11

Méme Satan le comprit puisqu’ll déclara lorsqu’ll refusa de se prosterner:

£ %
/aw 1 - 057 O 7 I

Sl ) 4553 SRAY Ll a3 1 AT 5 e SIS il 15 W1 6

N

. Vois-tu, Celui que Tu as honoré au-dessus de moi, si Tu me donnais répit jusqu'au Jour de

la Résurrection, j'éprouverai certes, sa descendance, excepté un petit nombre (parmi eux). » 12

Ainsi méme pour rejeter Adam et son épouse, Il leur montre la maniére de maintenir leur génération:

80, PR OIS P 1 81 -

Lol oo Lagie (5553 o Lagd (s Uil Uagl (puyiusd

« Puis le Diable afin de leur rendre visible ce qui leur était caché leurs nudités -... »13

Par conséquent I'entrée au Paradis était le préliminaire de la chute vers la Terre, la Iégislation religieuse
et la méthode éducative religieuse. La station initiatique de ’homme durant son existence terrestre ne
peut s’acquérir qu’a la lueur de la religion et provient de son parcours vers les summums de la
perfection. La situation qu’il acquiert dans le Paradis ne se fait pas sans une éducation religieuse et n’a
rien a voir avec ce préliminaire (Paradis initial). La vie terrestre abonde certes en peines et afflictions

comme le dit d’ailleurs Le Tout-Puissant a Adam:

& s s //,,}, P P%

o, - Y ° PO N I S 2%
‘;ﬁ..cﬁiswlu.el.ms;;‘)mm;l;\gj\gdj\g.m |MQ!’541L’;LLLM



« ... Et qu’ll ne vous fasse sortir du Paradis, certes tu seras alors malheureux. » 14

Et de méme:

so s 0 s

A i oLyt Gl 5G]

« Nous avons certes, créé 'homme dans une affliction » 15

Elle (la vie terrestre) est le prologue de I'existence éternelle dans I'au-dela, la richesse humaine et enfin

une vie pleine d’épreuves:
so0 YT I Y
41id :).15.”\9 9_4.3.":1 VSJ-LI-IJ

« Toute ame godte la mort et Nous vous éprouvons par le mal et par le bien en tant

qu’épreuve... » 16

Durant cette période de tentations et d’expériences, c’est a la lumiere de la religion que I'étre humain

peut atteindre un niveau de rapprochement et de perfection tel, qu’il n’aurait pu atteindre sans elle.

1. - Assassin de I'lmam Hussein (pl), troisieme Imam chiite et petit-fils du Prophéte de I'lslam dans un combat inéquitable
et sanguinaire, sur la terre de Karbala. Chamr est ainsi devenu le symbole de la cruauté méme. (Note traducteur).
2. - Coran, Sourate 2 (La vache), verset 28.

3. — Coran, Sourate 40 (Le Pardonneur), verset 11.

4. - Coran, Sourate 21 (Les prophétes), verset 28.

5. - Coran, Sourate 11 (Had), verset 106 et 108.

6. - Coran, Sourate 9 (Le repentir), verset 106.

7. - Coran, Sourate 56 (L’événement), versets 7-11.

8. — Coran, Sourate 4 (Les femmes), verset 1.

9. - Coran, Sourate 2 (La vache), verset 38.

10. - Coran, Sourate 2 (La vache), verset 30.

11. - Idem 30.

12. - Coran, Sourate 17 (Le voyage nocturne), verset 62.

13. - Coran, Sourate 7 (Al-A’raf), verset 20.

14. - Coran, Sourate 20 (Ta-Ha), verset 117.

15. - Coran, Sourate 90 (La cité), verset 4.

16. — Coran, Sourate 21 (Les prophétes), verset 35.

Partie 6: Connaissances de I'lmam



L'Imam Hussein (que la paix de Dieu soit sur lui) était prévenu

de son martyre

Question: L’'lmam Hussein (pl) savait-il au cours de ses péripéties de la Mecque vers Koufé gu'’il allait
tomber en martyr? Ce dernier avait-il pour but le martyr en se dirigeant vers I'lrak ou bien avait-il

I'intention de former un gouvernement équitable et islamique?

Réponse: Le prince des martyrs (surnom donné a I'lmam Hussein [pl]) est, selon les chiites imamites,
un Imam a qui 'obéissance est une prescription religieuse. Il est le troisiéme successeur des
descendants du Saint Prophéte (a.s.s.) et possesseur de I'autorité charismatique générale (particuliére
aux douze Imams duodécimains). La science de I'lmam, visible et décrite dans les récits et les preuves

logiques, peut étre divisée en deux catégories bien précises que nous allons analyser ici:

L’Imam est en effet, informé, par la permission de Dieu des vérités universelles de la création, quelles
que soient les conditions de leurs existences, a la fois celles qui peuvent étre appréhendées par les
sens et celles y étant externes telles les créatures célestes, les événements passés et futurs. Ceci est
prouvé dans les traditions transmises de témoin en témoin, rapportées dans les recueils de hadiths
chiites tels que livres: « Kafi » et « Bagaér », « codouq », Bahér et autres. En vertu de ces traditions, en
nombres illimités, 'lmam est informé de toutes choses grace a la faveur divine et non par acquisition
personnelle; il prend connaissance de tout ce qu’il désire par la moindre attention, avec la permission de

Dieu.

Dans le Saint Coran, pourtant, se trouvent des versets précisant que la science de I'inconnaissable (ilm
gheib) est spécifique de 'Essence divine du Trés Haut et est réservée a Son Immensité sacrée, a

I'exception du verset:

8 o & <o

E A Lo . 8
éJJ.J.u‘)C):QL‘;.L’AJJI}')A Yl....

« Il est Le Connaissant de l'invisible. Et Il ne dévoile Son Mystére a personne, sauf a celui qu’ll

agréé comme Messager... » 1

Ce verset démontre que la spécificité de cette connaissance de l'invisible appartient au Tout Puissant et
signifie que le Mystére n’est connu indépendamment et par essence, par nul autre que Dieu. Mais il est
possible que les Prophétes élus de Dieu connaissent ces choses par I'intermédiaire d’une initiation
divine comme il possible que d’autres personnes choisies par les Prophétes acquiérent ces

connaissances par leur enseignement. Dans de trés nombreuses traditions, il est rapporté que la



science de I'lmamat ('ilm Imamat) (ces connaissances initiées par Dieu et réservées aux Imams
duodécimains) a été confiée par le Saint Prophéte et les Imams a leur successeur avant de quitter ce

monde.

Grace a la logique démonstrative, en vertu de laquelle les Imams sont, en fonction de I'éclat de leur
sainteté, les humains les plus parfaits de leur époque et 'incarnation des Noms et des Attributs divins.
En réalité, ils sont au courant de toutes les choses de ce monde et de toutes les circonstances pouvant
survenir individuellement; par leur existence élémentaire, vers ou ils se tournent, des réalités s’éclairent
a leurs yeux. (Nous renvoyons I'’énoncé de ces preuves a un moment plus propice étant donné que ces
propos se situent a niveau bien supérieur a cet article et s’arrétent sur une série de questions

rationnelles trés complexes.)

Il faut étre attentif au fait que ce genre de science -don de Dieu- (ilm Mouhebati), en vertu de preuves
rationnelles et transmises — la justifiant-, ne peut étre retardé et ne supporte aucun changement. Elle ne
se trompe jamais et est, comme on dit, une science inscrite sur une Table gardée (Tabula secreta,
Lawh-i-Mahfouz); ainsi gu’une connaissance de tout ce qui dépend des indispensables décrets

célestes.

Il faut savoir que la personne possédant cette science n’a aucun devoir vis-a-vis de celle-ci et aucun
de ses désirs et objectifs n’intervient dans celle-ci (dans le sens qu’il dépend de cette science
incontournable). Etant donné que le devoir dépend constamment de I'acte en fonction des possibilités,
'accomplissement ou la renonciation de celui-ci sont au libre choix de celui qui en est chargé. Les actes
ne pouvant étre inévitables et inéluctables de toute prédestination reviennent alors a la responsabilité
humaine. Il est certes juste que Dieu ordonne a ses serviteurs d’accomplir ou de renoncer a tel ou tel
acte étant dans leur capacité; mais il est invraisemblable qu’ll ordonne de choisir a propos d’un fait
n'appartenant qu’a Sa Volonté Créatrice et Son Inévitable Prédestination, qui surviendra malgré tout.

Cette permission ou interdiction serait de toute fagon sans aucun effet.

De la méme maniére, ’homme a la possibilité de prendre une décision sur les actes réalisables ou non,
les choisir pour objectif et y joindre tous ses efforts. Mais il ne pourra jamais faire intervenir sa volonté
pour des faits qui s’accompliront sans aucun doute, car prédestinés. Il restera incapable de les prendre

pour objectif, sa volonté et son intention n’ayant aucun effet sur ceux—ci.
Il est par conséquent, évident que:

1- Cette science de I'lmam, don de Dieu, n’a aucun effet sur ses faits et gestes et aucune relation avec
les devoirs lui étant particuliers. Et fondamentalement tout probléme donné, dépendant d’une inévitable

destinée, ne dépend absolument pas de la volonté, de la renonciation ou encore des objectifs humains.

En effet 'appartenance a un destin inéluctable et la Volonté décisive du Trés Haut, fait I'objet d’une
entiére satisfaction face au destin. C’est ainsi que le Prince des martyrs (Imam Hussein [pl]) prononga

ces paroles avant de rendre ’'ame sur le champ de bataille:



«STow s gta0 ¥ Sye¥ Loglui 5 Selingy Ly »

« Satisfait de Ton décret céleste (destinée que Dieu a décrétée) et soumis a Tes
commandements. ( Il n’existe) nul objet d’adoration (M'abdd) hormis Toi »2

Ou encore lorsqu’il s’apprétait a quitter Médine pour se diriger en direction de la ville de Koufé, ou il
avait été invité par la population des croyants:

€ cagedl Jal Gl 4l Lo, »

« La satisfaction de Dieu est notre satisfaction, nous les gens de la maison » 3

2- Que les actions humaines soient indubitables, puisqu’elles dépendent de la prédestination divine,
n’est guere contradictoire a ce qu’elles soient délibérées puisque que I'activité humaine est volontaire.
Les décrets célestes (actes) incombent avec toutes leurs conditions et n’en sont pas privés. Le Tout
Puissant a par exemple voulu que ’'homme accomplisse tel ou tel acte volontaire de son libre arbitre.
Dans ce cas la réalisation de cet acte apparemment intentionnel, dépend en réalité de la décision divine,
indubitable et inévitable; alors que dans un méme temps elle est laissée au libre-choix et fait partie des

particularités humaines.

3- Méme si 'apparence des actes de I'lmam (pl) peut s’adapter a certains motifs, il ne faut guére les
prendre en tant que preuve d’absence de toute science -donnée par Dieu- ou d’ignorance face aux
événements. Il est parfois ainsi suggéré: si le Maitre des martyrs (Imam Hussein) (pl) connaissait les
faits a venir, pourquoi a-t-il donc envoyé Muslim en tant que représentant vers la ville de Koufé?
Pourquoi par 'intermédiaire de caydavi a-t-il écrit une missive pour la population de Koufé? Comment
se fait-il qu’il décide de quitter la Mecque pour se rendre a Koufé? Pour quel motif s’est-il jeté vers la

mort, alors que Dieu ordonne:
&g J) i<l 1668 ¥

« Et ne vous précipitez pas téte en avant dans l'abime... »4
Pourquoi donc? Pourquoi?
La réponse a toutes ces interrogations a été donnée trés clairement et ne nécessite pas de répétition.

Selon le texte coranique, le Saint Prophéte et I'lmam (étant 'un de ses descendants) sont des étres
humains semblables aux autres individus de 'hnumanité. Leurs actes s’effectuent tout au long de leur
existence, en fonction de leur volonté et d’une connaissance tout a fait ordinaire; semblables aux

personnes du commun. L’Imam distingue également le bien et le mal, le bien fait et le méfait de toute



affaire comme tout étre humain, et ce qui lui semble, il 'exécute aprés en avoir pris décision; c’est alors
gu’il y emploie tous ses efforts. Lorsque les causes, les facteurs et les conditions extérieurs sont
favorables, il atteint le but désigné et lorsqu’au contraire ces éléments sont contrevenants, il ne parvient
a progresser dans cette direction. (Le fait que I'lmam soit informé de tous les détails des événements,
passés ou futurs, par la permission de Dieu, n’a rien a voir avec ses actes accomplis volontairement

comme nous I'avons vu précédemment.)

L’Imam (pl) est comme tout autre étre humain, serviteur de Dieu, chargé de ses devoirs et
réglementations religieux et conformément a son autorité de leader venue de la part de Dieu, il doit
accomplir toutes les mesures habituelles et mettre le maximum d’effort pour faire renaitre la parole de

Vérité, préserver la religion et le culte divin.

Par une bréve revue sur les conditions de I'époque, nous pouvons appréhender les objectifs du Prince

des martyrs lorsqu’il prit ces décisions et ces mesures.

La période la plus obscure de I'histoire islamique pour la famille du Prophéte et leurs chiites fut certes

les vingt années du régne de Mo'advié.

Lorsque ce dernier s’empara du califat islamique par mille et une ruses et devint le gouverneur

insouciant et négligent de ce vaste territoire islamique, il mit toutes ces capacités pour renforcer son
pouvoir et exténuer les membres de la famille du Prophéte. Il ne voulait pas seulement les éliminer,
mais également effacer leur nom, souvenir ou toute trace pouvant rester sur les langues et dans les

mémoires.

Il employa pour cela, un groupe des compagnons du Prophéte trés respecté et recevant I'entiére
confiance des croyants; afin de rassembler et de créer des traditions avantageant les compagnons par
rapport a la famille du Prophéte. Il ordonna d’autre part que sur toutes les chaires des territoires
islamiques, I'on insulte et maudisse le Prince des croyants (L’Imam ‘Ali, successeur, gendre du Prophéte

et premier Imam duodécimain).

Par des hommes de main, tels que Ziad-ibn-Abah, Samrah-ibn-Djondab, Bosr-ibn-Artah ou autres, ils
recherchaient les descendants du Prophéte ou ils se trouvaient et les exterminaient. Pour cela il

employait tout ce qui était dans ses moyens: force, corruption, persuasion et menace.

Il est normal que dans de telles conditions, la majorité de la population répugne a prononcer le nom de
I'lmam ‘Ali et de ses descendants. Et ceux qui avaient gardé une quelconqgue affection pour la famille du
Prophéte au fin fond de leur cceur, avaient annulé toute relation avec ceux-ci, par crainte pour leur vie,

leurs biens et leur réputation.

On peut appréhender la réalité de cette épopée lorsque I'on apprend que I'lmamat de I'lmam Hussein
(pl) dura environ dix ans et correspondit précisément a la période du régne de Mo'aavié (hormis les

derniers mois de son existence). Tout au long de ces années, aucune tradition de n’a été mentionnée de



cet Imam, représentant de la connaissance spirituelle et de la jurisprudence islamique ( étant donné que
ces traditions étaient rapportées par les gens durant cette période; celles-ci témoignent en fait
parfaitement de la consultation et I'accueil que lui réservait la population de I'époque. Non pas les
traditions rapportées par ses proches et ses descendants). Il est par conséquent évident que durant
cette période, les portes de la maison de la famille du Prophéte restaient constamment fermées et que
la population n’était guére avenante a leur égard.

La pression quotidienne qui sévissait alors au sein du milieu islamique n’avait pas permis a I'lmam
Hassan (pl) (deuxiéme Imam duodécimain et frére ainé de I'lmam Hussein) de lutter ou de se soulever

contre Mo'advié. S'il 'avait fait cela n"aurait eu aucun résultat, étant donné que:

Premiérement: Mo'advié avait obtenu de sa part un serment d’allégeance. Personne n’était donc prét a

I'assister tant que ce serment existait.

Deuxiémement: Mo'advié s’était présenté en tant que 'un des plus importants compagnons du Prophéte
(a.s.s.), scribe de la révélation, auquel les gens pouvaient se confier et se situant a la droite des trois

premiers califes. Il s’était donné lui-méme le surnom d’« oncle maternel des croyants »

Troisiemement: Il pouvait aisément, par une ruse -lui étant tout a fait particuliere- ordonner que ces
hommes de main tuent I'lmam Hassan (pl), puis se soulever pour venger son sang et tuer cette fois ses

assassins; pour enfin célébrer son deuil par une cérémonie funéraire !

Mo'advié avait rendu les conditions d’existence de I'lmam Hassan si précaire que méme au sein de sa
propre demeure, il ne possédait la moindre sécurité. Pour finir, c’est d’ailleurs par I'intermédiaire de son
épouse que I'lmam fut empoisonné et tomba en martyr (alors que Mo'advié décida d’obtenir le serment

d’allégeance de la population pour son fils Yazid).

Avec le décés de Mo'advié, le Prince des Martyrs s’empressa de se soulever contre Yazid; dans cette
épopée il emmena avec lui ses partisans, ses proches parents ainsi que son propre nouveau-né et les
sacrifia pour cet objectif grandiose. La période de son Imamat contemporain du régne de Mo'avié ne lui
avait guére permis d’accomplir un tel don de soi, il n’aurait alors eu aucun effet face aux ruses et

complots apparemment justes de Mo'aavié et le serment d’allégeance qui lui avait été donné.

Voila en résumé la situation malsaine qu’avait institué Mo'aavié dans les milieux islamiques, aboutissant
a ce que les portes de la demeure du Prophéte soient constamment fermées sur ses descendants et les

empéchent d’avoir la moindre influence et efficacité.

Le dernier coup gu’il assena a la communauté islamique et aux musulmans fut de rendre le califat
héréditaire et autocratique. Il installa son fils Yazid, sur le trone; alors que ce dernier n’était guére une
personnalité religieuse (méme en apparence ou simple hypocrisie). |l passait publiquement, la majorité
de son temps dans les jouissances telles que la musique, le vin, la pédérastie et la danse des singes. I

ne respectait point du tout les régles islamiques et n’adhérer a aucune conviction religieuse et cultuelle.



Le régime de Yazid associé a la poursuite de la politique de Mo'advié éclairait la responsabilité
islamique et les musulmans, tout particulierement les relations (consistant a les négliger) avec la famille

du Prophéte (a.s.s.).

De telles conditions uniques étaient le facteur le plus efficace pour provoquer la chute définitive des
descendants du Prophéte et vaincre la vérité et la justice. Pour cela il fallait que le Prince des martyrs
préte serment d’allégeance a Yazid et le reconnaisse Calife et successeur du Prophéte a qui

obéissance est un devoir religieux.

Or, 'lmam Hussein (pl), de par sa véritable responsabilité de guide et de chef religieux, ne pouvait se
permettre de préter allégeance avec Yazid et assister au démantélement de la religion et du culte
musulman. Il se devait de réfuter tout serment d’allégeance; Dieu n’attendait d’ailleurs que cela de lui.

Refuser de préter allégeance n’avait bien entendu que d’améres conséquences et des désagréments.
Cet effroyable et irrésistible régime au pouvoir ne désirait rien d’autre que ce serment d’allégeance (il
proposait de prendre soit I'allégeance soit la téte des gens). La mort de I'lmam était ainsi, stre et

inévitable en raison de son refus de toute allégeance avec Yazid.

Le Prince des martyrs décida de refuser catégoriquement cette obligation, contraire a l'intérét de I'lslam
et des musulmans, et d’accepter le martyr. Il préféra sans aucun égard pour lui-méme de choisir la mort
a la vie; son devoir religieux n’était d’ailleurs autre: rejeter toute allégeance méme au prix d’étre
exécuter. (Voila 'explication d’un des réves du Prophéte de I'lslam rapporté dans certaines traditions,
dans le lequel celui-ci lui aurait déclaré: « Dieu désire te voir tué. » Aux personnes s’enquérant de la
signification de son mouvement, ce dernier leur répondait: « Dieu désire me voir sacrifié. » De toute
facon, le dessein est certes une volonté législative et non pas une volonté cosmogonique, puisque
comme nous I'avons précisé précédemment la Volonté cosmogonique divine n’a aucun effet sur les

décisions et les actes.)

En effet, 'lmam Hussein (pl) prit la décision de rejeter toute demande de serment d’allégeance et d’étre
(par conséquent) tué. Il préféra la mort a la vie et le cours des événements, prouva d’ailleurs la justesse
de son opinion. Son martyr dans d’horribles conditions confirma 'oppression commise envers les
membres de la famille du Prophéte et leur légitimé. Douze ans aprés le martyr de I'lmam Hussein, les
soulevements et les effusions de sang se poursuivirent. Mais par la suite, lorsque le calme se réinstalla
en partie a '’époque du cinquiéme Imam duodécimain, cette méme demeure qui était restée méconnue
durant son existence, fut assailli de toute part par les allées et venues des chiites, grace a la légitimité et
I'éclat de sainteté de cette personnalité (Imam Hussein) qui avait brillé dans tous les coins du monde.
Un tel rayonnement et fondement solide, ne provenaient en fait que de la légitimité des descendants du
Prophéte soumis a toutes ces oppressions; I'lmam Hussein étant le précurseur de ce nouveau genre de
bataille. Dés lors, on peut comparer les conditions de la famille du Prophéte et 'accueil que lui réservait
la population de son vivant avec la situation apres a son martyr, durant plus de quatorze siécles, et qui

s’approfondit et s’amplifie d’ailleurs d’année en année.



Voila pourquoi Mo'aavié avait formellement conseillé a Yazid, de négliger Hussein Ibn ‘Ali si ce dernier
refusait de lui préter serment d’allégeance et de ne pas le déranger. Si Mo'aavié fit cette
recommandation a son fils, ce n’était par égard ou attachement; mais parce qu'’il savait parfaitement que
I'lmam Hussein (pl) n’accepterait jamais de préter un serment d’allégeance et que s'il était tué par Yazid,
il deviendrait alors évident que la famille du Prophéte était en effet, opprimée. Or ceci deviendrait
dangereux pour la dynastie des Omeyyades (Bani Omayé) et par contre, le moyen de propagande le
plus favorable pour les descendants du Prophéte, leur permettant a nouveau de progresser.

Le Prince des martyrs instruit de son devoir envers Dieu, qui était de rejeter toute allégeance, et
appréhendait mieux que quiconque la puissance extréme de I'opposition de la famille Bani Omayé et
I'état d’esprit de Yazid; savait que son refus de tout serment Iui vaudra la mort et que 'accomplissement
de son devoir religieux équivaudrait au martyr. C’est dans ce sens qu’il le proclama de diverses fagons a
différentes occasions.

-Dans une assemblée organisée par le gouverneur de Médine, lui demandant de présenter son serment
d’allégeance, celui-ci répondit: « Une personne comme moi ne préte pas allégeance avec quelqu’un

comme Yazid. »

- Lorsqu’il quitta de nuit Médine, il raconta que son aieul, le Propheéte de I'lslam, avait vu en réve qu’on

lui avait déclaré: « Dieu veut (c’est-a-dire en tant que devoir) que tu sois tué. »

-Dans un discours prononcé lors de son départ de la Mecque; en réponse aux personnes qui désiraient

le faire renoncer a son départ pour I'lrak, il répéta ces mémes paroles.

-En réaction aux Arabes gqu’il rencontra en chemin et qui insistaient pour qu’il s’abstienne de se rendre
dans la ville de Koufé; pour ne pas se faire tuer. Il déclara: « Cette décision ne m’est point cachée, mais

de toute facon ils ne me laisseront pas, ou que jaille et ou que je sois, ils finiront par me tuer. »

(Méme si certaines de ces traditions se contredisent et au point de vue documentaire ne sont pas sans
défaillances; mais une analyse des événements, des conditions et des situations de I'époque les

confirme parfaitement.)

Bien entendu, en disant que 'objectif de I'lmam lorsqu’il se souleva était de tomber en martyr et que
Dieu désirait qu’il tombe en martyr; ne signifie nullement que Dieu voulait qu’il refuse de préter serment
a Yazid et qu’ensuite s'il se laisse assassiner sans aucune réaction, par les hommes de main de ce
dernier. Ceci n"aurait eu comme effet que de faire sourire 'ennemi méme s’il accomplissait son devoir et
tout en lui donnant le nom de soulévement. La tache de I'lmam était toute autre, il fallait qu’il se souléve
contre le funeste califat de Yazid, rejette de lui préter serment et que ce refus se poursuive jusqu’a ce

gu’il tombe finalement en martyr pour cette cause.

Nous voyons ainsi que la méthode de I'lmam varia tout au long de son soulévement, en fonction des

différentes circonstances survenant. Pour commencer lorsque les pressions exercées par le gouverneur



de Médine se renforcérent, il sortit de nuit de cette ville pour se diriger vers la Mecque -lieu du
sanctuaire divin- et se réfugia dans cet asile sacré. |l y resta quelques mois en tant que réfugié, mais il
ne tarda pas a étre controlé secrétement par les agents secrets du califat. Jusqu’a ce que la décision fut
prise par le pouvoir qu’une délégation soit envoyée vers la Mecque et qu’au cours du rituel du
pelerinage ces agents, le tuent ou le fassent prisonnier pour 'emmener de force vers Damas. D’un autre
c6té un nombre important de missives arrivaient de I'lrak (pour I'lmam); des centaines et des milliers
d’entre elles promettaient de le soutenir et d’obtenir la victoire. Elles l'invitaient a se rendre en Irak et
lorsque la derniére d’entre elles (comme I'ont écrit certains historiens) provenant de Koufé lui parvient a
titre de dernier ultimatum, il se décida a partir et de se soulever par le sang. En dernier recours il envoya
Muslim ibn « Aqil en tant que représentant vers cette ville et peu apres lui parvint un message de celui-

ci expliquant que la situation était favorable pour un tel soulévement.

Face a ces facteurs, avec d’'un coté I'arrivée des agents secrets de Damas pour le tuer ou I'enlever et de
l'autre coté son devoir de préserver l'inviolabilité de la Maison de Dieu ( a la Mecque) et les dispositions
propices en Irak pour un tel soulévement, il prit la direction de Koufé. Lorsqu’en cours de route, il apprit
le tragique assassinat de Muslim et Hani (partisan de I'lmam Hussein et habitant Koufé), il changea ses
plans d’insurrection offensive pour un soulévement défensif. Il rectifia ses rangs et ne garda que les

personnes dont il était sir qu’ils ne le quitteraient pas jusqu’a la derniere goutte de leur sang.5

1. - Coran, Sourate 72 (Les djinns), versets 26-27.

2. - Mo'ala-as-sabtain, 2/21.

3. - Lahdf: 26. Le terme « Les gens de la maison » désigne les proches du Prophéte.

4. - Coran, Sourate 2 (La vache), verset 195.

5. - Cette discussion fut apportée par le professeur Tabatabéai en réponse, & une question posée par un groupe de
personnes; et comme vous I'avait remarqué ces propos, tout en respectant les événements survenus et leurs fondements,
observent par la méme occasion une certaine briéveté et concision. Puisque le commentaire des preuves existantes
nécessitait toute une série de questions rationnelles et philosophiques a un niveau tres élevé. Cet article a déja été publié

sous forme d’un petit fascicule et il nous a semblé intéressant de I'incérer dans ce livre. (L’éditeur)

Partie 7: Concept caduc concernant

'association

Le recours a l'intercession des Propheétes et des guides

spirituels est-il un associationnisme?

Question: Selon les arguments rationnels, les preuves existantes dans les versets coraniques ainsi que

le comportement du Saint Prophete (a.s.s.); le recours aux Prophétes, aux guides spirituels et les



hommes vertueux est-il un associationnisme et ne suscitera-t-il pas un blasphéme? Etant donné que:

Premiérement: D’aprés des motifs rationnels, la Création est réservée a Dieu et les divers facteurs

d’influences provenant de Lui. Le Saint Coran I'approuve et le répéte de nombreuses fois:

‘. ,} P 1

IS Bl dn s

%x

\\‘\

»... Dieu est le Créateur de toute chose... » 1

Entre les causes et les causés, il n’existe par conséquent, aucune relation créationelle ou d’influence.
Au contraire, il est tout a fait habituel pour le Trés Haut de créer les causés suite aux causes et les effets
aprés les pourvus d’'un effet, sans étre au sein de ceux-ci. Par exemple, le bois brile aprés que le feu
atteigne les blches, sans qu'il n’y ait de rapport entre eux. Reconnaitre que les Prophétes et les guides
religieux possédent une puissance par essence et sont l'origine d’un effet quelconque, revient a les

associer a Dieu. Tout comme le fait de chercher leur recours et de leur présenter des requétes.

Deuxiemement: Dieu ordonne:

P 28 0 . o . - o . EE P

d&ld*u}]&“@dhﬁuﬂu}f&-ﬂdﬁiulIVSJ;.LAI_LUIL;I\}CJI?S{JJLSJ

« Et votre Seigneur dit: “Appelez-Moi, Je vous répondrai. Ceux qui, par orgueil, se refusent a
Madorer entreront bientét dans I'Enfer, humiliés.” »2

Dieu, le Tout Puissant, comme I'éclaire parfaitement le contenu de ce verset, considéere I'invocation
comme un acte d’adoration. Pour tout refus d’acte de dévotion et d’'invoquer Dieu, Il promet
catégoriquement le feu de I'Enfer. De la méme fagon, appeler un autre que Dieu est une désobéissance

et revient donc a associer a Dieu, autre que Lui.

Troisiemement: Le Prophéte de I'lslam lors de son invitation a I'lslam considérait formellement les non-
musulmans (c’est-a-dire les polythéistes et les gens du Livre) d’infidéles. Il lutta contre eux, alors que
les polythéistes reconnaissaient le Tout Puissant en tant que Créateur, le Pourvoyeur et 'Organisateur
de I'Univers. Leur seul motif d’association était de présenter leurs requétes aux anges et de les prendre
pour intercesseurs. Par contre les gens du Livre (dénomination donnée aux pratiquants des religions
possédant un livre céleste comme les juifs et les chrétiens), acceptaient les Prophetes précédents. Leur
seule association était de faire des requétes a leurs ames, de les prendre pour intercesseurs et de leur
préter une grande attention. Or le Propheéte de I'lslam ne faisait aucune différence entre ceux-ci (les
polythéistes et les gens du Livre), il les combaittit et les considéraient tous deux d’infidéles et

d’associationnistes.

Quatriemement: Selon de nombreux versets, tels que:



°o » Rco .

) L G381 il 8 s B

« Dis: “Nul de ceux qui sont dans les cieux et sur la terre ne connait I'lnconnaissable, a part
Dieu’... »3

of 8. & [T e

il il s

« C’est Lui qui détient les clés de I'lnconnaissable. Nul autre que Lui ne les connait... »4

La science de I'Inconnaissable est réservée a Dieu et hormis Lui, personne ne peut y accéder. Ni les
Prophétes, ni les guides religieux ou tout autre ne peuvent bénéficier de cette science. Sans aucun
doute l'univers d’ici-bas est complétement inconnu des gens de I'au-dela et tout étre humain, apres sa
mort n’est guére au courant de ce qui se produit dans le monde terrestre, méme s’il est Prophéte ou
guide spirituel. Faire des requétes ou demander l'intercession des messagers et des guides apres la

mort est par conséquent a la fois un blasphéme et futile, comme le précise le verset:

s8e 8 B

gydrf;u;uum ugsylﬁjulﬁ.éruu@;;;@rmlz_;;;{;g

« (Rappelle-toi) le jour ou Dieu rassemblera (tous) les messagers, et qu’ll dira: “Que vous a-t-on
donné comme réponse?” lIs diront: » Nous n‘avons aucun: c’est Toi, vraiment le grand

Connaisseur de tout ce qui est inconnu”. »5

Ce verset prouve que les messagers de Dieu répondront le jour du jugement a propos de I'état de leur

communauté, dont ils ne sont guéere informés apres leur déces.

En conclusion suite aux propos précédents, recourir aux Prophétes et aux guides spirituels apres leur
trépas est un blaspheme; tout comme leur présenter des requétes, baisser la téte en signe d’humilité

devant leur tombe ou bien embrasser leur mausolée.

Réponse: Selon le premier argument, il est indispensable que dans le monde de I'existence, aucun
élément influant indépendant n’existe dans I'effet ni un intermédiaire quelconque dépendant dans la
conséquence. L’effet appartient bien au contraire absolument a Dieu et en d’autres termes, réfuter la
cause et 'effet au sein des créatures et le monopole de la Cause a Dieu, le Tout Puissant, est en
opposition flagrante avec rationalité innée humaine. Ces propos impliquent cependant deux questions

ardues ne pouvant étre résolues:

1- En acceptant ces paroles, on ne peut démontrer I'existence de Dieu et qu’ll est le Créateur de
I'Existence; étant donné que nous prouvons I'Existence divine grace aux connaissances que nous avons

acquises a partir de I'Univers de I'existence. Lorsqu’au sein des créatures externes et des



connaissances théoriques et rationnelles, il n’existe pas d’élément nommé alternatif existentielle et un
rapport entre cause et effet; comment peut-on comprendre que les phénomenes de l'univers possedent
une alternative existentielle et qu’il existe une relation entre I'existence et un élément extérieur a
'univers (nommé Créateur de I'Univers)? Ne serait-il pas une plaisanterie de dire que c’est une
habitude courante pour Dieu de créer I'effet apres celui a qui appartient I'effet et bien que nous n’ayons
guere prouvé I'Existence de Dieu, nous parlions de Sa disposition?

2- Lorsqu'il existe une rupture d’alternative existentielle (tavagqof vodjoudi) et relationnelle entre une
chose et les autres éléments, cela occasionne également I'arrét de tout rapport entre chaque cause et
sa conséquence; ainsi aucune cause n’impliquera plus son résultat, puisqu’il n’existe plus aucun rapport
entre une cause et son dénouement. Ces propos n’ont aucune signification scientifique, ils nécessitent

le doute en toute chose, tout comme le sophisme !6

Par contre, nous considérons la loi de cause et effet en tant que loi commune et n’acceptant aucune
exception, sous la direction de la rationalité humaine. Tout phénoméne ou événement précédé du néant,
ne prend pas existence de par lui-méme, il nécessite une cause plus élevée que lui. Il en va de méme
pour leurs causes et la cause de cette cause; toutes les causes (selon I'opinion mal fondée du cercle
vicieux et d’autres méthodes rationnelles) aboutissent finalement a une seule Cause « I'Etre Absolu »
qui n’est autre que Dieu. L’Univers est donc un monde de raisons (‘Alam-0)Asbab), la Cause
indépendante de tout effet, pour tous les éléments créés, est Dieu le Tres Haut. Toutes autres causes
se trouvant entre Dieu et un « effet supposé » sont intermédiaires, leurs actions et effets proviennent de

’Essence de I'Acte et I'Effet de Dieu.

Le fait qu’un élément soit intermédiaire signifie qu’il intervient en tant qu’effet pour atteindre la faveur de
I'existence dans sa résultante, en dehors de toute participation et indépendance. Cela ressemble a
I'exceptionnalité d’'un acte accompli par un intermédiaire et son bénéficiaire; tel un étre humain tenant en
main un stylo et commencant a écrire. Dans cette hypothese le stylo écrit, la main écrit ainsi que cette
personne; ces trois sentences sont justes, en réalité. Alors gu’écrire est un acte unique; il se rapporte a

G

trois sujets différents. L’écrivain indépendant dans cet effet est « '*homme » tandis que la main et le
stylo sont des intermédiaires, non pas des associés. Dans I'exemple du feu et la capacité de brdler,
c’est Dieu qui a ordonné la création du feu brdlant et non pas le feu séparément et la combustion
séparément; Il a ordonné en d’autres termes, la création de la combustion par le feu et non pas

indépendamment ou isolément.

Par conséquent, le phénomeéne cause et effet, existant au sein des créatures possibles, a été fabriqué et
créé en toute indépendance par Dieu le Tout puissant, au moyen de son Unicité sans aucune
incompatibilité. Bien au contraire c’est la médiation des éléments qui y corrobore et le formalise. Le
Saint Coran, confirme 'ensemble des lois de cause et effet dans tous les actes et effets se rapportant
aux créatures, ainsi que dans tous leurs besoins. Mais d’autre part il réserve au Tout Puissant

l'indépendance des effets, comme le précisent les versets suivants:



« Et lorsque tu lancais, ce n'était pas toi qui lancais; mais Dieu qui lancait... »7

2 o L 8ow 8 08

éﬁ_uiLans,.g.'.w V-‘\g-l-llﬂ

« Combattez-les. Dieu les chétiera par vos mains... » 8

PP PN T EIY T . o34 o

e gl A ) Gy ST il G

« ... Dieu ne veut certes que les chétier par eux... »9

Concernant le deuxieme argument avanceé, selon lequel appeler est un acte dévotion, réponse au
premier argument, nous avons expliqué que I'appel et la présentation d’une requéte a un autre que
Dieu, est concevable sous deux formes: Tout d’abord une requéte faite par prétention d’indépendance
dans l'effet et de la capacité innée de ce dernier, puis une demande de requéte a un intermédiaire;
I'appel de celui-ci n’a aucun rapport avec I'’hypothése qu’il puisse étre associé avec le propriétaire de

cet intermédiaire, comme le précise le saint verset:

P 280, o . - o o - EEE

wd;larugéujhdeLmunujjmwﬂl IUVSJUA’-‘“I@J-CJVQJJGJ

« ... Appelez-Moi, Je vous répondrai. Ceux qui, par orgueil, se refusent a M'adorer entreront
bientét dans I'Enfer, humiliés. » 10

La seule invocation interdite est celle qui simultanément invoque simultanément la conviction que la
partie considérée est indépendante dans I'effet qu’elle produit et une demande a l'inconditionnel, ou bien
a un intermédiaire ou au moyen d’un acte et de I'effet d’un détenteur d’intermédiaire. Lui faire une
requéte revient a en faire un élément indépendant donné. De plus, prendre ce saint verset au pied de la
lettre, N"'empéche que dans certaines situations il est bien évident que ce ne sont pas des blasphémes.
Tel le fait de dire chaque jour au boulanger, en échange de cet argent donnez-nous du pain, demander
de la viande au boucher, a 'ami de rendre un service. Ces requétes sont certes des invocations, mais
ce serait une erreur de les considérer comme un blaspheme absolu. Certains ont ainsi prétendu que ces
derniers sont vivants, ils entendent donc la demande; alors que les Prophétes et les guides spirituels
sont inconscients des requétes qui leur sont faites aprés avoir quitté ce monde. Ces propos ne
cherchent en réalité qu’a éliminer des difficultés vides de sens concernant ces invocations et non pas a
résoudre le probléme de blasphémassions posé dans ce saint verset sur I'invocation. Nous y

reviendrons d’ailleurs dans le quatriéme argument.

De méme dans le saint verset:



Sl (ST e 3 15386 Al 41 15005 A0 15851 1558 Gl G G

« O les croyants ! Craignez Dieu, cherchez le moyen de vous rapprocher de Lui et luttez pour Sa

cause. Peut-étre serez-vous de ceux qui réussissent ! » 11

Dieu le Trés Haut, déclare que I'adoption d’une ligne de conduite est un moyen de se diriger vers Lui et
une raison de rectifier son comportement. Dans les traditions prophétiques on retrouve les mémes
conseils, pour cela il employait la foi et la priére. Il est bien évident que les moyens sont ici soit le
rapprochement par l'intermédiaire de la foi et des actes de dévotion, soit la foi et 'adoration elle-méme.
La foi est sans aucun doute une qualité de 'ame et les actes de dévotion une pratique humaine. Toute
causalité attestée, autre que Dieu le Trés Haut et considérée selon 'argumentation précédente (élément

d’adoration), est blasphématoire et il est impensable que le blasphéme puisse rapprocher de Dieu.

Pour la troisieme argumentation, les propos sur les polythéistes ne sont que prétentions ne
correspondant gueére a la réalité. Exposer en effet que les adorateurs d’idoles certifient que Dieu est
Unique et sans associé, le Créateur et le Donateur, est faux. QU’ils croient que nul ne donne I'existence
et la mort en dehors de Lui et personne ne dirige sauf Lui, que la totalité des cieux, la terre et tout ce qui
s’y trouve, sont a Son service, en Sa possession et Son pouvoir, est inexact. En effet, d’aprés le texte
des livres religieux, des rites et des témoignages rendus par des idolatres —-dont cent millions d’entre
eux vivent en Chine, Inde et d’autres contrées habitées- le culte des idoles est basé sur la conviction
gue la création, I'apparition de tout I'Univers et méme les idoles qu’ils adorent proviennent de Dieu le
Tout Puissant. Mais puisque Son Essence Sacrée est Infinie, Elle ne peut étre appréhendée par nos
sens, notre imagination et intelligence; nous ne pouvons Lui étre totalement attentifs, étant donné que
nos perceptions ne peuvent en avoir qu’une connaissance partielle. L’adoration et la dévotion qui
doivent Lui étre attentionnées nous sont impossibles et nous sommes obligés d’adorer certains de Ses
serviteurs rapprochés et élus — soient anges, djinns ou vertueux du monde de 'hnumanité- afin qu’ils

nous rapprochent de Dieu et intercedent pour nous aupres de Lui.

Pour les adorateurs d’idoles, les anges sont des créatures pures et rapprochées, auxquelles la
responsabilité d’une partie des affaires universelles a été confiée; ils sont pour eux des sages
indépendants et ayant pleins pouvoirs. Tels les dieux de la mer, de la vallée, de la guerre, de la paix, de
la beauté et de la laideur, du ciel et de la terre. Chacun possédant ses propres pouvoirs, est
indépendant dans le domaine lui ayant été délégué et qu'il dirige. Il (Dieu selon ces polythéistes) est le
dieu des dieux et le seigneur des seigneurs et ne dirige point les affaires du monde. Dans le Saint

Coran, nous trouvons d’ailleurs les versets suivants sur le sujet:
« Si tu leur demandes: “Qui a créé les cieux et la terre?”, ils diront, certes: “Dieu !"... » 12
« Et si tu leur demandes qui les a créés, ils diront trés certainement: “Dieu”... » 13

Et les versets cités ci-dessus, dans lesquels les idolatres avouent que la création revient Dieu le Trés



Haut:

o sz 84

(] 000 9] 0T Gags SE 5 0

« S'il y avait dans les deux (le ciel et la terre) des dieux autres que Dieu, tous deux seraient
certes dans le désordre... » 14

Ainsi que le verset:

L oz

W&ﬁmwjdhmurgjsmm; dl 4 G2 K G

H

« ... et il nexiste point de divinité avec Lui; sinon chaque divinité s’en irait avec ce qu'elle a créé,

et certaines seraient supérieures aux autres... » 15

Le raisonnement de ces versets repose sur le fait que s'il existait des dieux multiples, il se produirait des
différends dans la planification et des avis divers dans I'exécution, provoquant ainsi des controverses et
des troubles dans l'univers. Il est bien évident que si ces dieux n’avaient aucune indépendance dans la
direction, et n’étaient que des intermédiaires et des agents de la Volonté du Dieu Unique, il n’y aurait
guere de divergences pour qu’il se produise des programmations diverses.

Il est donc clair que les idolatres —aussi bien ceux qui adorent les astres et leurs entités spirituelles, que
ceux qui rendent un culte aux idoles et a leurs maitres- ne portent aucune dévotion a Dieu, le Trés
Haut. Dans leurs cérémonies de sacrifices, tout a fait particuliéres, ils s’adressent a leurs divinités. lls
n’espérent que l'intercession du Tout Puissant dans leurs affaires terrestres et non dans 'au-dela,
puisque ces derniers réfutent la Résurrection (M’aad). Le Saint Coran leur répond de la maniéere
suivante a propos de I'absolution de I'intercession et non pas sur l'intercession du jour de la

Résurrection, qu’ils rejettent:

8-

adly ) sdie (Biaf @il 5 1e

« Qui peut intercéder auprés de Lui sans Sa permission?...» 16

En effet, il faut savoir que les Arabes de la période de l'ignorance (avant I'lslam) étaient plongés dans le
paganisme et contrairement aux principes de l'idolatrie, adoraient aussi parfois Dieu le Trés Haut. lls
accomplissaient par exemple le pelerinage de la Mecque (Hadj) depuis I'époque du Prophéte Ibrahim et
ce n'est qu’apres Omar et ibn Yahya que tous dans la région du Hedjaz (partie de I’Arabie Saoudite)
devinrent idolatres. Pourtant ils continuérent a le pratiquer, mais durant leurs actes de dévotion, ils
adoraient leurs propres idoles, entre autres Habl se trouvant sur le toit de la Maison de Dieu (K'aba), et

Asaf et Naélé situées respectivement sur les monts cafa et Marvé, et leurs offraient des sacrifices. Ces



pratiques du paganisme ressemblaient a celles des autres adorateurs d’idoles, c’est-a-dire qu’au lieu
de prendre pour direction ou objectif le maitre de I'idole, ils adoraient I'idole méme, qu’ils avaient

fabriquées de leurs propres mains. Comme Dieu le cite de la bouche du Prophéte Ibrahim (a.s.s.):

»... Adorez-vous ce que vous sculptez? » 17

En résumé, selon les principes de I'idolatrie — et contrairement a ce qui a été annoncé dans le troisieme
argument- Dieu le Trés Haut n’est guere I'Organisateur des phénoménes universels ni objet d’adoration.
L’intercession qui est par exemple rapportée aux anges s’arréte aux affaires de I'existence terrestre et
fait partie d’'une régence dans laquelle les anges sont entierement indépendants et ont pleins pouvoirs;
et ne sont plus des intermédiaires ou des instruments. lls sont semblables aux magons auxquels un
propriétaire confie la construction de sa maison. Dans cette hypothése les matériaux de construction de
premiére nécessité sont a la charge du propriétaire qui doit fournir tous les matériaux nécessaires pour
la construction, allant du platre, des pierres, des briques, etc. alors que le plan et I'ouvrage reviennent
au macon. Dans notre discussion l'intercession des anges représente la demande faite au magon qui

est en méme temps décisive et c’est une mesure prise par les dieux.

Dans ce troisiéme argument, concernant les gens du Livre, il a été également apporté qu’ils avaient
associé au Tout Puissant, les Prophétes et les guides spirituels décédés et qu’ils demandaient leur
intercession. D’apres ces déclarations c’est de cette maniére qu’ils sont devenus polythéistes. Voila
encore une prétention impulsive et absurde; en effet c’est en rejetant l'invitation du Prophéte de I'lslam

(a.s.s.), que les chrétiens, les juifs ou les adeptes

d’autres rites sont devenus infidéles:

L R N e 88 R SR T 38 g e Sugso £ 5 g s 5 @ 88 . . & O
Ol 035 ot ST aan sl osl s a5 Al o 1584 o G dwys Wl 05,8 cndll o)

- or

IR l}' .
M 3 oy 1pdamy
. - s, -8 83 - y 4

« Ceux qui mécroient en Dieu et en Ses Messagers, qui veulent causer une séparation entre Dieu
et Ses Messagers et qui disent: “Nous croyons en certains d'entre eux, mais nous ne croyons
pas en dautres.” Et qui veulent prendre par choix un chemin intermédiaire (entre la foi et la

mécréance), les voila les vrais mécréants !...» 18

D’autre part ils obéissaient formellement a leurs religieux et les prenaient pour leurs propres maitres,



alors que Dieu considére 'obéissance comme étant un acte de dévotion et d’adoration, comme nous le

retrouvons dans les versets:

« Ne vous ai-Je pas engagés, enfants d’Adam, a ne pas adorer le Diable? Car il est vraiment pour

vous un ennemi déclaré, et a M'adorer?...» 19
« Vois-tu celui qui prend sa passion pour sa propre divinité? Et Dieu I'égare sciemment... »20

Dans ces versets, il est clair que I'obéissance signifie 'adoration; or ces deux groupes en s’égarant du
chemin de la religion véridique, avaient matiére a une infidélité particuliére, les juifs disaient « Uzayr fils
de Dieu » et les chrétiens « le Messie fils de Dieu », ces derniers adoraient Jésus fils de Mariam
(Marie):

« Lorsque Dieu a dit: « 6 Jésus fils de Mariam, est-ce toi qui as dit aux gens: “Prenez-moi, ainsi

que ma mére pour deux divinités en dehors de Dieu?’... »21

Dieu le Tout Puissant, cite de maniere générale ce point de vue dans les versets suivants:

15538 il 058 stalnd 9 gt 058 Q5 0 ol 5 el s Lal By ot 50 5350 350 w1l

Ey P

LKk ol G U

Z
P I oS0 o8& o

5 pie il quaially dll 33 a GT 105 s 5 UAT 1,350

2 o4 2 ¥ £ 30

Sl e Gt 50 ¥ )Y sty Gl 10050 91 15

—.m.

« Les juifs disent: » « Uzayr est fils de Dieu » et les chrétiens disent: « Le Messie et fils de

Dieu ». Telle est la parole provenant de leurs bouches. Ills imitent les propos des mécréants qui
les ont précédés. Que Dieu les anéantisse ! Comment s’écartent-ils (de la vérité)? lls ont pris
leurs rabbins et leurs moines, ainsi que le Messie fils de Mariam, en tant que seigneur en dehors
de Dieu, alors qu'on ne leur a commandé que d'adorer un Dieu Unique. Pas de divinité a part
Lui! »22

Concernant les mages, méme si le Saint Coran n’en parle guére, nous savons qu’apparemment ils
adorent les anges, tout comme les idolatres; a la différence qu’ils n’ont pas d’idoles. Contrairement aux
adorateurs d’idoles qui fabriquaient des effigies pour les anges portant le nom d’« idoles » et les

prenaient pour représentant (des anges).

D’aprés les affirmations précédentes, le Saint Coran n’a jamais présenté le recours aux Prophétes et

aux vertueux pour des requétes en tant qu’intermédiaires ou moyens — non pas indépendamment-,



comme étant un blasphéme. Concernant les infidéles et les gens du Livre, dans le troisieme argument, il
n’en était pas ainsi, mais bien au contraire ils prenaient pour objet d’adoration un autre que Dieu. lls ne
les choisissaient pas dans le but d’intercéder, mais bien pour adorer par des cérémonies -tout a fait

particulieres—, a la fois dans le passé et encore de nos jours.

En principe, une personne, de par sa nature humaine innée, ne considére pas un intermédiaire ou un
moyen, comme étant un associé, mais comme un instrument ou un facteur lui permettant d’atteindre le
but ou I'objectif qu’il s’était fixé. La voie est certes bien différente du dessein et du point de mire. Une
personne faisant une requéte aupres d’un riche en faveur d’'un pauvre; s'il recoit 'argent de ce dernier
pour le remettre au pauvre; aucune personne sensée ne pourra dire que cet argent est un don a la fois
du riche et de l'intercesseur puisque le donateur est le riche et 'intercesseur I'intermédiaire.
L’intercesseur est constamment le lien entre le nécessiteux et le détenteur (de la requéte) et non pas

SON associé pour exaucer les voeux.

Le quatriéme argument est lui aussi contraire au texte coranique:

Iaf et (e Selad s il

« (C’est Lui) qui connait le mystere. Il ne dévoile Son mystére a personne, sauf a celui qu’ll agrée
comme Messager... »23

Dans ce verset, Dieu réfute toute maitrise sur autrui par un autre que Lui. Et dans un méme temps, il
annonce I'exemption du Prophéte sans stipuler s’il s’agit du monde terrestre ou non; il est par
conséquent possible que le Prophéte en vie ou aprés sa mort soit au courant des choses cachées en

fonction de la Volonté divine et de Son enseignement. Les versets coraniques viennent d’ailleurs

Le confirmer, toutes les fois que la science des choses cachées est reniée, le message est aussitot cité:

« Dis: “Je ne suis pas une innovation parmi les messagers; et je ne sais pas ce que l'on fera de

moi ni de vous. Je ne fais que suivre ce qui m'est révélé’... »24

« Et si je connaissais I'lnconnaissable, jaurais eu des biens en abondance, et aucun mal ne

maurait touché. Je ne suis pour les gens qui croient, qu’'un avertisseur... »25

Dans une autre Sourate, il est répondu de la maniere suivante aux critiques de certaines communautés



aux Propheétes, sur le fait qu'ils sont des étres humains ordinaires:

o888 8 o872 0

LT el il Sl

b<'.g
w—

oauw;hﬁwwﬁiﬁémluﬂjﬁ

« Leurs messagers leur dirent: “Certes, nous ne sommes que des humains comme vous. Mais

Dieu favorise qui Il veut parmi Ses serviteurs...” » 26

Les versets suivants sont certes les plus catégoriques sur le sujet; rapportés de Jésus, s’adressant a

son peuple:

2 2 T o

Giebo 15 5] (STET A5 3 51 10 (S5stt 3 Ssha i G S Ly (Sl

« Et je vous annonce ce que vous mangez et ce que vous amassez dans vos maisons. Voila bien

la un signe, pour vous... »27

A0 %330 o0

DanT il gand e il s 158 81551 (630 G (e et (30 o1 (1505 il

»... Annonciateur d'un Messager a venir aprés moi, dont le nom sera « Ahmad »... »28

De nombreuses traditions également, prédisent et annoncent la fin des temps ou d’autres faits, de la

bouche du Prophéte (a.s.s.) et des Imams (pse).

La connaissance des choses cachées et la capacité d’accomplir des miracles qui ont été réfutées pour
le Saint Prophéte concernent I'indépendance et une capacité innée puisque les versets le précisent c’est
une faculté en rapport avec la Grace divine enseignée par Dieu Lui-méme. Cette connaissance est
acquise par le Prophéte au moyen de la révélation, et pour les Imams par héritage et 'enseignement du

Prophéte, selon les traditions et les saints versets:

B0 -

st 25 il it W e o 1500 ) i T 150 kil QA0 A ek L

« Le jour ou Dieu rassemblera les messagers, et qu'il dira: “Que vous a-t-on répondu?” lls diront:
“Nous n'avons aucun savoir; c’est Toi vraiment, le Grand Connaisseur de tout ce qui est

inconnu’. »29

Il a été argumenté d’apres celui-ci que le jour du Jugement 'ensemble des Prophétes déclarera leur
ignorance concernant les actes de leur communauté suite a leur décés et dira qu’aprés notre mort nous

ne sommes guere informés sur nos communautés.



Si la signification de ce verset va dans le sens que les actes commis par les communautés de croyants
aprés notre mort nous est inconnu et que nous n’avons aucune connaissance des choses cachées, cela
signifie qu’il en est de méme avant notre trépas. En réalité chaque action ne dépend pas de sa forme,
mais dépend de l'intention de la personne qui 'accomplit, en vertu de traditions transmises; provenant
de 'ame (batan) humaine. Or le for intérieur de chaque étre humain est inconnu pour les autres
humains; par conséquent les messagers ne pouvant connaitre les actes de leurs communautés apres
leur mort ne pourront étre informés de la réalité d’actions inconnues de leur vivant. Dans ce cas, les
prendre en tant que témoins de certaines actions dans le monde terrestre, comme le précisent les

versets suivants:

o oz, & ©

e E) Gl e B

« Et je fus témoin contre eux aussi longtemps que je fus parmi eux... »30

IS I

S Sf/ 1/. 3:9
« Et qu'il choisisse parmi vous des témoins... »31

o ~o,
-

it (a8 elaglls Sunill 2 25

« Et on fera venir des Prophétes et des témoins... »32

« Et les témoins diront: “Voila ceux qui ont menti contre leur Seigneur...” » 33
serait selon vos affirmations, insignifiantes et vides de sens.

Sans hésiter, nous pouvons dire que tous ces versets signifient que les Prophétes ont déclaré que nous
ne sommes guere détenteurs des connaissances que nous possédons, c’est Toi (Dieu) Qui les
possédes, Qui nous les as enseignées. Tu es le plus Omniscient; ce que nous possédons c’est Toi qui

le possédes, et nous I'as offert.

D’autre part il est faux de considérer les signes d’humilité et de respect accomplis face aux tombes des
Prophétes et des imams, de blasphématoires; étant donné gu’ils sont des symboles rappelant Dieu.
Leur respect démontre le Respect et la Grandeur divine. Dieu le Tout Puissant a ainsi ordonné

concernant le Saint Prophéte (a.s.s.):



5 083 88 - 8.8 8 8. < 8 Sg.

u\g;l_u\.ns,.édﬁ.bl IWJJJILS_&JIJJ.JI ba.ul\g AJJ.AAJJ bJJ‘)LJGu b.u;l u.I.LHA

« Ceux qui ont cru en lui, le soutiennent, lui ont porté secours et suivent la lumiére descendue

avec lui; ceux-la sont les gagnants. »34

Il déclare également a propos de Ses signes et emblémes:

L8 ou R o0 -

SRR 1| P N VTP P B P

« Et quiconque exalte les emblémes de Dieu s’inspire certes de la piété des cceurs"3s

Voila sans aucun doute I'une des principales obligations; 'amour de Dieu le Trés Haut. Or, bien
évidemment 'amour de toute chose exige 'amour de la preuve et de I'effet de celle-ci et manifeste

I'amour pour celle-ci (chose).

Le Saint Prophetes et les Imams sont les emblémes et les signes de Dieu, il faut par conséquent les
aimer, comme il faut aimer le Saint Coran, la Kaba ainsi que tous les actes d’obédience et de dévotion.
Or embrasser est un moyen de manifester son affection; peut-on dire que baiser et toucher la « pierre
noire » (hadjar-asvad, pierre sacrée placée a un des angles de la Kaba) est blasphématoire? Et que

Dieu le Tout Puissant a détaillé et accepté 'un des critéres de blasphéme?

En conclusion, il est étonnant de constater que certaines personnes? considérant formellement toute
sympathie a I'égard du Prophéte et de sa famille, comme étant un blasphéme; considérent, sur la
guestion de I'Unicité, que les Attributs immuables divins sont au nombre de sept. Selon eux (ces
messieurs), ces sept Attributs (Vie, Puissance, Science, Audition, Vision, Volonté et Parole) sont
extérieurs a 'Essence divine et ancienne de la pré-éternité de 'Essence divine Toute Puissante. En
d’autres termes, chacun de ces Attributs n’est ni I'effet de 'Essence ni 'essence de cet effet; cela
signifie que I'Etre Nécessaire (Vadjeb-al-Vodjoud) I'est par essence et que par conséquent les sept
attributs immuables constituent sept étres nécessaires par essence, en supplément de 'Essence Sacrée
divine, ce qui fait huit étres nécessaires. Ces personnes adorent donc cet ensemble sous le nom

d’« Unicité », et se prétend encore du monothéisme. Alors qu’ils considérent d’infidéles les personnes

qui respectent les emblémes et les signes de Dieu, par vénération pour Lui.36

- Coran, Sourate 13 (Le tonnerre), verset 16.
- Coran, Sourate 40 (Le Pardonneur), verset 60.
- Coran, Sourate 27 (Les fourmis), verset 65.
- Coran, Sourate 6 (Les bestiaux), verset 59.
- Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 109.
- Faux raisonnement congu le plus souvent dans I'intention d’induire en erreur. (note traducteur)
- Coran, Sourate 8 (Le butin), verset 17.

- Coran, Sourate 9 (Le repentir), verset 14.

\“-’ \°° \\‘ \0’ \U‘ | & @ | \-‘

- Ildem, verset 55.



10. - Coran, Sourate 40 (Le Pardonneur), verset 60.
11. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 35.
12. - Coran, Sourate 31 (Lugman), verset 25.

13. - Coran, Sourate 43 (L'ornement), verset 87.

14. - Coran, Sourate 21 (Les prophétes), verset 22.
15. — Coran, Sourate 23 (Les croyants), verset 91.
16. — Coran, Sourate 2 (La vache), verset 255.

17. - Coran, Sourate 37 (Les rangés), verset 95.

18. - Coran, Sourate 4 (Les femmes), versets 150-151.
19. - Coran, Sourate 36 (Ya-Sin), versets 60-61.

20. - Coran, Sourate 45 (L’agenouillée), verset 23.
21. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 116.
22. - Coran, Sourate 9 (Le repentir), versets 30-31.
23. - Coran, Sourate 72 (Les djinns), versets 26-27.
24. - Coran, Sourate 46 (Al-Ahqgéf), verset 9.

25. — Coran, Sourate 7 (Al-A’araf), verset 188.

26. - Coran, Sourate 14 (Ibrahim), verset 11.

27. - Coran, Sourate 3 (La famille d’lmran), verset 49.
28. — Coran, Sourate 61 (Le rang), verset 6.

29. — Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 109.
30. — Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 117.
31. - Coran, Sourate 3 (La famille d’lmran), verset 140.
32. - Coran, Sourate 39 (Les groupes), verset 69.

33. - Coran, Sourate 11 (H0d), verset 18.

34. - Coran, Sourate 7 (Al-A’araf), verset 157.

35. - Coran, Sourate 22 (Le pélerinage), verset 32.

36. - Les Wahabites prétendent que prendre pour intermédiaire les prophétes et les guides spirituels n’est autre

gu’« association a Dieu », et est contraire aux critéres coraniques ! (Note de I'éditeur)

Partie 8: Existence et quidditeé

Sophistes ou négateurs de I'existence de la science

Question: Dans le monde philosophique -depuis des temps trés éloignés jusqu’a nos jours-, il a
toujours existé, un groupe de personnes supposant toutes choses fictives et présomptives, et ne croyant
en aucune réalité. Un certain nombre d’entre elles en arrivaient au point de douter d’elles-mémes et
réfutaient absolument I'existence de la science. Dans le monde philosophique, on les a nommés

« sophistiques », nous attendons de votre part une réponse succincte, nous apportant des éléments

scientifiques et philosophiques permettant de rejeter leurs prétentions.

Réponse: Nous nous trouvons parfois face a des gens ayant accepté le scepticisme en disant: Tout ce

gue I'on peut présumer hormis nous et notre idéologie, est invraisemblable, et rien qu’une simple



imagination. D’autres sont encore allés plus loin en déclarant qu’a I'exception de moi et de ma pensée,
tout n’est que présomption et futilité. D’autres encore avancent que nous doutons de tout et doutons

méme de ce doute !

Ces derniers renient la science et sont célébres sous le nom de sophistes; dans les discussions
scientifiques a propos de la philosophie, leur méthode de pensée est remise en question et rejetée étant
donné que I'existence de la « connaissance » a été démontrée. Sachant que 'homme est réaliste de par
sa nature innée, don de Dieu, qui I'éclaire et l'illumine afin de le convaincre des réalités lui étant

externes et indépendantes?

Face au scepticisme, nous démontrons une réalité et possédons de trés nombreux exemples pour cette
vérité en qui nous croyons. Dans chacun d’entre eux se trouve une réalité privilégiée par rapport aux
autres, comprenant en son sein I'origine d’effets -Iui étant particuliers-. Tous les éléments extérieurs
sont une réalité distincte des autres, source de modalité de sa propre portée. Chacune de ces vérités
externes visibles pour nous prouve deux significations pouvant en étre extraites. En supprimant I'une

d’entre elles, une réalité donnée se retrouve vaine et proscrite.

Quiddité (Mahiyat) et existence (Vodjoud)

Considérant I'étre humain en tant qu’étre réel, si on le prive de son humanité ou de son existence, sa
réalité aura été supprimée. Mais ces deux significations ont cependant, des fondements tout a fait
séparés étant donné que « I'existence (vodjoud) » est contradictoire de « I'inexistence (‘adam) » et qu’il
est impossible de les (existence et inexistence) trouver réunis, contrairement a la quiddité qui peut étre

pourvue a la fois de I'existence et de l'inexistence.

De la méme facgon, ces deux significations ne sont guére par essence authentiques (soit source de
coordination de I'effet); sinon toute vérité externe deviendrait double, alors que tout élément réel existe
par une unité concomitante et posséde une seule réalité. Nous sommes donc contraints de prendre
'une de ces deux significations, —authentique par essence et source d’effet- en échange de l'autre.
Cette derniére sera originelle et jouira elle de la réalité. En d’autres termes I'on peut dire que I'un de ces
sens possédera, une réalité semblable a I'autre (réalité) au moyen de leur union, tandis qu’au point de

vue de I'essence elle gardera sa propre valeur.

Mais il faut a présent s’interroger: La quiddité est-elle authentique ou bien I'existence? Sachant que les
essences externes, n’étant autres que quiddité existentielle, sont pourvues d’une origine de modalité
pour l'effet; dont le sens (de I'existence) abstrait la planification de ce dernier (effet). Et lorsque la
quiddité égalise dans les limites de sa propre essence l'origine et I'inexistence, il faut en conclure que

I'existence est la principale et non la quiddité.

Par ces deux arguments: I'authenticité de I'existence et la nullité des autres propos énoncés, au sujet de

celle-ci (authenticité), s’en trouvent éclairé. Par exemple, concernant 'authenticité de la quiddité et la



crédibilité de I'existence; étant donné que le jugement formel de l'intelligence essentielle est équivalent
vis-a-vis de la réalité et de l'irréalité, on ne peut le reconnaitre en tant que réalité méme et le nommer

d’authentique.

Comme il I'a été exposé précédemment, il est originel au sein de I'Etre Nécessaire et quiddité dans la
probabilité; il est ainsi originel dans I'Etre Nécessaire et probable au sein de la création (keynounat).
Nous n’appréhendons cependant qu’une seule signification de I'existence de la création dans la
nécessité et la probabilité, source de la formation de I'effet. Nous pouvons donc, en déduire que ces
deux termes existence et étre (création) sont synonymes et la réalité de ces propos n’excede guére une

simple désignation.

D’autres discours similaires déclarent que ni I'existence est authentique, ni I'essence, mais que c’est
certes la vérité qui est authentique; puisque nous expliquons I'authenticité par I'originalité de la modalité
de I'effet. Ces paroles encore une fois renvoient a une désignation et la réalité que contient cette

conviction est en fait ce que nomment les autres d’existence.

Doute concernant I'existence

En introduction, il faut savoir que les logiciens, suite a des discussions superficielles et préliminaires, ont
subdivisé les généralités en deux groupes: univoque et équivoque. Univoque est la quiddité dont les
éléments sont équivalents au point de vue de la sincérité de cette derniere (quiddité); telle la signification
de 'humanité, pour laquelle les étres humains sont égaux d’aprés les vérités du sens humain. Et s'il
existe des différences, c’est en dehors du sens donné a ’humanité, et reste du domaine de I'accidentel,
tels la longueur, la grandeur, le poids, la jeunesse, la vieillesse et autres. Tandis qu’équivoque est la
quiddité des éléments différents dans la véracité la plus totale, déja citée. Telle la lumiére dont les
composants sont intenses ou faibles, divers ou différents; ces différences et cette diversité proviennent
de la luminosité de la lumiére, du point de vue de l'intensité ou de la défaillance. La lumiére intense I'est
par sa luminosité et non pas dans le sens d’une luminosité lui étant extérieure; méme chose pour une

lumiere faible.

L’ensemble des perceptions essentielles est équivoque. Grace a la faculté visuelle, nous percevons la
lumiére, selon les situations elle est différente, et cette différence est due a la luminosité méme; -comme
nous I'avons énoncé-. De la méme fagon, nous appréhendons les dimensions et les distances en
considérant des nuances de longueur, grandeur, éloignement ou rapprochement, celles-ci se retrouvent
dans les dimensions et la quantité. Les facultés auditives nous permettant elles de réceptionner les
sons, du faible au plus faible et du puissant au plus puissant, ces variations proviennent des sons
entendus et non pas dans un sens fortuit. Puis c’est I'odorat par lequel nous parviennent les odeurs et
les parfums plus ou moins odorants ou infects. Leur intensité dépend de la quiddité de leurs parfums.
Nos capacités gustatives quant-a-elles, nous permettent de sentir les aliments, certains sont sucrés,

d’autres plus sucrés, amers ou trés amers, acides ou trés acides et ainsi de suite; leurs nuances se



trouvent dans les saveurs elles-mémes et non pas dans des éléments externes a leur essence. Par le
toucher nous discernons le concret, certains éléments sont chauds, d’autres plus chauds, froids et
d’autres plus froids, durs et plus durs, mous et parfois plus mous, ces diverses sensations sont tactiles

et dépendent de ces éléments, un point c’est tout.

Par une réflexion plus intense, I'on percoit effectivement que cette essence équivoque est certes diverse
et contradictoire. Elle ne se trouve pas dans I'essence elle-méme dans un sens compréhensible pour
répondre a cette interrogation: « qu’est-ce? », mais dans la véracité des situations. Par exemple, la
signification du terme « savoir (savad) » est le méme dans le cas d’un savoir moindre ou poussé sans
aucune modification et différent; puisque c’est dans son existence externe qu’il est faible ou intense.
L’équivoque se trouve par conséquent dans I'existence et non pas dans I'essence. C’est d’ailleurs
pourquoi les gens déclarent toute équivoque se trouve dans ce qui est accidentel et non dans le

hasard ».

L’équivoque est par conséquent démontrable, mais au sein de I'existence et non de 'essence. Si
certains ont déclaré que I'équivoque n’est gueére rationnelle, cela est d au fait qu’il n’y a guére de raison
de dire gu’un élément unique est a la fois intense et faible, deux qualités opposées. C’est une erreur
commise entre 'unité par le nombre, individuelle et 'unité par généralité; or la possession de qualités

opposées est impossible chez individu, mais non dans une unité par généralité.

Il devient alors évident que I'équivoque est une vérité acceptant des différents dans les limites de
I'essence, dans ces propres applications elle possédait certes des divergences survenant par différents
ou par hasard.

Suite a cette introduction, nous avangons que la signification de I'existence — telle qu'ils 'ont annoncé-
est certes unique et portée par 'ensemble des créatures. La vérité de I'existence étant 'exemple de
cette représentation, le niveau d’organisation de I'effet est la réalité externe de cette derniere. C’est une
vérité unique et une catégorie unique; cette vérité unique s’avére par des différents survenant dans
diverses situations, au point de vue de I'existence, de la possibilité, de la cause et de I'effet, de 'unité et
de la multiplicité, de la force et de 'acte, etc. C’est une vérité équivoque possédant différents stades

d’intensité et de faiblesse essentielles.

L’erreur contenue dans les propos rapportés par un groupe de personne est donc devenue évidente:
pour eux « I'existence » est un mot commun terminologique et I'existence de toute essence a pour sens
cette méme essence. Ceci provient du fait que le sens du mot existence est contraire au sens du mot

« inexistence » et que I'essence a une relation équivalente vis-a-vis de I'existence et de I'inexistence.
Par un jugement catégorique rationnel on s’apercoit qu’elle ne réfute pas d’étre pourvue de ces deux
contraires, si I'existence de toute essence désignait cette méme essence, cela aurait nécessité
I'autorisation de I'union de la signification d’un des contraires avec celle de I'autre contraire; ce qui serait
contre toute logique. Ces propos sont en réalité des erreurs de compréhension, ils sont faux concernant

I'union de I'essence, tout comme les exemples d’existence, d’union de I'essence et la signification de



’existence.

Comme sont également fausses les déclarations, parlant d’association terminologique de I'existence
entre la nécessité et la possibilité. Selon eux le sens de I'existence dans la nécessité du point de vue de
la signification est contradictoire avec le sens de I'existence probable.

Ces déclarations sont des erreurs de sens dans les exemples donnés, du fait de leur corruption, les
contradictions existantes entre la nécessité et le probable se trouvent dans les exemples d’existence,

réalités visuelles et étapes d’organisation de I'effet, et non dans le sens de I'existence.

D’autres personnes elles, ont prétendues que les existences externes sont des vérités dissemblables a
toutes les essences. Ces paroles erronées nécessitent en tout cas I'abstraction d’'une signification

unique de cas multiples pour de quiddités multiples, ce qui est certes impossible.

La quiddité pourvue de I'existence

D’aprés les discussions précédentes, toutes les créatures externes visibles sont des réalités uniques,
sources d’abstraction des deux significations: existence et quiddité. Pour cela, il est nécessaire que 'une
d’entre elles soit par essence originelle et réelle et que 'autre jouisse par attribution, d’authenticité et de
réalité. De ce point de vue, I'organisation de I'effet est un critére d’authenticité dépendant de
I'abstraction de I'existence. L’authenticité appartient certes a I'existence méme, et la quiddité en est
attribuée afin de pouvoir jouir a la fois de celle-ci (authenticité) et de sa réalisation. Elle est crédible
dans les limites de sa propre essence.

La crédibilité de la quiddité ne signifie pourtant pas que c’est une affaire présomptive et illusoire, hors de
tout dogmatisme, n’ayant pour seul foyer I'esprit et I'imagination. La quiddité est en fait une existence
externe, elle est semblable a la réalité et ne posséde guére une authenticité par essence, mais la
posséde par attribution a I'existence. La quiddité est par rapport a la vérité, la limite de I'existence et la

frontiére séparant une existence donnée d’autres existences.

C’est ainsi qu’une erreur commise dans certaines déclarations devient évidente: ce dont jouit la quiddité

au sein de I'existence externe des manifestations doit se réaliser; sinon tout cela ne serait qu’illusion.

Le point de vue erroné selon lequel la quiddité subjective est I'existence subjective de la quiddité
manifeste, en vertu de la preuve de 'existence subjective; or d’aprés sa propre essence, elle est
similaire a la quiddité manifeste. Ce sujet est en réalité tout a fait rationnel pour les préceptes de
jurisprudence et les effets réels; s’il n’est qu’illusion, I'origine de la quiddité elle aussi est présomptive et

en perdra ainsi tout réalisme (méme le réalisme par attribution).

Les phénomeénes réels, comprenant la situation des étres a I'existence établie et décrétée, se sont
transformés en un concept présomptif; de cette maniére les sciences se dirigeront généralement vers un

domaine sans aucun fondement et caduc. Un médecin pratiquant, par exemple, déclarant que tout étre



humain possede un coeur ou un sage (hakim) annongant que tout homme est composé d’un corps et
d’'une ame; seuls les individus visibles que décrit cette personne seront pris en compte. Le narrateur en

son temps et la science chuteront alors de son état scientifique.

Les préceptes de la quiddité méme sont les attributs essentiels de cette méme quiddité, sans tenir
compte de I'existence mentale et manifeste -telle que la sexualité, spécificité, essentialité et attribution-,

sont voués a disparaitre.

Ces derniers sont en effet, sous des formes reconnues dans I'existence mentale et la méthode
scientifique considérant les situations manifestes telles une fresque. La fresque d’un cheval par

exemple, gravée dans un mur, la vision de cette figure animale nous rappellerait un homme !

L’erreur de ces propos est bien sir évidente; étant donné que notre perception ne peut obtenir autre
chose gu’une esquisse et sa forme et qu’il ne peut absolument pas en appréhender le propriétaire
extérieur; comment est-il possible qu’en voyant une forme quelconque, il puisse percevoir le détenteur
de cette silhouette manifeste; alors qu’il ne possede aucune information a son sujet? Par conséquent

ces commentaires sont une forme de sophisme catégorique.

Partie 9: Présentation de l'lslam

Généralité de la malédiction réciproque

Question: Dans le commentaire du Coran « Al-Mizan », concernant la question de la malédiction
réciproque (Mobéahéleh) vous avez déclaré: de nos jours tout musulman croyant, peut également le
mettre en pratique; de quelle maniére? Tout musulman apparemment pratiquant peut-il employer ce

comportement dangereux?

Réponse: Le verset de la malédiction réciproque est un droit général, n’étant guére spécifique au Saint
Prophéte (a.s.s.) face aux chrétiens de Nadjran et les traditions rapportées de la vertueuse famille du
Prophéte sont formelles concernant la généralité de cette malédiction réciproque. L'lmam Bager (pl), lors
d’une chaude discussion avec « “Abdullah ibn ‘Amir Laythi » concernant la légitimité du mariage
temporaire (Nekah mot'ah), il invita ce dernier a la malédiction réciproque. Dans une autre tradition,
I'lmam ordonna a un de ses chiites supportant des querelles religieuses avec certains sunnites de les
inviter a accomplir cette malédiction. C’est donc un verset général que Dieu a placé en tant que soutien

de la vérité.



Absence de toute falsification du Coran

Question: Que voulez-vous dire par absence de toute falsification du Coran? Etant donné que 'un des
religieux chiites a écrit dans le passé un livre sur la falsification du Coran et édité a Nadjaf.
Premiérement: Comment devons-nous répondre aux opposants? Et deuxiemement: Comment

pouvons-nous réfuter les traditions déplacées, de ce livre?

Réponse: De trés nombreuses traditions par une voie ordinaire ou particuliere sont intervenues dans la
falsification du Coran. Un certain nombre de rapporteurs du Coran leur ont fait aussi confiance, mais
'argumentation de ces traditions implique I'absence de toute argumentation et erreur dans celles-ci. En
effet, la garantie de ces derniéres s’appuie sur 'lmamat et les paroles des infaillibles rapportées dans
leurs traditions. L’Imamat et I'argumentation de leurs déclarations s’arrétent a la prophétie et la garantie
des paroles du Prophéte (a.s.s.). C’est d’apreés les écrits provenant de ce dernier que I'lmamat et

'argumentation des propos des Imams peuvent étre prouvés.

La prophétie et la garantie des paroles du Prophéte (a.s.s.) s’arrétent a 'argumentation apparente des
versets coraniques, qui ne sont autres que la preuve de la prophétie et la garantie des paroles du
Prophéte de I'lslam (a.s.s.). Bien évidemment, si 'on suppose une falsification du Coran — dans le sens
d’un ajout, suppression ou changement de ton dans une phrase et méme un seul mot dans 'ensemble

du Coran- éterait a la totalité du Coran toute garantie.

La prophétie et 'argumentation orale du Saint Prophéte n’auraient par conséquent, plus aucune raison
d’étre et nécessiterait 'abandon de I'argumentation de I'lmam, nécessitant elle aussi 'abandon de
'argumentation des traditions falsifiées. En conclusion la garantie des traditions falsifiées nécessite

I'absence de toute argumentation précédente.

Absence de tout lapsus dans les actes et paroles du Prophete

(a.s.s.)

Question: Un savant contemporain a accompli ce que le défunt « Cheikh ¢codouq » avait désiré
exécuter, et a écrit un recueil sur « I'“inadvertance du Prophete »; malheureusement il a publié a la fin
de celui-ci une partie manuscrite. Que pensez-vous sur le sujet? Et quelle est la nécessité d’ouvrir un

débat sur ce genre de questions?

Réponse: Les actes du Prophéte tout comme ses paroles sont des exemples véridiques de
propagandes; I'inadvertance est aussi 'exemple méme de I'erreur. Un lapsus de langage ou pratique de
la part du Prophéte reviendrait a commettre une erreur dans sa mission de divulgation. Or se permettre
une erreur dans la propagation des connaissances et des préceptes divins implique la possibilité d’un
manque d’intégralité des preuves divines. Ce qui reviendrait a abandonner le Livre et la tradition en tant

gu’argumentation, étant donné que selon cette hypothése toute déclaration provenant du Propheéte rend



probables une inadvertance et une inadaptation vis—a-vis de la réalité.

Documentaire sur I'estekhareh par le Saint Coran et le chapelet

Question: L’estekhareh (demande de direction en cas de perplexité) par le Saint Coran ou un chapelet
est-il un critere justifié? Le Saint Coran est-il donc un livre de présage et de bon ou mauvais augure?
Pourquoi un certain nombre de croyants avant d’agir et bien avant toute consultation, se réfugie-t-il
constamment derriére cette demande de direction au Coran? Ceci provient-il d’'une lacune dans

I'éducation et 'enseignement religieux des gens ordinaires?

Réponse: Concernant I'estekhareh en particulier, par le Saint Coran ou un chapelet, un certain nombre
de traditions des infaillibles de la famille du Prophete sont rapportées. Aucun obstacle rationnel ou
autoritaire incitant 'abandon de ces traditions n’a été mentionné. En s’arrétant sur le point de vue des
traditions elles-mémes; 'estekhaleh doit étre choisi lorsqu’un homme désirant accomplir ou s’abstenir
d’'une démarche, y pense sous ses différents aspects. Puis consulte ses propres préférences pour se
décider de 'accomplir ou non. S’il n’y parvient pas par la réflexion, il demande conseil a d’autres
personnes, pour accepter 'un de leur choix et le mettre a exécution. Si cette fois encore il n’a pu
pencher en faveur de I'un d’entre eux et que dans son esprit les deux décisions possibles
(accomplissement ou abandon) sont équivalentes, le laissant dans la perplexité la plus totale. Il prend
alors le Saint Coran et I'ouvre en tournant toute son attention vers Dieu, le contenu du premier verset de
la page désigne le choix fait, il doit agir cette fois en conséquence. En se référant a la Parole divine, il a
mis toute sa confiance en Lui pour choisir le meilleur de ces actes, tous deux licites. Voila un exemple
de confiance totale en Dieu et non un blasphéme. Il n’atteint en fait aucun aspect religieux et ne rend
jamais illicite un fait licite et vice versa, qu’il soit accompli au moyen du Coran ou d’un chapelet,
employés pour citer et rappeler le Tout Puissant. En réalité cet acte démontre effectivement la confiance

placée en Lui et n’est absolument pas de I'associationnisme.

Discussion a propos des écrits de la trés sainte Fatemeh (pse)

Question: Certaines personnes se disant liées aux chiites ont rédigé un texte au sujet des écrits de la
trés sainte Fatemeh (Fille du Prophéte de I'lslam, paix de Dieu soit sur elle) et 'ont publié au « Koweit »;
provoquant un élan d’indignation de la part des musulmans. En effet, 'auteur de ce livre a présenté les
écrits de la fille du Prophéte comme représentant plusieurs fois le Saint Coran (en longueur) et

équivalant le niveau du Saint Coran ! Quelle est votre opinion a ce sujet?

Réponse: Dans les traditions de la famille du Prophéte, un tel livre portant le nom d’« Ecrits de
Fatemeh » que celle-ci aurait dicté et le commandeur des croyants (L’lmam ‘Ali, son mari) inscrit a été
cité. L’existence (ou croire en I'existence) de ce livre n’est guére une nécessité du chiisme, il n’a pas
non plus été présenté en tant que document et source religieuse. Aucun des infaillibles de la famille du

Prophéte ou savants imamites n’ont tiré de ce livre un fondement ou précepte religieux. lls ne 'ont pas



non plus placé comme 'un de documents religieux équivalent le niveau du Coran et de la tradition. Le
livre mentionné — d’aprés les informations parvenues a son sujet- est un recueil traitant des mystéres de
la création et des événements futurs survenant dans le monde. Croire en I'existence d’un tel livre -qu’il
soit plus épais ou plus mince que le Saint Coran-, ne cause aucun inconvénient. Les écrits de la trés
sainte Fatemeh ne sont absolument pas identiques au Saint Coran — Dieu nous en garde !- et aucun

musulman chiite n’a foi en ce genre d’affirmation.

Interdiction de toute exagération sur les Infaillibles (a.s.)

Question: Selon la jurisprudence chiite, il N’est guére permis d’émettre toute exagération vis-a-vis des
Imams immaculés; le faire revient, d’apres les sentences juridiques de tous les jurisconsultes, a quitter
la religion. Ceux qui le commettent deviennent ainsi infidéles et impurs. Quelle est la signification de la

teneur de ces décrets?

Réponse: Est désignée d’extrémiste, une personne considérant par exemple I'un des vertueux
membres de la famille du Prophete supérieur au rang de simple serviteur du Trés Haut. Et leur
accordent certaines particularités de divinité, telle la création, la direction de 'univers ou encore
contribution indépendante dans la genése. De telles attestations sont bien évidemment blasphématoires,
quelles que soient la période et la forme sous laquelle elles s’accomplissent. La cause du blasphéeme
repose sur la conviction d’indépendance au sein des Attributs divins. Par exemple supposer inventer un
guelconque ustensile indépendamment ou étre libre d’offrir ou non une ration quotidienne, etc. Mais il
existe par contre la possibilité d’intermédiaires favorables, incitants sans aucun doute une tutelle
cosmogonique dans les cosmogonies, tel 'ange Mickaél intermédiaire dans les vivres, Djibrail dans la
révélation et 'ange de la mort dans la saisie des ames, tous ceux-ci n’ont rien avoir avec le probleme

d’exagération possible.

Signification des termes « Dieu en fut satisfait »

Question: Dans certaines sentences du recueil « La voie de I'éloquence » (Nahdj-ol-balaghah, paroles
prononcées par I'lmam Ali [pl]) on retrouve des termes tels « QueDieu excelle on tel ( g s <) » ou

« Que Dieu récompense un tel (u) 3 «if ) » & propos de certains Califes. Dans une lettre adressée a
Mo'awiyah (premier calife des omeyyades & 'époque de I'lmam ‘Ali [pl]) au sujet de la maniére de préter
serment avec les califes, 'expression « Que Dieu soit satisfait ( L, 4t 4€) » alors qu’a une autre
occasion, comme le discours de Chaqchagiyah, des paroles ont été adressées a I'encontre de certaines
personnes. Selon vous pourquoi une seule maniére de s’exprimer pour deux affaires apparemment

opposées?

Réponse: Le terme « Dieu en fut satisfait » était différent des deux autres: « Que Dieu excelle tel » et
« Que Dieu récompense un tel », il signifie la contrainte de faire preuve d’animosité vis-a-vis de ce a

quoi est apparemment attaché et que I'ensemble de la communauté reconnait comme étant la



satisfaction de Dieu. Si cette phrase le concerne elle-méme, cela signifie que moi personnellement je
suis obligé de préter serment dans l'intérét de I'lslam et je le fais pour la satisfaction de Dieu; étant
donné que dans le cas d’un refus (pour préter serment), les fondements de I'lslam s’en trouveraient

atteints.

Les deux autres expressions: « Que Dieu excelle tel » et « Que Dieu afflige tel » elles, s’adressaient a la
maniére d’agir de certains gouverneurs et aux méthodes et décisions juridiques de certains
gouverneurs, désignés par le pouvoir en place, dans certaines contrées islamiques qui avaient été
désignées de la part du pouvoir en place; elles sont en tout cas adaptables. Le deuxiéme sens d’entre
elles ne pose aucun probléme tandis que le premier a été rapporté dans des centaines et des milliers de
traditions par voie chiite provenant de I'lmam Ali lui-méme et les autres Imams de la famille du Prophete
('une d’entre elles se rapporte en effet au discours de Chaqchagiyah a propos du califat direct, droit
légitime du commandeur des croyants que certains lui avaient usurpé). Certains d’ailleurs louérent par
ces expressions le comportement de I'lmam Alf (pl), qui savait que le califat était son plein droit, mais
choisit de respecter les intéréts suprémes de I'lslam. Ces mémes intéréts I'obligérent a patienter 25 ans

avant que ce droit lui soit accordé.

Invitation a 'union et la cordialité

Question: Le serment de I'lmam Ali (pl) avec les trois califes précédents dans le but de préserver les
intéréts des musulmans, était tout a fait inévitable, du point de vue historique. Dans ces conditions, d’ou
proviennent ces injures et malédictions prononcées envers les personnes ayant des responsabilités et

parvenues au pouvoir au début de I'lslam?

Pouvons-nous nous permettre de ne pas prendre en considération l'intérét des musulmans comme le fit
‘Ali et d’attiser les différends d’ordre religieux et sectaire n’ayant aucune base scientifique? Nous
sommes partisans de discussions scientifiques — a un niveau élevé-. Quel peut bien étre le profit d’'un
tel esprit de vengeance et de provocation face aux convictions de nos freres musulmans? Comment est

jugé un tel comportement du point de vue religieux?

Nous avons observé en pratique que la fondation de la « Maison du rapprochement entre les écoles
islamiques » au Caire a été approuvée par le défunt Ayatollah Bouroudijerdi, I’Ayatollah Kachef-ol-
gheta » ainsi que d’autres religieux chiites. Cette fondation eut de brillants résultats, telle la sentence
juridique (fatwa) de « Cheikh Mahmoud Chaltout, directeur de l'université islamique al-Azhar,
concernant l'autorisation de suivre I'école chiite. Ne serait-il pas préférable de continuer sur cette voie et
de poursuivre de telles discussions au plus haut niveau scientifique? Comme il est nécessaire d’interdire
toute activité aux groupes chiites et sunnites extrémistes, afin que les ennemis de I'lslam ne puissent

abuser de telles discordes?

Réponse: Lunion ou le rapprochement islamique, ne causant ni négligence des connaissances

religieuses ni abandon des prescriptions religieuses ou pertes d’'un quelconque avantage religieux, ne



pose aucun probléme au point de vue rationnel et logique.

La puissance que les premiers musulmans avaient pu obtenir en adhérant aux enseignements
coraniques et dont le rayonnement leur permit de conquérir, en moins d’un siécle, de vastes étendues
de territoires prospéres; se trouva malheureusement complétement dissolue suite a des divergences
dialectiques et 'abandon de tout esprit social; c’est alors que les musulmans furent dépouillés de leur

véritable richesse et de leur réelle entité.

Bien entendu, ces facteurs de division ont essayé de disperser au maximum ces deux écoles de
pensées islamiques; mais il ne faut pas oublier que ces sectes ne divergent que sur les branches (forQ)
de la religion et non sur leurs principes (ocll). Et plus précisément, uniquement sur deux de ces
branches, alors que sur les autres branches indispensables de cette religion: priére, jeline, pélerinage
de la Mecque, lutte dans le chemin de Dieu, etc. lls sont en parfait accord: tous croient également de la

méme maniére au Saint Coran et a la K'abah.

C’est d’ailleurs sur ce principe que les premiers chiites ne s’écartérent jamais de la majorité et
participérent de toutes leurs forces, aux développements des affaires publiques islamiques avec
'ensemble des musulmans, et en les aidant de leurs bons conseils. De nos jours, il est également
indispensable a 'ensemble des musulmans de ne considérer que leurs points d’accord sur les principes
des rites islamiques et de revenir a eux-mémes, suite a tous ces pressions et malheurs que leurs on fait
subir —durant toutes ces années- les étrangers et les agents extérieurs. Il faut gqu’ils abandonnent tout
désaccord pour ne former qu’un seul rang, et bien avant que d’autres viennent découvrir cette vérité
historique (unité) et l'inscrivent dans leurs notes, il est indispensable que les musulmans eux-mémes la

mettent en pratique.

Aujourd’hui, le monde musulman commence, fort heureusement, a comprendre peu a peu cette réalité
et les autorités religieuses chiites approuvent, dans ce sens, cette idée de rapprochement entre les
écoles juridiques islamiques. L’éminent Cheikh de l'université d’al-Azhar a d’ailleurs parfaitement
présenté cette vérité d’un ton trés catégorique et annoncé au monde entier, I'entiére unanimité entre
chiites et sunnites. Les musulmans chiites doivent lui en étre reconnaissants et louer son geste plein de

modestie.

Comme il I'a été avancé dans votre question, ceci n’empéche aucune discussion scientifique et
historique sur des questions de foi; il faut méme que des discussions scientifiques trés poussées se
poursuivent entre chiites et sunnites afin que des points encore obscurs puissent étre éclairés et que la
vérité éclate au grand jour. Ceci n’a rien a voir avec le fanatisme, les accusations ou les propagandes

mensongeres.

Nous implorons Dieu de guider et réformer les personnes hostiles et corrompues et de permettre par Sa

Grace aux musulmans de retrouver dans l'unité, leur grandeur d’autrefois.



i pals 4]
(Il est Celui Qui entend, Qui exauce)

Envoi en mission des Prophétes au Moyen-Orient

Question: Pourquoi 'envoi (b'éthat) des Prophétes Egypte, Syrie et leurs environs en Arabie, et non

dans d’autres régions prospéres (Europe, Australie)?

Réponse: Nous n’avons en fait aucune raison a apporter pour expliquer cette vérité. Le verset suivant

parle apparemment de I'absence de tout monopole:
. - PURRTPE IR
BRRTRERVITE (EN ] Y ROV

« Qui n'ait eu un avertisseur » 1

La seule chose que nous savons en effet, c’est que les Prophétes mentionnés dans le Saint Coran

provenaient tous du Moyen-Orient et de ses environs.

Différence d’aptitudes

Question: L'origine des différences de capacités et aptitudes des créatures provient des disparités
survenues depuis le début de la création. Par exemple, I'un a recu la faveur de la prophétie ou de
I'autorité religieuse tandis qu’il n’en est pas le cas pour les autres. Dans les autres créatures, on

remarque ces particularités, quelle est la raison de ces disparités?

Réponse: Les dispositions naturelles (estédad) absolues font la particularité essentielle de la matiére,
qui se déterminent dans les diverses situations. La matiére par exemple peut, a condition de posséder
une qualité physique donnée et certains éléments, acquérir une aptitude végétale; la plante elle, grace a
des conditions environnantes propices, peut atteindre la capacité de fruit et étre capable de croitre s’il
peut s’abreuver. Le sperme lui peut, a condition de se répandre dans I'utérus d’une femelle donnée,
provoquer la formation d’'un embryon. En métaphysique, il est nécessaire de prouver la raison agente de
la matiére et ce genre d’interrogations concernant la cause finale (« éllat ghaii) de ces divergences, sont
formulées de la maniére suivante: « Quel est le dessein d’une telle diversité de capacité alors que
l'origine de ces différences est une Grace? Que serait-il advenu si Dieu le Tres Haut avait ordonné que
cette grace s’adresse a toute et si dans l'univers il n’existait ni iniquité, corruption et imperfection? »
Voici la réponse que I'on peut leur apporter: le but de la création est d’aboutir a former la créature la

plus parfaite, soit « ’lhomme parfait »:



o X L <o

luad 02081 3 G (ST Gla il 53

« ... Qui a créé pour vous ce qui est sur la terre, dans sa totalité... »2
° z - 0 €9 - -8 PR A
de Gyad (=5¥1 3 Gs ol 3 G <ToaLG

« Il assujettit pour vous ce qui se trouve dans les cieux et la terre, en totalité... »3

Or le perfectionnement de I'étre humain se fait par un cheminement plein d’épreuves et I'existence
d’aptitudes diverses est certes aussi indispensable dans ce monde, sinon toutes ces épreuves

resteraient sans aucune signification.

Doutes au sujet des Prophétes Khidr et Moussa

Question: Dans le récit des Prophétes Moussa (Moise dans la Bible) et Khizr, il semble que I'usurpation
de bien, le coulage de 'embarcation et la loi du talion aient été exécutés bien avant qu’un délit ou un
meurtre aient été commis. Dans quel sens va la phrase « un trésor était sous le mur »? Comment se
fait-il que le Prophéte Khizr soit devenu le maitre (d’enseignement) du Prophéte Moussa4, alors que ce
dernier avait le statut éminent de Messager et était a cette époque, le symbole de la connaissance
divine? Quel est le sens de la prédication que fit le berger Rabil a Younes (Jonas dans la Bible) et des
paroles de la huppe adressées a Soleyman (Salomon dans le Bible): « ... Je comprends parfaitement
ce que tu ne comprends pas... »4 Ainsi que celles de la fourmi: «... et ils ne s’(en) apercoivent

guere » 5

Réponse: Des événements tels que le coulage d’une embarcation, le meurtre ou autre, se produisent
cent milliers de fois quotidiennement dans le monde, selon le décret et la destinée qu’ordonne le Tout
Puissant. Il n’a pourtant jamais été accusé d’usurper le bien d’autrui, d’appliquer la Loi du talion avant le
crime, etc.; étant donné qu’ll est Détenteur en toute absoluité et le Législateur (Mocharr'a), non en tant
que personne versée dans loi (motacharr'i) et soumise aux obligations de la Loi divine (mokallaf). Tout
ce qu’ll accomplit est la justice méme et désigne la ligne de conduite appropriée, comme I'expriment

parfaitement les paroles du Prophete Khizr:

«... Je ne l'ai pas fait de mon propre chef... »6

Ce que ce dernier a accompli avait un aspect purement cosmogonique (en rapport avec la création) et
non un aspect Iégislatif. On peut dire que le commandement de Dieu selon lequel il a exécuté ces trois

actes signifiait une causalité cosmogonique afin de démontrer au Prophete Moussa (pl) leur Donateur



(Mocaleh) et non une causalité législative devant étre respectée. Il n’y a aucun inconvénient a ce que
Dieu enseigne certaines mesures appropriées a Moussa par l'intermédiaire de Khizr, bien que celui-ci
ait un rang supérieur a ce dernier, ou bien que le berger Rlbil annonce une prédication au Prophéte

Younes.

Il en est de méme pour les explications de la huppe, prouvant ce qu’elle avait observé sur la situation de
la ville de Saba et de sa reine Balkis, a Soleyman, qui les rejeta. Ainsi que les propos de la fourmi
mettant en garde ses congéneéres de ne pas se laisser écraser sous les bottes de Soleyman et de son

armée, prouvant ainsi leur négligence; ils ne portérent en fait aucune atteinte a sa personnalité.

Autorité législative et relative

Question: Que signifie I'autorité législative et crédible

(é'etebari) désignée par le Saint Prophéte et I'lmam dans le saint verset: « Vous n‘avez d’autres alliés

que Dieu... »7 et que vous avez expliqué dans le Commentaire du Coran « Al-Mizan »?

Réponse: Cela signifie que la tutelle de la population et la direction des affaires de la communauté

doivent se faire dans les limites des régles religieuses (gouvernement religieux).

Sens du terme avertissement

Question: Selon les versets ci-dessous, le monde animal est lui aussi soumis aux obligations de la loi

divine, est-ce vrai?:

J1 A Gy St il ¥ (81 G406 e Gy

22 al/é
f

oSIEST 5

« Et nul animal a pas lent sur terre, nul oiseau volant de ses ailes, qui ne soit comme vous en

communauteé... »8

«... Qui n'est eut un avertisseur. »9
Quel est donc le sens du terme avertir dans ce dernier verset?

Réponse: Ce mot signifie effrayer du chatiment divin, exprimé dans les messages divins, mais dans un

deuxiéme verset, il n’est plus question des animaux ou des oiseaux:

« Il n'est point de cité... » 10



Question: Le doute obsessionnel que Satan incita a Adam, ne concorde pas du tout avec les versets

coraniques:

« Quant & Mes serviteurs... » 11

<, < -

Gl G e (e O aalli) 0Ty (i 20T o ilial 4011 )

« Certes, Dieu a élu Adam... » 12
Quelle est votre opinion a ce sujet?

Réponse: D’apres le verset:
Sih e 1KEL GG Gaea e 1ol G

« Nous dimes: “Descendez-en tous ! Si alors de ma part vous vient une guidance... » 13

la 1égislation religieuse fut établie apres la sortie du Paradis et le verset:

ERAEY

Gas Gl G SAGH oo V1 Ul Lgile O il golie &

« Sur Mes serviteurs tu n‘auras aucune autorité... » 14

décrit la condition des croyants dans le monde terrestre, suite a I'établissement de la législation divine et

le choix d’Adam en tant que Prophéte dans ce monde:
« Son Seigneur I'a ensuite élu, agréé son repentir et I'a guidé. » 15

Le doute que Satan avait jeté dans le coeur d’Adam correspondait a la période avant la descente sur
terre ainsi que la législation religieuse. Ce doute n’a d’ailleurs pas I'apparence d’un péché c’était en fait

une opposition vis-a-vis d’un conseil, il n’existe donc pas de contradiction entre les saints versets.

Sens des lettres isolées

Question: Dans le commentaire du Coran « Al-Mizan », je n’ai guére trouvé d’explication sur la
signification des lettres isolées (hor(f mogattaah) se trouvant au début de certaines sourates
coraniques. Dans quel volume du commentaire puis—je les trouver? Que signifient en fait ces lettres
isolées?

Réponse: La discussion concernant les lettres isolées se trouve dans le commentaire de la Sourate 42



(La consultation), en s’appuyant sur lui, ces lettres sont des sigles (ramz) inconnus.

Devoir des croyants habitant les deux p6les Nord et Sud) pour

accomplir la priére et jelner.

Question: Comment peut-on déterminer les heures de priéres et de jeline sur le pble?

Réponse: D’aprés les jurisconsultes, les habitants du péle doivent suivre les horaires habituels utilisés
dans la majorité des contrées habitées, comme ils le font d’ailleurs concernant leurs activités sociales en

décrétant des horaires fixes et cette méthode leur est tout a fait habituelle.

Suppression d’'un doute sur la scission de la lune

Question: Est-ce que la question du miracle de la “scission de la lune” est conforme au Coran et aux
traditions? Est-il correct de vouloir le prouver sa scission en absence de toute opportunité entre
I'étendue de la lune et la portée de la main du Saint Prophéte (a.s.s.); et en absence de toute conformité

entre le récipient et son contenu selon les lois de la logique, rationnelles et les perceptions humaines?

Réponse: Le récit de la “scission de la lune” est une réalité, on peut en étre slr puisqu’il est cité par le
Saint Coran et les traditions -bien que ces derniéres soient parfois différentes-. Chacune d’entre elles
prises a part, ne peut assurer notre confiance, mais ce que I'on peut tirer de maniére générale de toutes
celles-ci, c’est que la lune s’est fendue de maniére miraculeuse sur un simple geste du Saint Prophéte

(a.s.s.), comme l'indique le Saint Coran:

5. 28

JadlH iy de Gl a3

« L’Heure approche et la lune s’est fendue. » 16

Ce fait surnaturel a été accompli par le Prophéte de I'lslam (face a la demande de certaines personnes
démentant sa mission et lui réclamant un miracle). Il est bien évident que nous ne pouvons-nous
permettre, apres avoir accepté que les Prophétes puissent accomplir des miracles, de réfuter un miracle

précis que le Saint Coran lui-méme certifie (alors qu'il est lui aussi un miracle reconnu).

Fondamentalement, nous ne possédons aucune preuve rationnelle rejetant les miracles. |l est possible
gu’il existe en dehors des causes et moyens surnaturels étant a notre portée dans les différents
phénoménes, d’autres causes et moyens pouvant provoquer des phénomeénes surnaturels différents,

dont nous ne sommes point avertis.

Certains opposants prétendent que la scission de la lune dont parle ce verset coranique surviendra le

jour de la Résurrection promise, lorsque I'univers sera sur le point de disparaitre. Selon eux cela ne



s’est pas produit par un signe du Prophete; le verset suivant dément cependant cette hypothése,
puisque Dieu précise justement:

¥ o & mo

£08 IR R LAY
oalue s Lol sdss Tou yay 44l 155 05

« Et s’ils voient un prodige, ils s'en détournent et disent: ‘c’est une magie perpétuelle”. » 17

Si ce verset concernait la fin du monde, la critique des infidéles précisée dans ce verset, n’aurait plus

aucun sens, de méme que la comparaison de ce miracle a un tour de magie.

D’autres encore, ont avancé que ce verset signifiait la séparation entre la lune et le soleil, comme le
confirme la science contemporaine. En réalité ceci est 'un des prodiges du Coran, de pouvoir informer
d’un phénomeéne des siécles et des siecles avant qu’une telle théorie ne puisse étre proposée (au point
de vue scientifique). Au point de vue de la lexicologie cette hypothése est totalement erronée, puisque
tout détachement d’un corps d’un autre corps, de maniére a donner naissance et provoquer une
séparation totale est désignée par les mots dérivation (échteqaq) ou séparation (énfécal) et non par le

terme scission (énchéqéaq) signifiant une partition en deux morceaux.

Certains opposants ont eux, indiqué que si un tel phénomeéne s’était produit il aurait été cité par les
historiens non musulmans. Il faut savoir que I'Histoire traditionnelle a toujours été écrite selon le gré et
les intéréts des puissances au pouvoir. Tout récit ou fait allant a 'encontre des dispositions des
gouvernements était mis de coté et gardé derriere un rideau d’indifférence et d’oubli. Nous remarquons
ainsi que dans I'histoire de I'antiquité il n’existe aucune trace d’Abraham, Moise et Jésus alors qu’il
n’existe aucun doute sur les faits surnaturels et les miracles qu’ils ont accomplis. C’est Abraham qui a
été jeté dans le feu de Nemrod, mais n’a pas brdlé; Moise qui accomplit tant de miracles au moyen de
sa canne et de sa main blanchie face a Pharaon et enfin Jésus qui ressuscita les morts. Puis I'lslam vint
a son heure contrairement aux désirs de toutes les puissances mondiales et les miracles accomplis par

son Prophéte bien aimé (a.s.s.).

Il faut bien rappeler d’'un autre cété qu’entre la Mecque — ou s’est produit un tel phénoméne- et 'Europe
— ou se trouvaient les historiens—, il existe des différences horaires énormes entre les couchers et les
levers de lune et solaires. Or ce phénomene se produisit durant un court laps de temps et fut visible de
la Mecque. Alors que dans des horizons aussi lointains que les villes de Rome et Athénes, il était sans
aucun doute invisible comme le sont les phénomenes astrologiques éphémeres de ces régions pour la

population de la Mecque et ses environs.

Propos sans fondement

Question: Le fait rapportant que la planéte Vénus se serait posée sur le toit de la demeure de I'lmam
‘Ali ibn Abi Talib (pl), repose-t-il sur des documents fondés?!



Réponse: Ce récit a été cité dans plusieurs traditions qui ne sont ni transmises de témoin en témoin, ni

d’émanation catégorique; elles ne sont donc pas reconnues slres au point de vue scientifique religieux.

Philosophie de 'amputation de la main du voleur

Question: Pourquoi la main du malfaiteur doit-elle étre coupée?

Réponse: ’amputation de la main du cambrioleur existant dans la Iégislation islamique fait partie des

mesures pouvant étre analysées sous forme de deux questions fondamentales, en fonction de la réalité:
1- Le délinquant doit étre puni en échange de I'acte inadmissible qu’il a commis.
2- Cette peine doit étre exécutée en coupant la main du coupable.

Concernant le premier point, la sainte religion islamique n’est pas la seule législation a punir les voleurs;
en effet depuis les tout premiers débuts de I'histoire de 'existence humaine, au sein de toutes les
sociétés humaines, des peines ont été prévues et mises en place pour contrer les malfaiteurs, comme

c’est le cas encore de nos jours.

Cette résolution repose bien évidemment sur le principe réaliste que la chose la plus chére et importante
pour I'étre humain est sans aucun doute sa propre existence. Il ne pergoit par conséquent aucun devoir
plus important et indispensable que d’assurer la félicité de celle-ci (son existence). |l s’efforce donc,
dans le milieu social ou il se trouve, de se procurer des moyens d’existence, sous forme de biens et de
richesses, et de les employer pour son propre confort. En réalité (selon les sociologues), il se sert de la
moitié de son existence, sur laquelle 'on ne peut mettre un prix, pour aménager I'autre moitié de son

existence.

La protection ainsi que I'assurance accordée sur la valeur de tout objet valent le prix de celui-ci. Tout
bien ne bénéficiant d’aucune sécurité face au danger de destruction ne posséde pas la moindre valeur.
On peut donc estimer que la protection accordée aux acquis de I'existence humaine vaut la moitié de
celle-ci. La valeur de la sécurité de la vie humaine équivaut donc a (la valeur de) la durée de sa vie. La
rupture et la destruction des barrieres encadrant les acquis sociaux reviennent a anéantir la moitié de
I'existence de cette société. De méme I'absence de toute sécurité dans une société équivaut a

I'élimination tous les individus composant ladite société:

1
PRIV PR £9 PR

usns ol 06 L3KG 081 8 ol 5 i3y i O 0% &

« ... quiconque tuerait une personne non coupable d’'un meurtre ou d’une corruption sur la terre,

c'est comme s'il avait tué tous les hommes... » 18

Tout voleur supprimant la sécurité financiére de la société humaine doit bien entendu faire face a une



peine sévere dont 'exemple doit empécher le déchirement du rideau protecteur de la loi financiere de

cette société.

Le deuxieme point, lui, concernait 'amputation de la main du voleur tel que I'ordonne la Loi sacrée de
I'lslam. En effet, en Islam, ce précepte provient de la loi du talion puisque tout préjudice commis par un
étre humain envers un autre est rendu de maniére comparable afin de le chatier pour son acte ou qu’il
serve d’exemple pour les autres. En réalité, un acte qui ruine la moitié de I'existence d’'une personne ne
peut guére étre réparé par une amende d’'un montant plus ou moins élevé, ou d’'un emprisonnement
allant de quelques jours a quelques mois. La meilleure preuve est d’ailleurs que ce genre de
dispositions, appliquées depuis trés longtemps dans de nombreux pays, n’a donné aucun résultat

probant, qui est celui de réparer tous ces dommages.

C’est sur ces évaluations réalistes qu’en Islam, la main du malfaiteur — qui représente environ la moitié
de ses efforts vitaux- est sectionnée. Nos intellectuels ont pourtant proféré toute une série d’objections
sans fondements contre ces préceptes, provoquant une flambée de 'escroquerie, qui s’est répandue
dans notre pays telle une maladie contagieuse. La sécurité matérielle a completement disparu et cette
calamité s’est également enracinée dans notre état d’esprit; ces éléments de réflexions (religieux)

pourtant justes et corrects ont alors été soumis au pillage.

Ces messieurs affirment: « Une personne humaine qui doit pouvoir s’efforcer jusqu’aux derniers instants
de son existence pour acquérir ses moyens de subsistance et résoudre ses probléemes (de ses propres
mains, dons de Dieu), pourquoi devrait-elle devenir indigente suite a une erreur commise, due aux

pressions économiques qui I'assaillaient? »

L’origine de ce probleme repose sur le fait d’accepter le principe du délit et de rechercher par contre le
moyen de susciter la pitié et la bonté humaine. lls déclarent aussi que s’il est vrai que le délinquant a
commis un méfait par ce geste hideux; mais en sachant que la plupart du temps ces actes sont dus a
des problémes économiques, cette personne honorable a été obligée de le perpétrer. La compassion et
’humanité humaine ne permettent certes pas qu’en lui amputant la main, on le rende pour toujours

impotent.

L’erreur de telles appréciations rationnelles est bien évidente. Suivre une décision purement
émotionnelle concernant un droit individuel, ne pose aucun inconvénient. L’lslam lui-méme (comme le
prouvent d’ailleurs les versets coraniques), concernant des droits personnels, pour lesquels existent
diverses représailles et des amendes pécuniaires, a demandé a la personne ayant droit, de fermer les
yeux sur celui-ci (droit), en 'encourageant et la persuadant de ne pas projeter ses congénéres dans la

peine et 'embarras.

Mais a propos des droits sociaux, susciter des sentiments de complaisance pour une @me tout en
ignorant de la pénaliser, revient en réalité a commettre un crime contre la société, dans la plus grande

cruauté. Laisser en liberté un délinquant et préserver ’'honneur d’'un coupable équivaut a mettre en



difficulté des millions d’ames innocentes et a anéantir tout le respect leur étant di comme le dit si bien

ce vers:
Toute pitié pour la panthére aux crocs acérés est brimade pour les moutons.

Dans tout jugement et article de loi mis ainsi en place pour pénaliser un criminel, c’est la situation
sociale qui doit étre prise en considération. lls doivent étre tel un onguent que 'on mettrait sur une plaie
occasionnée sur le corps social; et non pas considéré comme un simple probléme éducatif individuel a

mettre en place pour tout cambrioleur ou détenteur de bien.

Ici, il nous faut répondre a une autre critique formulée de la maniere suivante: il existe une différence
manifeste entre quelqu’un de nécessiteux de son pain quotidien, que la pauvreté, le malheur et
I'infortune ont poussé a voler par exemple un broc a eau, et celui qui cambriole et commet des crimes
par profession tout en mettant a bout de force la société et la rendant impuissante. Ce dernier installe
chaque jour une nouvelle famille dans la détresse. Il existe donc une immense divergence entre ces
deux situations, et pourtant I'lslam les a pris sur un pied d’égalité et n’a guere reconnu de distinctions

entre elles.

En réponse a ces critiques il faut revoir en résumé certains points essentiels: en Islam vis-a-vis des
actes reconnus en tant que délits et infractions et méritant un chatiment c’est la peine légale (hadd) -
fixée par la loi islamique- qui est appliquée pour le dernier degré de transgression. Par exemple, si une
personne a commis I'adultére il recoit cent coups de fouet en tant que peine légale et si elle I'a répété
plusieurs fois et qu’aucune peine légale n’a été engagée contre elle, puisque ce n'est qu’apres cela qu'il

a été prouvé, on ne le frappera pas plus de cent fois.

Par conséquent, la peine légale d’'un cambriolage équivaut celle du dernier vol présenté devant le
pouvoir juridique islamique, dans ce domaine il n’y aucune différence entre un vol mineur ou majeur, ni
les facteurs ou les conditions dans lesquelles il s’est accompli. Il n’existe point de distinction entre un
voleur expérimenté, un voleur de poule ou un voleur de broc, puisqu’ils ont tous porté atteinte a 'une

des bases de la société.

Les opposants eux disent: un individu dont la main a été coupée devient une charge supplémentaire

pour la société au détriment des forces productrices du pays. Quelle est la logique de cette opinion?

Il faut ici rappeler a ces messieurs qu’amputer la main d’un malfaiteur revient a couper quatre doigts
sauf le pouce et que dans tous les pays et toutes les sociétés, il existe a la fois et naturellement des
personnes saines et des personnes invalides ayant chacun des milliers de besoins variés. Pour une
personne ayant uniquement perdu quatre de ses doigts il existera aussi du travail, le fardeau de la
société ne s’en trouvera guere alourdi et la production du pays ne sera point réduite ou ralentie. C’est
d’ailleurs pour cette raison, que la deuxiéme fois qu’un délinquant est pris pour un vol, on ne lui coupe

pas la deuxieme main, mais le pied gauche.



En supposant que vraiment couper la main d’une ou de plusieurs personnes alourdit la charge de la
société et ralentit 'économie; protéger la sécurité financiére du pays en supportant une charge
supplémentaire imperceptible et sans importance n’est-il pas mille fois plus facile a ce que la société

devienne a moitié mourante par pure perte de ses principes sécuritaires matériels?

Quel raisonnement étrange: si la main d’un délinquant est sectionnée en tant que pénalisation cela
cause une charge pour la société, mais si I'on ne s’oppose pas a lui et gu’on le laisse poursuivre ces
méfaits ou qu’on le jette en prison tout en assumant ses frais de subsistance, il ne deviendra guére une

charge pour la société !

Dans la situation actuelle du pays, ces bandes de brigands et de pickpockets ne constituent-elles pas
un fardeau pour la société? En dehors des personnes commettant a I'occasion des vols plus ou moins
importants, dont le nombre est moindre, les statistiques montreraient que le nombre de cambrioleurs et

de malfaiteurs professionnels atteint plusieurs milliers?

Parmi ces derniers, ceux qui poursuivent librement et sans scrupules leurs activités, assurent leurs
moyens de subsistance quotidiens du fruit du labeur des autres; sans compter que surviennent chaque
jour des faits déplaisants au cours de ces actes de banditisme, tels des meurtres, des préjudices divers
et des atteintes a la pudeur; dont nous lisons les différents témoignages dans tous les journaux

quotidiens.

Pour ceux d’entre eux tombant aux mains des agents gouvernementaux, commencent alors toute une
série de frais exorbitants et accablants payés de la poche des personnes plaignantes, pour étre
employées dans les organisations et services des affaires criminelles. Puis ce sont les prisons
régionales ou centrales qui sont chargées de les garder pour qu’ils puissent passer en toute tranquillité
leur période de détention et d’'emprisonnement, toujours sur le fruit du labeur de la société. Durant cette
période d’ailleurs, grace a leurs fréquentations dans les prisons, ils peuvent méme suivre des stages

techniques de cambriolage !

Un certain nombre d’opposants déclament: « Si c’est pour servir d’'exemple aux autres, les
psychologues américains de renommée ont présenté au public des films policiers, afin que les gens
puissent, a I'occasion, y tirer des lecons. Non seulement cela ne s’est pas produit, mais en plus ils en
ont appris beaucoup de choses; on a d’ailleurs vu que des délits du méme genre se sont produits dans
ces mémes villes, les nuits mémes de la projection de ces films. De la méme maniere, toutes ces

pendaisons dans les places publiques n’ont fourni aucun exemple pour les personnes visées. »

Il ne fait aucun doute pour nous que tous ces films qui présentent des scénes de crimes et de liaisons
amoureuses sur les écrans; tous ces magazines ou romans policiers constituent en soi des facteurs
propices a la propagation de la corruption. lls présentent les faits avec tant de détails que I'on finit par
croire que le criminel est dans son droit, et que le bonheur et la félicité se trouvent dans I'amour

(physique) et la lascivité.



Une personne sensée ainsi qu’un homme consciencieux ne peuvent souscrire a I'idée qu’une bonne
éducation n’a aucun effet, ou que des exécutions publiques ne servent pas d’exemple et ne forcent pas

certains a suivre un mode de vie plus correct.

Les facteurs sociaux autant que les facteurs naturels menent a des résultats généraux, et non pas
indéfinis. Ce qui est recherché et constitue a la fois I'efficacité d’une sanction Iégale, c’est de réduire la

dépravation a son plus bas niveau et non de 'anéantir a tout jamais.

1. - Coran, Sourate 35 (Le Créateur), verset 24.

2. — Coran, Sourate 2 (La vache), verset 29.

3. - Coran, Sourate 45 (L’agenouillée), verset 13.

4. - Coran, Sourate 27 (Les fourmis), verset 22.

5. - Idem, verset 18.

6. - Coran, Sourate 18 (La caverne), verset 82.

7. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 55.

8. - Coran, Sourate 6 (Les bestiaux), verset 38.

9. - Coran, Sourate 35 (Le Créateur), verset 24.

10. - Coran Sourate 17 (Le voyage nocturne), verset 58.
11. - Idem, verset 65.

12. - Coran, Sourate 3 (La famille d’Imran), verset 33.
13. - Coran, Sourate 2 (La vache), verset 38.

14. - Coran, Sourate 15 (Al-Hidjr), verset 42.

15. — Coran, Sourate 20 (T4-Ha), verset 122.

16. — Coran, Sourate 54 (La lune), verset 1.

17. - Idem, verset 2.

18. - Coran, Sourate 5 (La table servie), verset 32.

Partie 10: Les Sciences coraniques

Pourquoi les « lettres isolées » dans les Sourates?

Question: Cher professeur, Allamah Seyyed Mohammad Hussein Tabatabai.

Le Saint Coran est un Livre céleste que Dieu le Tres Haut a révélé au fur et & mesure au Prophéte
Mohammad (a.s.s.), a différents moments et maintes occasions. Selon Ibn Sirin, le Saint Coran est
constitué de 6216 versets, alors qu’lbn Mas'id affirme qu’il compte 6218 versets. Quant aux autres, ils
tous sont d’accord que le Saint Coran contient 114 Sourates, dont 28 débutent par des lettres séparées
(mogattah), telles que: Alif-lam-mim & o/ &, Alif-lam-ra /4 &, Alif-lam-mim-¢ad y=e//¢ %, Alif-lam-
mim-ra _ya//4 P, 'Ain-sin-qaf e ¢ ¥, Ha-mim § pa ¥, Ta-sin & oub &, Ta-sin-mim, % ks Kaf-ha-
ya-ain-¢ad ¢ poasyS Ya-sin powd, cad oo 4 », Ta-ha <k 4 &, Qaf 5 ¢ », Niny 4 $.



La question qui se pose ici est de savoir quelle est la signification de ces lettres. Pourquoi trois des

sourates médinoises et 25 mecquoises débutent par ces lettres? Pourquoi donc toutes les Sourates ne
débutent-elles pas par celles-ci? Sachant que le Saint Coran a été révélé en arabe, on se demande si
les compagnons du Prophéte qui avaient entendu les versets de Coran les avaient appris par cceur; et

ceux qui les avaient écoutés, recueillis et sauvegardés comprirent-ils le sens de ces lettres?

Et si les premiers compagnons du Prophete en saisissaient la signification pourquoi tant de différents
dans les commentaires du Coran et pourquoi la majorité d’entre eux ne s’accordent pas sur une réponse

acceptable?! Comme cela a d’ailleurs été mentionné dans les livres de commentaire cités.

De toute maniére, la révélation de ces lettres n’est pas vide de sens, elle a sans doute un témoignage a
rendre: quel est donc leur message véridique? Sont-elles des lettres codées ou des mots abréviés? Ou
bien sont-elles les lettres initiales de mots, employées pour attirer I'attention de 'auditeur ou des termes

idiomatiques particuliers?

Jusqu’a présent j’ai fait beaucoup de recherche dans les traditions et les paroles des compagnons, mais
ce que veut dire le Saint Coran par ces lettres reste obscur dans mon esprit. Les propos des
commentateurs, les interprétations des chercheurs orientalistes et les paroles des soufis n’ont rien

éclairci sur ce mystéere.

Etant donné que les savants ont des différents si bizarres sur le sujet, il m’est venu a I'esprit de
m’enquérir de votre opinion scientifique, pour je puisse y déceler des points intéressants et que mes

doutes se résolvent.

En prenant connaissance de cette interrogation, il vous revient par conséquent de résoudre cette
énigme par vos conseils et de nous révéler la vérité a ce sujet. Je ne m’attends certainement pas a ce
que vous me répondiez: ces lettres constituent un des mystéres et des sigles dont Dieu Seul connait la
signification. Nous sommes tous, en effet, tenus de comprendre tous les versets coraniques, puisque Le

Tout Puissant les a révélés en arabe dans le but de guider 'lhumanité.

J’attends donc une réponse congrue de votre part. En attendant, veuillez recevoir mes meilleures

salutations...

Alep, le 28 Safar 1379, Docteur Abdu-Rahman al-Kiali
Réponse:

Au nom de Dieu le Tout Miséricordieux, le Trés Miséricordieux
Cher Professeur Abdu-Rahman al-Kiali,

Recevez mes salutations les plus respectables.



La méthode que nous employons pour commenter le Saint Coran est celle d’éviter de nous référer a
autre chose que le Saint Coran lui-méme, afin de comprendre et exposer le sens des versets.
Concernant les versets difficiles, nous n’'employons que les autres versets; mais les traditions,
transmises par chaine de transmission, nous étant parvenues de la part du Saint Prophete (a.s.s.) et
celles nous semblant logiques, sont également des arguments et des références pour nos
commentaires; étant donné que le texte coranique reconnait que les déclarations et les ordres du

Prophéte (a.s.s.) sont des arguments et doivent étre obligatoirement appliqués.

Il faut également se conformer aux traditions rapportées de la famille du Prophéte devant étre suivies et
nous y recourons en tant que preuves. L’'un de nos arguments a ce sujet est justement la tradition de

« Thagalain » qui nous est parvenue dans la limite d’'une chaine de transmission multiple et
ininterrompue, ainsi que certaines autres traditions. Ces propos ont d’ailleurs été apportés dans
l'introduction du premier volume du commentaire du Coran « Al-Mizan » et dans le troisi€me volume

nous en avons discuté avec fermeté et en avons expliqué complétement les ambiguités.

Mais nous ne nous sommes pas appuyés sur les paroles provenant des compagnons du Prophéte, les
personnes suivant les compagnons du Prophete (aprés la mort de ce dernier) ou les commentateurs du
Coran, ne nous semblant pas étre des arguments convenables (a moins que ce ne soit des discours
rationnels). En effet, leurs propos ne sont qu’efforts personnels de recherche et de réflexion (idjtihad), ils
ne sont d’aucun intérét s’ils ne restent arguments que pour leur propre personne. Pour nous leurs
interprétations sont identiques aux traditions non catégoriques et elles ne sont guéres valables. Dans
notre exégése nous avons employé la méthode et le principe suivants concernant les nombreuses

traditions provenant du Prophéte et des Imams descendants du Prophéte (a.s.):

Ly dinay Gaway LAl 5 »

« Certains versets du Coran confirment d’autres » 1.

Koy diany 3laiy »

« Les versets s'adressent les uns aux autres »?2.

Cpaay e dinay agdy »

« Les contextes se soutiennent les uns les autres »3
Ce principe est une méthode convenable et un cheminement approuvé, qui nous sont parvenus grace
aux traditions. Sans aucun doute, les versets coraniques possédent un style et une disposition de mots

comme tous les autres langages et une compréhension apparente. Mais bien que nous utilisons par



notre entendement leurs sens et desseins; nous ne pouvons percevoir clairement le sens des lettres
sépareées par leur style de langage encore inconnu, des lettres telles que: Alef-lam-mim, Alef-lam,ra,

Ta-Ha ou encore Ya-sin sont encore obscures pour nous.

Ces lettres séparées, ne sont donc pas comme les autres 2 et 3 versets coraniques, elles nont pas été

révélées pour étre comprises de la méme maniere que les mots arabes habituels.

Nous ne pouvons pas non plus prétendre que I'existence de ces lettres est inutile et vide de sens,

puisque les paroles de Dieu sont exemptes de toutes futilités, Il les décrit d’ailleurs de cette facon:

J3ell 3a 5

« Ceci (le Saint Coran) est, certes, une parole décisive. Et non point une plaisanterie frivole ! »4

Il ressort de ces propos que si certaines des sourates coraniques débutent par des lettres séparées,
cela n’est pas sans raison bien entendu et ces lettres ont été citées dans une intention bien précise. Les
motifs avancés par les compagnons du Prophete, leurs disciples et les commentateurs du Coran ne
peuvent cependant pas persuader les ames a la recherche de la vérité. C’est pourquoi dans nos
commentaires nous avons retardé notre discussion sur le sujet, a la sourate 42 (La consultation)
commencant par les lettres séparées: Ha-mim, Ain-sin-qaf. Nous espérons que Dieu nous accorde
'occasion de pouvoir soulever I'un des voiles couvrant ce mystére afin que certains points puissent étre

éclaircis, si bien entendu la mort nous laisse un sursis.

Si nous avons penché en faveur de cette sourate par rapport aux autres, c’est parce que dans celle—ci la

maniére dont s’est produite la révélation est annoncée, ce qui est tout a fait en accord avec notre sujet.

Jusqu’a présent, ce que j’ai peu découvrir sur cette question, est que ces lettres séparées ont une
relation toute particuliére avec la teneur et le sens des sourates, ainsi que I'intention et le but poursuivit
dans celles-ci. Par exemple dans les sourates débutant par les lettres « Alif-lam-mim », nous
observons un rapport singulier, bien que certaines d’entre elles sont mecquoises et d’autres médinoises.
Parmi les sourates précédées des lettres « Alif-lam-réa » ou « H&-mim » et « Ta-sin », on observe des
rapprochements et des similitudes n’existant pas dans les autres sourates. Dans la sourate 7 (al-'Aréaf)
débutant par les lettres séparées « Alif-lam-mim-cad » nous remarquons que I'on retrouve les mémes
desseins et occasions spirituels que dans les deux sourates commencant par « Alif-lam-mim » et la

sourate « ¢ad ».

Nous nous apercevons que dans I'ensemble, les lettres séparées ont en quelque sorte un rapport et une

similitude avec le sens et les objectifs des sourates. Mais la maniere et la qualité de ces relations,



explications et descriptions ne sont pas encore tres claires. Nous espérons cependant que le Tout

Puissant nous guide pour éclairer cette vérité.

Veuillez recevoir mes salutations les plus respectueuses et demandons par la méme occasion au Tres

Haut, pour vous félicité et apaisement.

Le 21 Rabi'a-al-awal 1379,

Mohammad Hussein Tabatabai.

Manque de respect envers le Saint Coran

Question: Dessiner des portraits du Prophéte et des Imams (pse), et les annexer au Coran, ou bien
ajouter en appendice certains talismans ou tout autre texte; comment est-il considéré au point de vue

législatif islamique?

Réponse: Tracer des portraits fictifs du Saint Prophéte et des Infaillibles en les annexant au Coran, ou

encore des traditions superstitieuses; revient sans aucun doute a offenser le Saint Coran et est interdit.

Tout individu musulman ne doit pas oublier ou ignorer ce point trés important que ce Livre céleste est la
Parole divine, nommé « Coran ». Il est le seul appui des connaissances islamiques a la fois primaires et
secondaires. Il est la preuve vivante de la Prophétie et fait la fierté de six cents millions de musulmans

du monde entier.5

En rappelant ce repére, la conscience de tout musulman ne Iui permettra jamais d’annexer un autre
fascicule au Coran — méme si celui-ci contient des propos véridiques — et de le publier pour le propager
dans la communauté musulmane. Y rajouter en appendice des textes superstitieux, des portraits

purement imaginatifs, etc. ne signifie rien d’autre que se jouer de la dignité des paroles de Dieu.

Les respectables éditeurs désirant publier certains textes véridiques a propos des Imams, des fascicules
sur les doctrines religieuses, de tadjvid (méthode de lecture du Coran), et de récitation coranique;

peuvent les éditer et les relier séparément puis les offrir en méme temps que le Saint Coran.

1. - Ehtedjadj: 1/389.

2. - Bahéar-al-anvar: 89/22.

3. - Bahér-al-anvér: 89/22.

4. - Coran, Sourate 86 (L’astre nocturne), versets 13-14.
5.

- Ces chiffres ont bien changé depuis et sont bien supérieurs.



Partie 11: Réponses a certaines questions

problématiques

Partie 11: Réponses a certaines questions problématiques1

Doutes sur la signification du mot « Islam »

Question: Dans votre livre « le chiisme dans l'lslam », il a été dit: « le mot Islam signifie soumission »,
au sens littéral cela est juste; cependant ce terme est un nom religieux apporté par le Saint Prophéte

(a.s.s.) en tant que locution islamique.

Premierement: Par conséquent, nous ne pouvons plus prouver le sceau de la prophétie au moyen de ce

verset:
N I T To gt 7o Lles e o
e Judy s Uy M)l Sue a5

« Et quiconque désire une religion autre que I'lslam, il ne lui sera point agréé... »2

Deuxiemement: votre commentaire est opposé a de nombreuses traditions rapportées a propos de la
signification du terme Islam, confirmant le sens de locution, comme le cite le deuxiéme volume de "OFdl
Kafi".

Troisiemement: Le terme « Islam » dans toutes les communautés du monde entier est le nom d’une

religion que le Prophéte Mohammad (a.s.s.) a apportée de la part du Véridique.

Réponse: Voici trés exactement les phrases apportées dans le livre « le chiisme dans I'lslam »:

9%

« I'"Islam au point de vue lexicologique a le sens de soumission et résignation et le saint Coran a ainsi
nomme Islam, la religion a laquelle Il invite. Cette derniére est un programme général de cette
soumission humaine face au Dieu Universel, par laquelle ’homme n’adore nul autre que Dieu I'Unique et

n’obéit qu’a Son commandement. »

Je suis étonné de ces déclarations et je me demande d’ou elles proviennent. L’lslam ne posséde-t-il
gu’une seule signification qui est littérale; dans le Saint Coran et les traditions lorsque le terme Islam a
été employé, faut-il toujours le prendre dans ce sens littéral? Ce mot ne renferme-t-il pas d’autre
aspect qu’une simple dénomination? Vous avez vous-mémes avoué que « L’Islam est une soumission
absolue a Dieu, qui ne se manifeste que par une déclaration des deux témoignages (Chahadatain) et un
engagement — d’accomplir des actes- déterminé. » Cette religion est ainsi le symbole de la soumission

au sens pratique.



En tout cas, le terme « Islam » est la dénomination de cette sainte religion, au point de vue littéral il
signifie soumission et obéissance; dans de nombreux versets coraniques et traditions, il est employé

dans les deux sens, par exemple:

Z
°
E P

Sl paal3it 4 3R3G w Gars alit £ (5 Gwie 5hy 4l 455 (Ll e Uy T 025

« Qui est meilleur en religion que celui qui soumet a Allah son étre, tout en se conformant a la

Loi révélée et suivant la religion d’Abraham, homme de droiture...? »3

Ce verset prouve que la religion d’Abraham était un exemplaire de I'lslam au point de vue de la
signification littérale, de méme que dans les paroles prononcées par les fils de Yaqub (Jacob dans la
Bible) (a.s.s.), et les croyants de cette communauté, prouvant que l'interprétation du terme « qui sont
soumis ( ggalws) » va dans un sens littéral:

« ... Et nous Lui sommes soumis »4

Vous avez également évoqué que: « Sil'lslam n’a pas le sens d’une locution islamique, nous ne
pourrons pas prouver le sceau de la prophétie par ce verset (cité précédemment) ». Or ces propos se
basent sur le fait que le sceau de la prophétie ne posséderait aucune autre preuve que ce verset. Ses
adversaires (de I'lslam) sont eux sirs et certains que le mot Islam est une locution islamique dans ce

verset: or ces deux théses sont prohibées.

Lorsque vous avez déclaré que « Les traditions confirment le sens figuré de ce mot. » Personne ne
réfute le sens figuré, mais il ne nie aucunement une signification littérale et son but. Les traditions, qui
ont parfois un sens figuré et le qualifient, exposent aussi parfois les stades et les degrés de I'lslam au

point de vue de la soumission.

Vous avez dit: « Le terme Islam dans toutes les communautés du monde entier est le nom d’une religion
apportée par le Prophete Mohammad (a.s.s.) »; alors que ce mot est sans aucun doute, actuellement la
dénomination d’une religion sacrée, il le fut prononcé la premiére fois, d’aprés le Saint Coran, par le

Prophéte Abraham (a.s.s.):

« Quand son Seigneur lui avait dit: "Soumets-toi’, il dit: « "Je me soumets au Seigneur de

I'Univers." »5

s s, 54 T/a

« Lequel vous a déja nommés « Musulmans » avant... »6

Et le Saint Coran cite que les Propheétes désignés aprés Abraham et leurs communautés ont été revétus



de I'lslam. Tels Ismail (Ismaél dans la Bible), Ishaq (Isaac), Y’aqlb (Jacob), Soleyman (Salomon),
Yssof (Joseph), les fils de Y’aqUb, les magiciens de Pharaon, la reine de Saba et les apbtres de Jésus

(pse).

La dénomination de la religion divine par le nom d’Islam vient du fait que s’il est le symbole de la
soumission, c’est parce qu’il était primordialement un qualificatif et non un nom propre au point de vue
de la syntaxe. Ainsi les plus beaux noms divins (Ism&' Hosna) sont tous des attributs et tous nommés
Noms de Dieu, puis ce n’est qu’aprés avoir été employé couramment qu’ils sont devenus noms propres
par leur prédominance. L’allusion a leur signification littérale ne disparait cependant pas par I'ajout des

lettres alef et [am au début du mot « Al-Islam ».

Le Mysticisme et le soufisme sont-ils reconnus conformes?

Question: Dans votre livre « Le chiisme dans I'lslam », il semble que vous déclarez corrects le soufisme
(tacawwof) et la gnose mystique (irfan). Et vous citez un bref historique de I'apparition, du
développement, de la crédibilité de ces sectes et de leurs luttes pour préserver leurs propres lignes de
conduite. Alors que les Saints Imams et les jurisconsultes les ont accusés d’infidélité et qu’il n’existe pas

dans leurs paroles, la moindre trace d’authenticité et d’appréciation.

Tout au long de votre discussion vous avez également déclaré: est nommée mystique la personne
adorant Dieu par la voie de I'affection, non dans I'espoir d’'une récompense divine ou par crainte des
chéatiments futurs. Au sein de toutes les religions ou Dieu est adoré, il y a des personnes adeptes de la
gnose mystique, méme dans l'idolatrie. En effet I'idolatrie, le judaisme, le christianisme, le magianisme
et I'lslam renferment tous des mystiques et des non-mystiques. N’était-il pas nécessaire de préciser
que dans l'idolatrie certaines personnes adorent Dieu par amour désintéressé (Hobb)? Ces propos

sont-ils justes?

Réponse: Au début du livre cité ci-dessus (« Le chiisme dans I'lslam »), nous nous sommes engagés a
présenter I'école de pensée chiite, I'historique succinct de son apparition, son développement, sa
manifestation, ses ramifications et ses modes de penser. Nous avons apporté en résumé, dans celui-ci
un historique des traditions et des traces de du mysticisme en toute impartialité. Nous n’avons guére
parlé ici a leur avantage, mais qu’énoncé leurs preuves rationnelles citées (contrairement a ce que vous

avez formulé, des preuves spéculatives et rapportées n’ont pas été évoquées).

Ce livre est en fait, un fascicule de présentation et non d’appréciation ou de constat de la véracité ou
non de cette école de pensée. C’est pourquoi nous n’avons guere apporté dans celui-ci les avis
opposés ni 'accusation des jurisconsultes face a leur infidélité. (Sinon a titre de citation dans I'histoire de

leur apparition.)

Il a été évoqué que dans l'idolatrie, certains adorent Dieu par amour, ceux-ci appartiennent aux

brahmanes et aux maitres pratiquant la mortification; ils pratiquent en réalité leur dévotion aux dieux et



non a Dieu I'Unique. Selon leurs convictions, par leur ascétisme d’abnégation, ils s’anéantissent tout
d’abord dans les dieux et ensuite dans Dieu le Tout Puissant. Cette question nécessite une multitude de
détails ne pouvant étre développés plus amplement dans une seule lettre, il serait bon de lire des livres
concernant les cultes hindou, bouddhiste et sabéen, afin de comprendre quelle était et est encore de

nos jours, leur mysticisme.

Vous avez aussi affirmé que mes propos disent corrects et approuvent la théosophie mystique et le
soufisme. Personnellement, je considere juste la gnose mystique, mais non celle employée par les
derviches sunnites, puisque ceux-ci agissent contrairement a la législation islamique. lls ordonnent la
musique, le chant, la danse et I'extase, mais ils accusent et s’écrient contre '« abandon du devoir »;
comme nous I'avons déja expliqué malheureusement ce genre de comportement a également pénétré la
doctrine chiite. La théosophie mystique provenant du Livre Saint et de la tradition, est basée sur la
sincérité de la dévotion et ne se sépare nullement des préceptes de la Iégislation islamique. Nous

'avons d’ailleurs précisé dans le commentaire « Al-Mizan ».

Précisions sur la volonté des anges

Question: Dans le dix-septiéme volume du commentaire « Al-Mizan » vous avait écrit:

« Deuxiemement, les anges du Trés Haut ne désobéissent guére a Ses commandements, par
conséquent ils n'ont pas d’ame indépendante (nafs mostaqgellah) possédant une volonté

indépendante »; or il n’existe aucun rapport entre le fait de ne pas commettre de péché et I'absence
d’'une ame indépendante, étant donné que les Prophétes et les Imams étaient infaillibles et possédaient
a la fois une ame et une volonté indépendante. Si ne pas avoir de volonté indépendante signifie qu’ils ne
peuvent émettre une quelconque décision en dehors de la Volonté divine comme I'exprime le verset

suivant; ce sens ne se réduit pas aux anges, mais a tous les gens:
« Et cependant, vous ne pourrez vouloir que si Allah veut... »7

Puis, a un autre endroit, vous avez précisé: « Les anges deviennent parfaits progressivement et c’est
ainsi gu’a la faveur de leur existence ils se dirigent. » Lorsque ceux-ci ne possedent pas d’ame que

peuvent-ils parfaire?

Réponse: Les propos ci-dessous, sont une explication de 'ame indépendante, I'indépendance n’est
gu’une illusion que I'individu observe en lui-méme. Mais en tirant profit de cette indépendance, toute

indépendance vis-a-vis des désirs se trouve annulée:

s Ao

5 Jsilly i ¥

o 8

O °

Rrirey éﬁi’.

« lIs ne Le devancent pas en Paroles et agissent selon Ses ordres »8



En réalité elle a pour origine 'ame concupiscente (nafs ammara); or contrairement a vos critiques, les
Prophétes et les Imams en sont exempts, tout comme les anges. Le fait de dire: « lorsque les anges
n’ont pas d’ame, parler de leur perfectionnement progressif n’a aucun sens » est une erreur. La

signification de cette phrase va dans le sens de réfuter I'action de se parfaire et non de le prouver.

Tradition concernant le Prophéte Elias (Elie)

Question: Concernant le récit du Prophete Elias 9 (a.s.s.) vous avez omis d’apporter beaucoup de
détails et les traditions citées par '’éminent ayatollah Madjlesi dans son recueil « Hayatu I-goldb ». Or
ces traditions rapportent un entretien entre le Prophéte Elias et les Imams Bagqir et Sadiq (pse). Il est
possible que cette tradition ne soit pas la plus juste; par contre elle est pondérée et apparemment non
opposée au Saint Coran; elle ne se heurte guére aux indispensables vérités, tout comme les autres
traditions que vous avez mentionnées dans votre commentaire du Coran, prouvant I'existence du

Prophéte Elias (a.s.s.).

Réponse: A I'neure actuelle, je ne me souviens pas pourquoi j’ai omis de citer la tradition en question,
ce fut peut-étre parce qu’elle est longue et obsoléte. Cependant, méme si je I'avais mentionnée, elle ne

nous aurait apporté aucun élément supplémentaire comme je vais I'expliquer dans la question suivante.

Pharaon et les délinquants

Question: Nous lisons, dans un autre endroit de votre exégese « Al-Mizan », que certains ont affirmé
gue Pharaon était appelé « Zu I-aitad », parce gu’il punissait les criminels en les faisant clouer au sol.
Et un peu plus loin, vous avez avancé que ces propos ne jouissent d’aucune fiabilité, alors que dans

'exégése de Fayz, « Flafi », il y a rapporté une tradition commentant le terme « aitad ».

Réponse: Cette tradition constitue un document qui devrait étre commenté d’une certaine maniere. Mais
il faut savoir le point tres important prouvé dans les principes fondamentaux (O<dl), que les traditions a
voie unique, méme si elles sont les plus justes en dehors des préceptes de jurisprudence — dans les
autres sujets — n'ont aucune autorité, a moins d’étre soumises a un contexte catégorique, telle une
tradition entendue directement de I'lmam infaillible. On ne peut donc commenter le Saint Coran avec ce
genre de traditions. De plus en considérant la multitude de traditions existantes a propos des méthodes
de présentation des traditions dans le Livre Saint, commenter le Saint Coran avec ce genre de traditions

ne fait que nous éloigner de la source.

Rapporter des traditions a voie unique non soutenues n’apporte rien de plus que la citation de traditions

au Livre et non pas dans le sens de commenter le Saint Coran et d’étudier les versets coraniques.



Signification du terme « bien » dans le Saint Coran

Question: La phrase:
« Ceux qui font les bonnes ceuvres auront un bien ici-bas... » 10

nous la retrouvons a la fois dans les sourates 16 (les abeilles) et 39 (les groupes) avec une seule
interprétation. Dans le commentaire cependant, le terme « Hasanah (bien) » a le sens d’un bien dans
'au-dela dans la sourate « Les groupes » alors que dans la sourate « Les abeilles » c’est dans le sens

d’un bien a la fois terrestre et de 'autre monde. Quelle est donc la signification de cette différence?

Réponse: Malgré une conformité littérale, il existe une différence de style de cette phrase dans les deux
versets. Dans la sourate « les abeilles », c’est Dieu Qui adresse Ses Paroles, puis ce sont les
rétributions de I'au-dela qui sont qualifiées et citées; alors que dans la sourate « les groupes » c’est le
Saint Prophéte de I'lslam qui s’adresse aux gens, puis ce sont les qualités des récompenses des
personnes qui sont patientes or dans le langage coranique, la récompense dans le langage coranique

s’applique a la fois au monde de 'au-dela et d’ici-bas.

Cause des différentes interprétations du mot « Rabbi »

Question: Concernant le verset ci-dessous:

s K & L o w

“ S0y 8 - % 85, PRI SN T PR RN
oliey iary ol (s ST & G363 Ol Giie (K315

« Et rappelle-toi Ayyib11, Notre serviteur, lorsqu'il appela son Seigneur... » 12

Vous avez précisé que AyyUb invoqua son Seigneur par le terme de « rabbi » (mon Seigneur) » alors

gue dans le verset c’est le mot « rabbaho (son Seigneur) » qui est employé.

Réponse: D’apres le contenu du verset, c’est le mot « rabbi » qui est pergu.

Le Récit du Prophéte Ayyiib (Job) et les traditions

contradictoires

Question: Quel est I'intérét des traditions a propos de I'entrée du mot israélien dans le récit d’Ayyb
(Job)? Etant donné que vous avez cité des traditions, puis amoindri leurs importances; alors que celles-
ci sont toutes conformes au Livre d’Ayy(b se trouvant dans ’Ancien Testament. S’il existe des traditions
opposées, I'approbation générale incite a la complaisance, surtout si c’est adopté par les juifs.

Réponse: Comme nous I'avons exposé précédemment ce genre de traditions sont rapportées en tant



gue citation et non pas dans le but d’'un commentaire. Vos propos sont d’ailleurs une erreur puisque ceci
concerne le domaine du jugement dans les traditions opposées. Or ces traditions interviennent dans les
préceptes de jurisprudence législative. Ce ne sont pas de simples traditions concernant différents sujets
en dehors des préceptes; celles-ci nont aucune argumentation. L’accord de la majorité doit étre
conforme aux décisions de jurisprudence générale, selon les traditions. Les données juives (israliliyat)
(intégrées en Tafsir) sont extérieures aux prescriptions légales et ne peuvent remplacer les sentences

juridiques (fatwa).

Discussion a propos de la phrase disant: « Il est une grande

nouvelle »

Question: Vous avez également expliqué a un autre endroit qu’il a été dit que le pronom sadu verset:

« Dis: “ll est une grande nouvelle" » 13

s’adresse au jour de la Résurrection; qui est certes la signification la plus impensable. Quelle est la
raison de cette invraisemblance? Etant donné que deux versets plus haut, on trouve une quinzaine de
versets sur le jour de la Résurrection et la rétribution des gens. Vous-mémes avez commenté «).,..&-. Lu

» par le jour de la Résurrection.

Réponse: |l nous faut préciser que les deux versets précédents dont vous avez parlé ont justement

coupé le lien avec les quinze versets précédents, par:

« Dis: “Je ne suis qu'un avertisseur... » 14
Cette fois c’est un nouveau style de propos qui commence. Et dans les versets suivants, |l déclare:

« Dis: “Pour cela, je ne vous demande aucun salaire; et je ne suis pas un imposteur. Ceci (le
Saint Coran) n'est qu'un rappel a I'Univers. Et certainement vous en aurez des nouvelles
bientot ! » 15

C’est le Saint Coran qui est visé dans ce verset; et d’ailleurs il N’y a aucun inconvénient a ce que le
Saint Coran soit qualifié de "grande nouvelle" autant que le jour de la résurrection. Conférence
commémorative en I'hnonneur du martyr Chouchtari et message envoyé a cette occasion par allamé

Tabatabai a 'occasion d’une cérémonie organisée pour commémorer la mémoire du Qadi Ndrullah



Chouchtari, illustre martyr de la communauté musulmane ainsi qu’auteur du célébre livre "Ehgaq al-
haqq". Cette conférence se déroula en Inde et plusieurs messages des religieux du Hawzah de Qom
furent envoyés a cette occasion, dont, voici ci-dessous, le texte du message envoyé par allamé

Tabatabai pour y étre lu:
Dieu le Tout Puissant, exalté soit-Il, s’adresse ainsi, dans ces paroles au saint Prophéte (a.s.s.):

« Dis: "Je ne vous en demande aucun salaire, sauf celui qui le désire, qu’il choisisse un chemin

conduisant vers son Seigneur." » 16

Ces paroles, miracle universel, qui furent transmises durant 23 ans de propagation du message
islamique par le Saint Prophéte, ont eu pour effet d’accorder a I'lslam, une place au sein de la
communauté mondiale en tant que religion authentique. S’adressant au Saint Prophéte (a.s.s.), Dieu le
Tres Haut dit:

« Dis: “Je ne vous demande aucune récompense pour cela si ce n'est de l'affection envers mes

proches...” » 17

Du contexte de ce verset, il est clair que la religion que Dieu nous demande d’accepter et qu'il a
désignée comme étant la rétribution du Saint Prophéte est un rite qui joint a ses convictions I'affection

pour les membres de la famille du Prophéte (a.s.s.).

Le Prophéte (a.s.s.), dans la tradition appelée « Safinah », affirme: « L’exemple des gens de ma
demeure est pareil a 'exemple de I'arche de Noé: quiconque s’y embarque trouve le salut et quiconque

s’en détourne se noie » 18.

€ 3ot Lie Aot e 5 i WS, oo s s JioS iy Jal Jio»

De méme que, dans la célébre tradition « Thagalain » transmise avec une trés haute fréquence, il
affirme: « Certes, je laisse parmi vous les deux joyaux: le Livre de Dieu et les miens qui sont les gens de
ma demeure. En effet, ces deux joyaux ne se sépareront point jusqu’a ce gqu’ils me rejoignent au Bassin

[paradisiaque]; et tant que vous vous y cramponnerez, vous ne vous égarerez point aprés moi » 19.

« piSuad o Loy ymsadl fle oy ia Byaay o Lagil 55 i Jal isie 5 Il QLS cplaill (<46 S,
fasl (guay Folai o Laga»

Ces traditions exposent parfaitement le lien existant entre la religion et I'affection pour les gens de la
maison. Elles inculquent clairement que les musulmans doivent prendre pour guides les membres de la
famille du Prophéte et les imiter dans leur foi, formant ainsi le rite chiite. De nos jours celui-ci comprend

prés de cent millions de pratiquants dans le monde et est reconnu comme une religion officielle.20



En effet le chiisme est la religion pure qu’avait choisie le Trés Haut en tant que récompense de

linvitation du Prophéte, il est le produit de la prophétie de ce dernier.

Ce rite est d’une telle valeur qu’il I'a payé du sang de onze Imams immaculés parmi les douze Imams
duodécimains de la famille du Prophéte (a.s.s.). Le sang avait déja coulé auparavant lors de la guerre
d’Ohud, de la bouche et du front du trés Saint Prophéte lui-méme (a.s.s.).

L’école chiite a subi et enduré de nombreuses épreuves et souffrances et a parcouru différents stades
durant les quatorze siecles suivant le décés du Saint Prophéte. Alors que des dizaines de milliers et
méme des centaines de milliers de ses partisans ont été massacrés par leurs opposants tout au long de
ces péripéties, elle perdit aussi un certain nombre de ses savants. Nous pouvons ainsi citer le premier
martyr Mohammad-ibn-makki, le deuxiéme martyr Zeyno d-din Ehsai et martyr Ndrullah Chouchtari
reposant dans cette magnifique sépulture... Nous devons, en voyant ce mausolée, nous souvenir de
tous les efforts et privations consentis par nos prédécesseurs dans le chemin de Dieu, pour permettre a
la religion véridique et divine de persister et se revivifier. Afin de préserver, sauvegarder et propager ce
rite vecteur du droit et de la vérité; ainsi que le sang des martyrs — nos guides trés purs de la famille du
Prophéte, savants religieux et des milliers de croyants innocents-, efforcons-nous de poursuivre leur

chemin et n’hésitons pas a y sacrifier nos vies et nos biens:

« Ne vous laissez pas battre, ne vous affligez pas alors que vous étes supérieurs, si vous étes de
vrais croyants. »21

1. - Les questions posées concernent le livre « Le Chiisme dans l'islam » et le commentaire du Coran « Al-Mizan » en 40
volumes, écrits par le Professeur Tabatabai. (note traducteur)

2. - Coran, Sourate 3 (La famille d’Imran), verset 85.

- Coran, Sourate 4 (Les femmes), verset 125.

- Coran, Sourate 2 (La vache), versets 133 et 136.

- Coran, Sourate 2 (La vache), verset 131.

- Coran, Sourate 22 (Le pélerinage), verset 78.

- Coran, Sourate 76 (L’'hnomme), verset 30.

® N[O |00 |~ |w

8. — Coran, Sourate 21 (Les prophétes), verset 27.

9. - Elie dans la Bible.

10. - Coran, Sourate 16 (Les abeilles), verset 30.

11. - Job dans la Bible.

12. - Coran, Sourate 38 (¢ad), verset 41.

13. - Coran, Sourate 38 (¢éd), verset 67.

14. - Coran, Sourate 38 (¢ad), verset 65.

15. - Idem, versets 86 a 88.

16. — Coran, Sourate 25 (Le discernement), verset 57.
17. - Coran, Sourate 42 (La consultation), verset 23.
18. Durru I-manthdr: 3/334

19. Ehgaq —al-haqq: 9/341.

20. - Les chiffres mentionnés datent de plus de 35 ans et le nombre de chiites de par le monde depuis a énormément
progressé. (Note du traducteur)

21. - Coran, Sourate 3 (La famille d’Imran), verset 139.



Bibliographie

1- Le Saint Coran.

2- Al-'Ehtedjadj, Ahmad ibn 'Ali ibn Abi Talib al-Tabarsi, Beyrout.

3- Ehgéaq al-haqq, Seyed Ndrallah Chouchtari (Tostari), Téhéran.

4- Bahéar al-anwar, Allamah Madijlisi, Beyrout.

5- Sharhu |-futdh, Cheikh Abi al-fotih Razi.

6- At-Taohid, Abi Dj'afar Mohammad ibn ‘Ali ibn al-Hussein ibn Babviéh al-Qomi, Qom.
7- Al-Dérr-al-Manthdr, Djalal ad-din Seyvati, Beyrout.

8- Ressalah Legaiyah.

9- Rihu I-Ma'ani, Alvassi Baghdadi, Beyrout.

10- Al-Loh(if fi gatli al-t(f, ‘Ali ibn Massa ibn Djafar ion Mohammad ibn Tav(s, Nadijaf.
11- Madjm'é al-bayan fi tafsir al-Coran, Abi 'Ali alfazl ibn al-Hassan al-Tabarsi, Téhéran.
12- Mirbah al-Chari’ah, Al-Imam Djafar Sadiq (pl), Beyrouth.

13- M'aali al-Sabtain, Mohammad Mahdi al-Mazandarani al-Hairi, Tabriz.

Source URL:
https://www.al-islam.org/lislam-et-lhomme-contemporain-sayyid—-muhammad-husayn-tabatabai#com

ment-0

Links

1] https://www.al-islam.org/person/sayyid-muhammad-husayn-tabatabai

2] https://www.al-islam.org/organization/centre-mondial-d%E2%80%99ahl-al-bayt
3] https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/htm|/38759

5] https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/38759

— /o o

]
]
4] https://www.al-islam.org/printepub/book/export/htm|/38759
]
]

6] https://www.al-islam.org/person/v-m-vis—dousti



	L’Islam et l’homme contemporain
	[Author(s): ]
	Author(s): 
	Publisher(s): 
	Translator(s): 


	Le mot de l’Assemblée Mondiale Ahlu al-Bay (a.s.)
	Avant-propos
	Préface de l’éditeur
	Partie 1: Voie de la nature innée
	Voie de la nature innée
	L’Islam et les véritables exigences propres à chaque époque
	De quelle façon l’Islam répond-il aux exigences de toutes les époques?
	Moyen de déterminer les nécessités sociales et humaines

	Point de vue de l’Islam concernant l’éducation
	Principes de l’enseignement et de l’éducation en Islam
	Perceptions de l’homme inné
	Règles immuables et modiﬁables
	Les prescriptions immuables et modiﬁables en Islam
	Les règlements permanents
	Règlements réformables
	Explications
	Dissipation d’un malentendu

	Question du sceau de la prophétie
	À notre époque, l’humanité nécessite-t-elle réellement une révélation?


	Partie 2: Questions scientiﬁques et philosophiques
	Preuve de la création de l’Univers
	La prééminence du Messager de l’Islam (a.s.s.) sur les autres Prophètes
	L’intercession des partisans de l’Unicité divine (Ahl tawhîd)
	Mise au point sur l’esclavage en Islam
	Formation de l’humanité à partir d’Adam et d’Ève
	Différences entre la science et la connaissance (spirituelle) de l’âme
	Objectifs de la connaissance (spirituelle) de l’âme
	Rapport entre la gnose de l’âme et la connaissance spirituelle du Seigneur
	Signiﬁcations de la connaissance spirituelle et de la rencontre avec le Seigneur
	La connaissance spirituelle de l’âme mène à la connaissance spirituelle du Tout Puissant
	Explication de deux assertions
	Atteindre la connaissance de son ou de son âme
	Qu’entend-on dire par le rappel de Dieu?
	Celui qui est dépourvu d’une chose ne peut en devenir le donateur

	L’univers en évolution et transformation
	Les règles immuables

	Cheminement de l’Univers vers la perfection
	Les étapes de l’évolution et les nouvelles lois.
	Facteur d’évolution au sein de l’Univers
	Les sociétés humaines et le rythme de l’évolution
	Les principaux facteurs d’évolution des sociétés humaines
	Les progrès de l’humanité dans tous les domaines, entre autres la science
	Les preuves de l’existence des entités immatérielles
	Raison rationnelle de la clôture de la prophétie
	Particularités de l’équité et de l’infaillibilité
	Absence de toute erreur dans la création
	Signiﬁcation du « plus haut niveau » dans la récitation de la profession de foi (tachahhod)
	Nouvelles réponses aux questions précédentes
	Objectif de la traduction de la philosophie grecque
	Inutilité de la philosophie grecque face aux connaissances islamiques
	Apogée de la philosophie à l’époque de Mollâ Sadrâ
	Relation entre le Saint Coran, les paroles des infaillibles (a.s.) et les discours des sages et des philosophes
	Justiﬁcation des reproches faits aux philosophes dans les traditions
	Méthode d’éducation morale (tahzîb akhlâq)
	Circonstance de la création du monde
	Critères de supériorité de l’Imâmat sur la Prophétie
	Dieu, Créateur de toutes les créatures
	Les créatures sont-elles uniquement imaginaires et illusoires?
	Quelle est l’Essence innée de Dieu?
	Discussion mystique autour du verset: « Il est Le Premier et Le Dernier »
	Causalité nécessaire relative aux possibilités
	Apparition de la matière précédée du néant temporel
	Pourquoi l’oppression existe-t-elle?
	La personnalité humaine et le jour de la Résurrection


	Partie 3: Problème de la création et de la Résurrection
	Quel est le dessein de la création?
	Étude et analyse de cette question
	Proscription et généralisation de l’intention et de l’idéal
	Idéaux et desseins mondiaux
	Intention divine dans la création de l’univers
	Quel besoin Dieu a-t-il d’éprouver l’être humain?
	La création des cieux et de la terre en six jours
	Croyance au Jour de la Résurrection et son inﬂuence

	Partie 4: Questions et réponses
	Égalité entre homme et femme et le rôle des femmes dans les affaires politiques
	La question de l’héritage des femmes
	L’homme et le droit au divorce
	L’indépendance économique de la femme
	L’homme et la polygamie
	L’infaillibilité de la religion islamique
	L’Islam est une religion innée
	Le mariage et la cellule familiale
	L’Islam et le problème du divorce
	La femme et le droit de choisir son époux
	Dépendance des enfants envers le père de famille
	Déclarations de l’Imam ‘Alî (a.s.)
	Les prescriptions et les préceptes de la Loi révélée ne peuvent être modiﬁés que par la volonté divine
	L’Islam et les lois modernes
	L’indécence de la débauche et des mauvaises actions
	Parole illégitime
	L’âge n’est guère un critère dans le mariage
	Légitimité du mariage temporaire en Islam
	Les défaillances des musulmans n’ont aucun rapport avec l’Islam lui-même
	Tous sont égaux vis-à-vis de la loi et de la justice
	Philosophie de l’interdit sur la viande de porc dans la religion musulmane
	Philosophie de l’interdiction des boissons alcooliques en Islam
	Relations licites et illicites entre femmes et hommes
	Immuabilité des prescriptions islamiques
	Validité des prescriptions religieuses basées sur le Saint Coran et la sunna
	Explication d’une déclaration de l’Imam ‘Alî (pl)
	La religion islamique est la Religion divine
	Le croissant n’est pas un emblème islamique
	La Lune est un signe divin
	Statut de la langue arabe en Islam
	Les bassesses juives dans le monde entier

	Partie 5: La Métempsycose et la restitution des âmes
	[Qu’est-ce que le mérite?]
	Qu’est-ce que le mérite?


	Partie 6: Connaissances de l’Imam
	L’Imam Hussein (que la paix de Dieu soit sur lui) était prévenu de son martyre

	Partie 7: Concept caduc concernant l’association
	Le recours à l’intercession des Prophètes et des guides spirituels est-il un associationnisme?

	Partie 8: Existence et quiddité
	Sophistes ou négateurs de l’existence de la science
	Quiddité (Mâhiyat) et existence (Vodjoud)
	Doute concernant l’existence
	La quiddité pourvue de l’existence

	Partie 9: Présentation de l’Islam
	Généralité de la malédiction réciproque
	Absence de toute falsiﬁcation du Coran
	Absence de tout lapsus dans les actes et paroles du Prophète (a.s.s.)
	Documentaire sur l’estekhâreh par le Saint Coran et le chapelet
	Discussion à propos des écrits de la très sainte Fâtemeh (pse)
	Interdiction de toute exagération sur les Infaillibles (a.s.)
	Signiﬁcation des termes « Dieu en fut satisfait »
	Invitation à l’union et la cordialité
	Envoi en mission des Prophètes au Moyen-Orient
	Différence d’aptitudes
	Doutes au sujet des Prophètes Khidr et Moussâ
	Autorité législative et relative
	Sens du terme avertissement
	Sens des lettres isolées
	Devoir des croyants habitant les deux pôles Nord et Sud) pour accomplir la prière et jeûner.
	Suppression d’un doute sur la scission de la lune
	Propos sans fondement
	Philosophie de l’amputation de la main du voleur

	Partie 10: Les Sciences coraniques
	Pourquoi les « lettres isolées » dans les Sourates?
	Manque de respect envers le Saint Coran

	Partie 11: Réponses à certaines questions problématiques
	Doutes sur la signiﬁcation du mot « Islam »
	Le Mysticisme et le souﬁsme sont-ils reconnus conformes?
	Précisions sur la volonté des anges
	Tradition concernant le Prophète Elias (Élie)
	Pharaon et les délinquants
	Signiﬁcation du terme « bien » dans le Saint Coran
	Cause des différentes interprétations du mot « Rabbî »
	Le Récit du Prophète Ayyûb (Job) et les traditions contradictoires
	Discussion à propos de la phrase disant: « Il est une grande nouvelle »

	Bibliographie

