L’assistance D’Allah Dans La Vie De L’humanité



L’assistance D’Allah

Dans La Vie De
L’humanite

Murtadha Mutahhari

Traduit par
Akil Sheikh Hussein

Al-islam.org



Author(s):

Murtadha Mutahhari [1]

Publisher(s):

Bibliotheque de Ahl-ul Beit Paris [2]

A une époque ou la science est triomphante et le monde ne jure que par ce qui est matériel et tangible,
Murtadha Mutahhari provoque notre curiosité et nous oblige a découvrir un point de vue oublié de la
condition humaine, a savoir la foi et la croyance en l'invisible et notamment la foi dans I'assistance
d’Allah. Cet ouvrage est donc une discussion autour de la notion du Ghayb ou de l'invisible, les
différentes formes que prend I'assistance de Dieu jusqu’a la question du Mahdi. Non seulement cet
ouvrage nous demande de reconsidérer nos idées recues, mais elle nous force a réquisitionner notre

propre compréhension de monde et de notre relation a Dieu.

Get PDF [3] Get EPUB [4] Get MOBI [5]

Translator(s):

Akil Sheikh Hussein [6]

Introduction

Au Nom de Dieu Clément et Miséricordieux

Louange a Dieu, Maitre des Mondes et que bénédiction et paix soit sur notre Prophéte Abul-

Qéasim Muhammad et sur les membres purs de sa famille.

Ceux qui croient au Ghayb, qui font la priére et qui donnent de ce que Nous leu avons accordé.
(Coran, 2/3)

Tout d’abord, je me réjouis d’'implorer la bénédiction de Dieu sur ce grand jour. jour de I'espérance, jour

de la naissance du grand espoir de 'hnumanité en son avenir.

Je savais que le titre de notre sujet, a savoir, L ’Assistance du Ghayb dans la vie de 'humanité,
susciterait I'étonnement et les doutes de quelques naifs pendant que je parlerais de spiritisme, de

déchiffrement des talismans ou de quelques autres sujets légendaires.

Et il est certain que, face a ce titre, quelques-uns crieront a haute voix : nous sommes au temps de la


https://www.al-islam.org/fr/person/murtadha-mutahhari
https://www.al-islam.org/fr/organization/biblioth%C3%A8que-de-ahl-ul-beit-paris
https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/38775
https://www.al-islam.org/printepub/book/export/html/38775
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/38775
https://www.al-islam.org/fr/person/akil-sheikh-hussein

science, de I'expérience et de I'invasion du cosmos. Aujourd’hui, tout est soumis aux sens de 'homme !
Quel réle peut jouer I'assistance du Ghayb a notre époque ? L’époque de la lumiére ou la recherche du

Ghayb et de 'au-dela est dénuée de sens et d'utilité ?

Bien s(r, je me rendais compte de ce genre de remarques, lorsque j’ai choisi ce titre qui, depuis
toujours, n’a cessé de susciter interrogations et désapprobations. Mais, je I'ai retenu, quand méme, car il

attire une plus grande attention sur ce qui va étre dit.

Je dois rappeler, avant tout, que le sujet en question est toute autre chose que doutes et croyances dont
on I'affuble habituellement. Je dois rappeler et prétendre que parler du Ghayb ne peut avoir lieu a
I'époque de la science et c’est une prétention tout a fait contraire a la science et a I'esprit scientifique.

Il s’agit d’'une ignorance et méme d’une étape inférieure a celle de I'ignorance !
Existe-t-il une étape inférieure a celle de I'ignorance ? Oui ! Celle de rester figé a sa place.

Dans le domaine financier et économique, il existe ce qui est au-dessous de la pauvreté : se confier
aveuglément aux choses de ce monde et compter sur ce qu’on posséde ou, en d’autres termes, croire
gue ce qu’on a nous dispense de la recherche et de la réflexion. Ceci est plus catastrophique et plus

dangereux que la pauvreté.

L’'ignorance est mauvaise, en ce qu’elle est néant et non-savoir. Pourtant, nombreux sont les ignorants
qui ont pu, par la recherche et I'action, atteindre le niveau des savants ; et nombreux sont les savants
qui, atteints par la vanité et par lillusion d’avoir assimilé toute la science, se sont mis a semer

I'ignorance et les ténebres dans le monde !

Dans la balance de la vérité de cet univers, la connaissance humaine n’est pas pesante : elle est

médiocre par rapport aux vérités qui ne sont pas encore connues.
De la connaissance, vous n'avez eu que trés peu. (Coran, 17/85)
Le vrai savant est celui qui n’accepte rien sans preuve, mais aussi celui qui ne nie rien sans preuve.

Celui qui est borné et vaniteux n’est pas savant, et il en est ainsi de celui qui accepte et nie sans
preuve. Ce dernier est semblable a une armoire dans laquelle sont entassées des connaissances et des
formulations qui ne sont pas sélectionnées selon de bons criteres quant a leur réfutation ou acceptation.

Une personne pareille est, en d’autres termes, dépourvue d’esprit scientifique.

Si vous rencontrez un homme possédant des diplémes d’études dans les divers arts et sciences, mais
qui admet et réfute sans preuve et sans argument, sachez alors que cet homme n’est pas un vrai

savant.

La science n’a pas comme propriété de rendre vaniteux celui qui en est le porteur. Bien au contraire, la



science rend ’'hnomme de plus en plus apte a se soumettre aux vérités, les admettre et adopter une

attitude prudente et rigoureuse quand il s’agit d’admettre ou de nier.

Inférieur a l'ignorance et plus bas encore, le figement de I'esprit est contraire a la rigueur et a la
recherche scientifique. C’est lui qui prive les hommes de l'orientation sacrée vers la recherche et

I'approfondissement de leurs connaissances.

Puisque le figement de I'esprit est pire que I'ignorance, celui qui se consacre a la recherche scientifique
est supérieur a la science elle-méme. La science n’est digne du respect et ne mérite d’étre sacralisée
que lorsgu’elle va de pair avec I'esprit de la véritable recherche scientifique. Le fondement de cet esprit

est un oint a partir duguel ’lhomme commence a sentir que ses connaissances sont imparfaites.

On a sagement dit que le chemin de la connaissance passe par trois étapes : juste apres étre engagé
dans la premiéere, ’lhomme est sujet a la vanité et I'orgueil ; il lui semble qu’il connait tout. Lorsqu'’il
atteint la deuxieme étape, il commence a manifester les signes de la modestie, aprés s’étre rendu
compte de la médiocrité de ce qu’il connait, par rapport a ce qu’il ne connait pas. Et lorsqu’il parvient a

la troisiéme étape, il apprend gu’il ne connait rien, et que rien ne lui est encore clair.

Dans l'introduction aux conclusions philosophiques de sa théorie, sur le relativisme, Einstein, le plus
grand parmi les mathématiciens et naturalistes de notre temps, dit que ’'homme peut prétendre, aprés
sa grande progression dans le domaine des sciences physiques, avoir appris I'alphabet du grand livre

de la nature, et rien de plus que I'alphabet.

Cela veut dire que 'hnomme d’aujourd’hui est semblable a un enfant qui vient d’apprendre les lettres de
I'écriture, et il faut une trés longue durée pour que cet enfant puisse lire les livres scientifiques écrits

avec ces lettres.

Il n’est pas dans mon intention de profiter de cette rencontre, pour vous imposer mes propres points de
vue. Ce que je voudrais, c’est prendre I'attitude d’un religieux et jouer, dans ce lieu scientifique, le role
que la religion jouait vis-a-vis de la science, lorsque la premiére guidait la seconde, vers la rigueur et la

recherche du vrai.

William James dit : « La religion nous parle de choses ne pouvant pas étre connues par la raison et la
science. Pourtant, les symboles dont la religion nous parle ont poussé la raison a chercher, et par la,

elle est arrivée a des résultats surprenants. »

Les hommes de science sont tous d’accord sur le fait que la religion était la premiére a poser beaucoup

de questions philosophiques que 'humanité aborde et résout actuellement.



Qu’est-Ce Que Le Ghayb ?

Le Ghayb c’est ce qui est caché derriere un voile, c’est-a-dire, ce qui est absent par rapport a nos sens,

et ce qui sort de la sphére de notre perception.

Le mot Ghayb figure plusieurs fois dans le Noble Coran. Tantét, il figure tout seul, comme lorsque Dieu,
le Trés-Haut dit : Ceux qui croient au Ghayb sont les bien dirigés par leur Seigneur et ceux qui
réussiront. (Coran, 2/3-5)

Ou lorsqu’ll dit : / (Dieu) posséde les clés du Ghayb que Lui seul connait parfaitement. (Coran,
6/59)

Et tantot, il figure face au mot Shahadat, comme lorsqu’IL dit : Dieu connait le ghayb (ce qui est caché)
et le shahadat (ce qui est apparent). (Coran 6/73)

Ces versets coraniques ont été d’une grande importance pour les philosophes musulmans qui ont
désigné la nature matérielle par ‘4lam ash-shahddah (le monde apparent), et ‘d4lam al-ghayb (le monde
caché).

La littérature mystique a parlé du Ghayb, et cela avec un bonheur d’expression qui abonde dans la

poésie de Hafez, Khayyam, Mawlawi et Sa‘di.

La croyance a I'existence du monde apparent (4/am ash-shahadat) repose sur nos sens. On n’a pas
donc besoin d’un guide pour apprendre a croire a ce monde. Le guide peut seulement expliquer les
méthodes de recherche nécessaires a I‘'obtention d’'une plus grande connaissance des vérités de ce

monde.

On ne peut parvenir a la croyance au monde caché (‘dlam al-ghayb) a partir de nos sens. La ou ceux—ci
s’arrétent, la raison, prolongement du ghayb dans notre existence, commence a tenter la connaissance
de ce monde inconnu. On peut méme dire que cette taiche demanderait une faculté plus mystérieuse

que la raison.

Les prophétes sont les guides qui nous dirigent vers la connaissance du monde caché. lls sont envoyés
pour appeler les humains a croire en ce monde, et en ce qui existe au-dela des apparences que nous
présentent nos sens. lls sont envoyés en tant que moyens de communication entre le monde caché et
les humains : ils leur apportent 'assistance de ce monde, dans des conditions et des circonstances

particulieres.

Les prophétes ne se sont pas contentés d’appeler les humains a croire au monde caché. lls ont essayé

de les lier a ce monde, et c’est la que commence la relation pratique entre la vie humaine et le Ghayb.



Le Voile Du Ghayb

Nous avons dit que le Ghayb est ce qui est caché derriére un voile. Qu’est-ce que ce voile qui nous
empéche de voir ? Est-il, en réalité, un voile qu’il faut enlever pour pouvoir voir et connaitre ? S’agit-il

d’'une métaphore a travers laguelle s’expriment d’autres réalités ?

En parlant de la Résurrection, le Noble Coran offre des synonymes du mot sitar équivalant a des mots

frangais tels que voile ou couverture.

Tu étais inattentif a cela1: Nous avons été ton voile (ghitad’), et voici qu'aujourd’hui ta vue

percante. (Coran, 5/22)
Le Commandeur des croyants, Ali, que la paix soit sur lui, dit dans 'un de ses discours :

Méme si le voile (ghitd’) était enlevé devant moi, ma certitude n’augmenterait en rien. Ce voile n’est

certainement pas une matiére sensible : il marque la limite que notre perception ne peut pas franchir.

1. cela : la Résurrection ; ce verset nous présente des paroles divines adressées, au Jour de la Résurrection, & lhomme

qui centrait son attention sur la seule vie de ce monde-ci (‘dlam ash-shahadat) impossible de I'entendre.

Limité Et lllimité

D’apres la classification rationnelle, les étres se divisent en limités et illimités. La définition des premiers

suffit a elle seule, pour mettre en évidence les seconds.

Vous étes assis maintenant, dans un endroit bien déterminé et vous occupez, dans le vide, un espace
bien limité. Si vous voulez vous asseoir ailleurs, vous devez vous déplacer. Cela veut dire que vous ne
pourriez pas occuper deux places en méme temps ; ainsi vous étes limité, du point de vue de 'espace,

a un endroit déterminé.

Il en va de méme pour ce qui est du temps : nous existons maintenant et nous n’avons pas existence ni

au passé ni dans l'avenir.

S’il est possible a un étre d’étre illimité dans le temps et I'espace, cet étre existerait partout et toujours,
en tout temps et tout lieu, et nos sens seraient incapables de le percevoir.

Nous pouvons voir I'étre lorsqu’il est limité et placé dans un endroit bien déterminé, lorsqu’il a une forme
bien définie, et lorsque nous pourrons le désigner par nos gestes. Mais s'il n’est pas limité, s’il n’a ni

forme ni place occupée dans I'espace, il nous est impossible de le voir.



Nous pourrons entendre un son parce gu'’il existe pendant un moment et n’existe pas pendant un autre
moment. Mais si le son se produisait continuellement et parvenait sans interruption a notre ouil<e, il nous

serait impossible de I'entendre.

Al-Gazali dit : « Nous percevons la lumiere, car tantét elle existe et tantot elle n’existe pas, car elle est
présente a un endroit et absente a un autre. Si le monde était continuellement éclairé, d’une maniére qui
est toujours identique a elle-méme, et s'il n’y avait pas 'ombre et 'obscurité, on ne pourrait plus
percevoir la lumiere qui est la chose la plus visible, et méme la chose qui rend visible toute autre

chose. »

Nous percevons donc la lumiere grace a son contraire, 'obscurité. Et c’est par ce contraste que

I'existence de la lumiére devient évidente par rapport nous.

Les soufis et les mystiques disent que Dieu est invisible parce gu’ll est trés visible. Et s’ll ne peut étre
percu, c’est parce qu’ll ne disparait pas et parce qu’aucun temps et aucun espace ne sont vides de Lui.

Cela s’exprime bien dans cette invocation mystique :

O Celui caché par I'abondance de Sa Lumiére.

O Présent qui s’absente dans Sa Présence.
Le poéte persan a illustré cette question dans le poeme suivant :

Il était une fois,

Un poisson qui nageait dans la mer.
Comme moi, ce poisson était
D’une perception bornée.

Il n°’a jamais souffert le pécheur,

Ni éprouvé 'angoisse des filets.

Il n’a jamais connu la soif,

Ni la chaleur du soleil.

Un jour, il entendit des voix humaines ;
On hurlait : O soif. ou est l'est ?

Le poisson se mit a réfléchir.

C’est a l'eau qu’il réfléchissait :
Qu’est-ce que cet élixir

Qui fait vivre toute chose ?

Et s’il est source de vie,

Pourquoi donc, mon Dieu,

Ne me l'as-tu pas donnée ?

A ces yeux toujours ouverts,

L’eau se présentait, jour et nuit.



C’est dans l'eau qu'il vivait tranquillement.

Cependant, il I'ignorait !

Il vivait de la sorte

Inattentif a la grace ou il baignait

Jusqu’a ce qu’un jour,

Les vagues le jettent sur le rivage...

Les rayons du Soleil brilerent son corps

L’eau lointaine alluma un feu dans ses viscéres

Et sa bouche se desséchait de soif.

Allongé dans la poussiere,

Il s’est souvenu de l'eau

Qu'il a entendu gémir au loin.

Il commenca a se frapper

Contre la terre en disant :

J'ai trouvé maintenant cet élixir chimique,
Sans lequel je ne puis vivre.

Heélas, je I'ai trouvé trop tard.

Oui, le poisson qui passa sa vie dans I'eau n’arrive pas a percevoir sa perception. La seule chose a
pouvoir constituer pour lui un objet de doute c’est I'eau elle-méme. Mais, il, ne fut capable de la

connaitre qu’au moment méme ou il fut séparé d’elle et jeté dans la poussiére.

Cette fable éclaire la question mentionnée plus haut : I'invisibilité du Ghayb est due a l'incapacité
perceptive de nos sens, et non a I'existence d’un voile matériel qui s’interpose entre lui et notre appareil

sensoriel et perceptif.

Les philosophes européens des temps modernes prétendent que leurs recherches concernant la

perception chez les humains sont les plus avancées et les plus originales.

Quelques-uns des plus grands philosophes de I'Occident fondent leurs recherches sur la critique des
méthodes de la pensée et de la réflexion humaines. A titre d’exemple, deux ouvrages parmi les plus
importants du philosophe allemand Kant s'intitulent respectivement : Critique de la Raison pure et

Critique de la Raison pratique.

Nous ne nous proposons pas, ici, d’évaluer l'originalité et les apports de ces philosophes ni de révéler la
part des philosophes musulmans, en ce qui touche la critique des attitudes et des orientations de la
pensée humaine. Nous nous contentons seulement d’attirer I'attention sur le fait que la philosophie

islamique était coutumiéere de ce genre de critique, mais sous des intitulés différents.

L’apport de la philosophie islamique, dans ce domaine, est trés riche. Il dépasse ce que les raisons



européennes ont pu dire a ce sujet. Nous allons en parler en détail et en argumenter plus tard.

Il'y a plusieurs centaines d’années, le poéte persan Mawlawi avait illustré le caractére limité des sens de

’lhomme dans les vers suivants :

Les hindous amenerent un éléphant,

Dans un pays ou I'éléphant n’a jamais été vu,
Et ils le mirent dans une salle obscure,

Une salle sans lumiere.

Les habitants se mirent a entrer

Les uns aprés les autres

Pour le toucher !

(D’aprés ce qu'ils ont senti en le touchant !) :
L’éléphant, dit celui dont la main tomba

Sur la trompe, est semblable a un tube !
L’éléphant, dit celui qui en toucha I'oreille
Est semblable a I'éventail !

Et celui qui en toucha le dos

L’a prit pour un lit !

Quant a celui qui toucha sa patte,

Il I'a prise pour une colonne !

L’ceil peut voir I'éléphant dans toute son ampleur. Il voit ses dimensions et ses membres. Avec le
toucher, surtout lorsque cela se fait avec la paume de la main seulement, on ne peut concevoir tout
I'éléphant, et c’est le hasard qui joue, quant a la partie du corps de I'éléphant qui tomba sous la main.
Cette méme relativité est en vigueur lorsqu’on compare les sens aux possibilités et pouvoirs de l'intellect

humain.

Le Monde Du Ghayb

Quel chemin la raison doit-elle emprunter pour concevoir 'autre monde ? Quels sont les indices visibles

pouvant témoigner de I'existence de ce monde ?

Ce genre de questions ne peut étre traité avec le soin gu’elles méritent, dans le cadre étroit de ces
réflexions. Mais il est utile de rappeler que les recherches scientifiques et philosophiques s’accordent a
affirmer de toutes les choses matérielles. Que les démarches scientifiques et philosophiques aboutissant

a cette affirmation soient différentes ne changea rien au fond de la question.



Pour les philosophes, tout est basé sur le changement permanent au niveau des atomes, et dans les
essences des choses. L'univers tout entier se déplace continuellement ; mais il ne s’agit pas d’'un seul

déplacement dans I'espace : il y a passage d’un état a un autre, d’'une maniere permanente et continue.

Le grand théologien Ach-Chirazi a prouvé que les essences des corps sont en état de changement,
chose considérée comme impossible aux yeux d’Aristote et d’Avicenne. Pour Ach-Chirazi, le
mouvement de changement au niveau des essences n’est pas seulement possible, mais nécessaire. En
d’autres termes, le monde est en état d’existence et d’anéantissement permanents. Ainsi, le monde n’a

pas une existence en soi, mais doit son existence a une force qui lui est extérieure.

De cette maniere, la question fondamentale n’est plus celle de la cause premiére qui, a un moment
donné, a fait sortir le monde du néant, mais plutét le fait que le monde sort a chaque instant du néant

grace a une force qui le fait exister et qui 'anéantit continuellement et sans interruption.

L’assistance Du Ghayb

Nous avons mis en évidence ci-dessus le fait que tous les étres doivent leur existence au Ghayb. En
effet, le Ghayb assiste la nature tout entiére, cependant il existe un ensemble d’assistances

particulieres.

Deux termes coraniques figurant dans le verset du basmalah (bismilldh-ir — rahman-ir-rahim)1 (a

savoir : Rahmdan et Rahim) peuvent dans une certaine mesure, éclairer cette question.

Ces deux termes sont dérivés d’une méme racine (R.H.M.) qui veut dire étre compatissant, ou avoir pitié

de. Il s’agit d’'une méme rahmah (compassion, pitié), mais dirigée vers deux objets différents:

e La rahmah relative a Rahman (Clément) est générale : elle englobe tous les étres et assure la

permanence de leur existence.

e La rahmah relative a Rahim (Miséricordieux) est particuliére : c’est la grace et le soin particulier qui

touchent le mukallaf (’lhomme responsable, chargé d’une tache) aprés I'accomplissement de la tache.
Les prophétes sont venus pour nous guider vers les actions dont I'accomplissement nous fait mériter

cette rahmah qui est une sorte d’assistance provenant de Ghayb. Si cette assistance réussit a

approfondir notre foi, nous entrons ainsi en relation directe avec le Maitre des Mondes.

De toute facon, cette sorte de rahmah intervient parfois dans la vie quotidienne pour sauver ’homme en
I'aidant & sortir d’une situation difficile. A ce propos, Allah le Trés-Haut, dit & Son noble Messager : Ne
ta-t-Il (Ton Seigneur) pas trouvé orphelin, et Il ta procuré un refuge ? Il ‘a trouvé errant et Il ta
guidé. Il ta trouvé pauvre et Il ta enrichi. (Coran, 93/6-7)



Et dans nos cing priéres, nous lisons : C'est Toi que nous adorons, c’est Toi dont nous implorons le

secours. (Coran, 1/5)

Bien s(r, cette lecture est une maniére d’'implorer I'assistance du Ghayb.

1. Ce verset est traduit ordinairement par : Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux. Cette traduction n’est pas
exacte puisque la Clémence et la Miséricorde couvrent un champ sémantique qui, tout en recoupant celui couvert par les
deux dérivées de la racine R.H.M. (Rahman et Rahim), n’exprime pas les mémes réalités telles qu’elles sont entendues a

l'intérieur du paradigme linguistique arabe et du systéme conceptuel coranique.

Les Sortes D’assistance

Parfois I'assistance du Ghayb se manifeste en favorisant de bonnes conditions de réussite, parfois en

nous aidant a trouver la bonne voie ou en nous procurant un certain épanouissement ou éveil attentif.

Mais il faut souligner le fait que I'aide du Ghayb ne nous est pas procurée gratuitement, sans avoir
guelgue chose a rendre en échange : ’'homme ne doit pas rester les bras croisés a attendre le secours
du Ghayb. Ce genre d’attente contredit la loi de la Nature et de la Création.

A ce propos, nous citons deux versets coraniques touchant deux manifestations d’assistance du Ghayb.
Dans le premier, I'assistance se manifeste par la préparation de bonnes conditions de réussite, et dans
le second, elle se manifeste sous forme d’une direction vers la bonne voie : O vous qui croyez, si vous

aidez Dieu, Il vous portera secours, et Il affermira vos pas. (Coran, 47 17)

Le secours divin, qui est une assistance du Ghayb est donc conditionné par I'aide qu’on Lui avance.
Cette aide consiste en notre effort mis au service du bien commun, au nom de Dieu et pour Sa cause.

Pour gu’il en soit ainsi, I'effort et I'action doivent étre accompagnés d’intentions bonnes et sincéres.

Oui, Nous dirigeons sur Nos chemins ceux qui auront combattu pour Nous. Dieu est avec ceux
qui font le bien. (Coran, 29/69)

Dans ce verset, combattre pour Nous, devient la condition permettant a 'homme de recevoir I'assistance
et d’atteindre I'épanouissement. Donc, il n’y a pas d’assistance gratuite, sans aucun service a rendre en
échange. L’Imam ‘Ali (Que la Paix soit sur lui) dit & propos du secours et de I'assistance du Ghayb :

« Nous étions aux cotés du Messager de Dieu (Que la Benédiction et la Paix soient sur lui et sur les
membres purs de sa famille), et nous aurions tué nos peres, nos fils, nos freres et nos oncles, sans que
cela puisse amoindrir notre foi, notre soumission a Dieu, notre patience face aux difficultés et douleurs,
et notre sincérité dans la lutte contre I'ennemi. Nous confrontions nos ennemis sans avoir d'autres
soucis que de mous faire soustraire a la mort, pour la leur faire godter ; et nous avons connu des

victoires et des défaites. Mais quand Dieu elt prouvé notre sincérité, Il a réprimé notre ennemi, et Il a



fait descendre pour nous secours et victoire. Par ma vie, si nous faisions comme vous1, Religion et Foi

ne pourraient s'épanouir. »

Le verset suivant nous parle des deux genres d’assistance a la foi : Ce sont des jeunes gens qui
croyaient en leur Seigneur, et nous les avions affermis sur la Voie Droite. Nous avions fortifie

leurs cceurs lorsquiils s’étaient levés. (Coran, 18/13-14)

L’assistance dont parle le verset et qui prend les formes d’un affermissement dans la Voie Droite, et
d’une fortification des coeurs est conditionnée par deux facteurs devant étre présents chez ’homme :

primo, ’'homme doit se lever, et secundo, cela doit se faire pour la seule cause de Dieu.

Celui qui cherche le Vrai et la Vérité, et qui fait effort pour confronter les difficultés se dressant sur son
chemin, ne tardera pas a recevoir I'assistance du Ghayb. Il n’est pas question ici, seulement de
croyance et de foi, mais aussi de vie authentique et d’expérience personnelle que chacun doit pratiquer

pour arriver a ce résultat et vivre 'expérience de baigner dans la grace divine. Quel plaisir!

La chose n’est pas difficile. Les premiéres étapes sont simples, et 'lhomme peut les traverser en rendant
des services a la collectivité, en aidant les faibles et en traitant bien ses parents ou sa famille. Si la
sincérité et les bonnes intentions sont suffisamment présentes, la main du Ghayb commencera a

apporter I'assistance.

1. Il S'adressait dans son discours aux Irakiens fatigués de la guerre contre Mu’awiyah.

La Différence Entre La Pensée Divine Et La

Pensée Matérialiste

Si vous faites triompher la vérité, elle vous sera nécessairement un soutien et un appui. Cela laisse
transparaitre la différence entre ’'homme de Dieu et le matérialiste. Il n’y a pas de différence, pour le
matérialise, entre la voie du Vrai (haqq) et celle du Faux (bétil) ni entre la Justice et I'Injustice. Le bon et

le mauvais n’ont, selon les critéres matérialistes, aucun poids.

Selon les mémes critéres, le Monde n’a ni ceil, ni oreille, ni raison pour évaluer les choses, soutenir ceux
qui suivent le chemin du Vrai (haqq) et refuser son assistance a ceux qui perdent en s’écartent de la
bonne voie. L’homme de Dieu, quant a lui, distingue nettement, 'un de 'autre, les deux chemins. Il croit

a I'existence d’une Vvérité qui soutient ses partisans et les assiste.

Dans mon livre, L’ Homme et le Destin, et dans le chapitre intitulé : Influence des facteurs spirituels sur le

destin, jai écrit : « La conception matérialiste du monde veut que les facteurs influant sur les différents



aspects de la vie humaine soient strictement et purement matériels. Ces facteurs, selon le matérialiste,
sont les seuls a déterminer pour 'homme, sa vie et sa mort, sa richesse et sa pauvreté, sa santé et sa

maladie, ainsi que son bonheur et son malheur. »

La conception divine du monde, quant a elle, veut que les facteurs spirituels influent, a cété des facteurs
matériels, sur ’homme et sur tous les événements de sa vie. Cette conception considéere le monde
comme unité vivante, douée de sentiment et de perception. |l est tenu compte des actions des hommes,

dont les résultats paraitront, tot ou tard.

La conception matérialiste considére le monde comme neutre par rapport aux lois, aux attitudes et aux
activités des humains, ce qui revient a dire que les lois universelles n’ont pas d’interférence dans le

conflit entre partisans du Vrai (haqq) et partisans du Faux (batil). La conception divine, elle, ne tient pas
le monde pour neutre : il est impliqué dans le conflit et assiste ceux qui se proposer de réaliser les buts

sacrés, suivant le chemin du haqq, de la justice et de la droiture.

Le matérialiste, aussi grande que puisse étre foi en sa doctrine et sa méthode, aussi dévoués et non
opportunistes que puissent étre ses buts, ne peut attendre de son action que les fruits équivalents au
seul effort investi.

De son c6té, ’hnomme musulman est confiant en I'aide et au secours dépéchés par les étres universels,
lorsqu’il fait des sacrifices dans le sens de sa foi et de sa doctrine, et il en est ainsi parce qu'il croit

fermement a I'existence, dans l'univers, d’étres dont la force dépasse infiniment les siennes propres.

Le matérialisme affirme que les justes n’auront, comme fruit de leurs bonnes actions, qu’une part égale
a ce que les injustes auront comme fruits de leurs mauvaises actions. C’est parce qu'’il n’y a pas, selon

le matérialisme, de différence entre les deux catégories.

Mais la différence est énorme, du point de vue de I'école divine.

Inspiration Et lllumination

L’inspiration, ou l'illumination consiste en une sorte d’assistance du Ghayb qui, pénétrant I'étre des

savants, leur ouvre des voies de la science menant a des découvertes énormes.

Les méthodes utilisées pour I'acquisition de la connaissance sont de deux genres : le premier comprend
I'observation et 'expérience, le seconde, la conclusion par analogie et le raisonnement par I'induction. A

chacun de ces deux genres de méthodes correspond un genre de résultats ou conclusions.

Ces acquis sont-ils les fruits de la seule pratique ou du seul effort humain ? N’y aurait-il pas une



troisitme méthode, une troisiéme voie, menant a 'acquisition de la connaissance ?

Oui disent les savants. lls disent méme que les grandes découvertes et inventions sont les résultats de
cette troisieme voie qui est quelque chose de semblable a un courant électrique se déclenchant

soudainement dans 'ame du savant et éclairant sa raison pour quelques moments, avant de s’éteindre.

lbn Sina (Avicenne) croit en 'existence de cette force, a des degrés différents, chez tous les individus.
Par cette force, prépondérante chez certains, il explique le verset coranique : Un olivier dont I'huile est

prés d’éclairer sans que le feu la touche. (Coran, 24/35)

Dans son livre Al-munqid min al-jal, al-Gazali écrit que la plus grande partie des connaissances
humaines relatives aux besoins de la vie quotidienne sont les fruits de I'inspiration. Dans ce méme livre,
et dans le chapitre traitant de la Révélation et de la prophétie, il écrit que : « Seule, la voie de
l'illumination est l'origine des connaissances de I'humanité en matiere de remedes et de médication,

d astres et d’astrologie. Ces connaissances sont un don de Dieu inspiré pour aider et guider les

humains. »

De son c6té, Nasiruddine al-TUsi considére la voie de I'inspiration comme étant a la base de la plupart

des connaissances humaines.

Certains croient, peut-étre, que I'inspiration, comme démarche ancienne, n’a plus de partisans, et que
tout notre savoir nous est parvenu a travers nos sens, par I'expérience et 'observation. Pourtant, la
guestion n’est pas comme ils croient et imaginent. Un grand nombre de savants contemporains pensent
gue de nombreuses théories découvertes par les savants I'ont été par des voies semblables a

linspiration.

Dans son livre, L’ homme, cet inconnu, Alexie Karl défend l'inspiration et l'illumination en disant : « // est
certain que les découvertes scientifiques ne sont pas simplement le résultat de la pensée humaine. Les
hommes de génie possedent, dit-il, des qualités particulieres comme l'illumination en plus de leurs
acquisitions par la lecture et la réflexion. C’est par la voie de l'illumination qu’ils découvrent ce que les
autres ne pouvaient découvrir, établissent des liens entre des sujets apparemment sans relation, et

parviennent ainsi a la compréhension de certaines questions importantes. »

Il dit aussi : « On peut diviser les savants en deux groupes : les logiciens et les illuminées. Les sciences
sont 'ceuvre de ces deux groupes de savants. Les mathématiques doivent tant de choses a
lillumination, malgré leur base essentiellement logique. L’inspiration occupe dans la vie courante,
comme dans les domaines scientifiques, une place importante en tant que facteur de compréhension et
de conception. L’inspiration conserve cette importance malgré le fait qu’elle s apparente parfois a

l'illusion jusqu’au point de se confondre avec elle. »

Par l'inspiration et illumination, les grands hommes atteignent le sommet de la vie spirituelle. Ce don est

vraiment extraordinaire, et cette perception de la réalité, sans effort et réflexion, est vraiment



inexplicable.

Alexis Karl nous dresse une liste de mathématiciens qui auraient, selon lui, acquis leurs connaissances
par une voie purement logique. A cété, il nous présente une autre liste de mathématiciens qui doivent

leurs connaissances a l'illumination.

Ce point de vue est admis par d’autres savants. Dernierement, j’ai lu un article écrit par le
mathématicien francais J. Hadamart sous le titre Rdle de l'inconscient dans la perception scientifique, et
j’ai retenu la phrase suivante : « Lorsqu'on pense aux facteurs originels des inventions et des

découverts, on ne peut réfuter I'importance de la perception intérieure. »

Cette expérience est connue, dans une certaine mesure, par les vrais savants qui reconnaissent une
partie de leurs découvertes comme résultant d’activités conscientes, une autre étant le résultat de
I'inspiration. Le grand savant Einstein avait cette méme conviction. Il disait qu’a I'origine de ses

hypothéses, il y avait une sorte d’illumination.

On peut déduire de tout ce qui précéde I'existence de modalités d’assistance du Ghayb, dans la vie des
individus. Parfois, cette assistance leur procure volonté, persévérance et fermeté. Elle peut aussi leur
offrir des moyens matériels, et se manifester sous la forme d’une force leur éclairant le chemin et leur

inspirant les idées scientifiques.

Par Ia, on peut dire que I'étre humain n’est pas laissé a sa guise : la grace et le soin divins I'englobent
dans certaines conditions, I'extraient de I'égarement et du doute, et le sauvent aux moments de

faiblesse, I'impuissance et de détérioration.

Ceci est pour les individus. Plus grande encore est la part faite aux sociétés.

Le Ghayb, Au Secours Des Sociétés

Est-IL possible gu’une assistance provienne du Ghayb, pour aider une société a se sortir de I'abime ?

Les grands prophétes comme Abraham, Mortise, Jésus et Muhammad (Bénédiction de Dieu a Lui et a
eux), ainsi que les grands Réformateurs sont apparus en des moments ou 'humanité en avait un

extréme besoin.

lls étaient une sorte d’assistance du Ghayb, pour sauver 'humanité. lls étaient comme la pluie qui
tombe sur un désert aride. lls étaient le don par lequel Dieu a comblé la terre et qui est évoqué dans le
verset suivant : « Nous voulons combler de Nos dons ceux qui sont opprimés sur la terre ; Nous

voulons en faire des imams et des héritiers. » (Coran, 28/5)



L’Imam Ali (Que la Paix soit sur lui) décrit les conditions dans lesquelles le Prophéte Muhmmad
(Bénédiction a lui) a été envoyé en disant : « Il (Dieu) I'a envoyé aprés une période d’absence de
mission prophétique, un long sommeil des bonnes communautes, apres une distorsion du destin, et une
grande inflation du désordre. La lumiére du monde s était éclipsée, et la vie était vilaine. Son feuillage

était jaune, et elle n’espérait nullement aux fruits. »

L’apparition des prophétes survient donc aprés la chute de 'lhumanité, ou apres la précipitation de telle
ou telle société dans les ténébres de 'abime. Le Coran s’adresse aux contemporains de la Révélation

en ces termes : « Vous étiez au bord d’un abime de feu et Il (Dieu) vous a sauvés. » (Coran, 3/13)

Un proverbe persan dit : « La lumiére et l'aurore sont la fin de la nuit sombre. » Et des proverbes
d’autres peuples disent : « Le salut est la fin de la crise. » Ces proverbes parlent de certaines
expériences de 'hnumanité, et prouvent que la marche de I'Univers n’est pas absurde, comme le pensent

les matérialistes.

La Question Du Mahdi

La question du Mahdi dans I'lslam et tout particuliérement chez les Shiites est sur le plan philosophique,

'une des plus importantes.

L’assistance attendue ne se limite pas a une communauté donnée ni a une région déterminée. Cette
assistance englobera 'hnumanité tout entiere, pour la conduire dans la voie du Progrées, du Bien et du

Bonheur.

Il se peut que quelgu’un dise : nous sommes a I'’époque de la science et de I'exploitation de I'espace.
Aucun danger ne menace 'humanité pour qu’elle ait besoin d’'une assistance surnaturelle ! L’humanité
évolue dans la voie de 'autonomie et de la perfection. Elle n’a nul besoin d’aide et d’assistance, car la
raison et la science en tiennent lieu ! Danger il y a seulement lorsque I'numanité sombrait dans
l'ignorance et la décadence ; a présent, aucun risque pour la société guidée par la science et la

connaissance !
C’est la malheureusement, une maniére de sombrer dans I'imagination !

Le danger guettant 'hnumanité aujourd’hui n’est pas responsable de la perdition de 'humanité. Cette

guestion a préoccupé nombreux chercheurs dans les domaines de I'éducation et de la morale.

Les causes de la perdition sont l'instinct et la passion qui ne connaissent pas de limites. C’est aussi le
désir d’avoir la célébrité et la gloire. C’est s’adonner passionnément a la quéte insatiable du plaisir. C’est

I'égoisme et le culte du Moi.



Jetons maintenant un coup d’ceil sur les biens matériels si précieux, sur les désirs humains de notre
temps, et du méme coup sur les origines du Pouvoir, de I'exploitation des autres ; sur 'égoisme et les

intéréts personnels et enfin, sur les causes de l'injustice humaine.

Tous ces besoins et désirs, sont-ils suffisamment comblés au régne de la science ? Ces besoins et
désirs se forgent-ils dans I'esprit de la justice, de la foi, de la droiture et de la bonne conduite ? Ou bien

les choses sont-elles compléetement inversées ?

Il n’est un secret pour personne que les instincts ont atteint un niveau de folie sans précédent. Ce n’est

pas non plus un secret que les sciences et les arts sont devenus des outils au service de ces instincts.

L’ange de la science est devenu un serviteur chez le diable du plaisir, et les savants et chercheurs des

machines tournant au profit des politiciens, des pharaons et des quéteurs des Pouvoirs.

Le progres scientifique n’a réformé en rien les instincts. Au contraire, la science a renforcé I'orgueil de
’'hnomme et sa tyrannie. Elle a attisé ses instincts bestiaux. Tout au contraire, le progrés scientifique a

transformé la science, ami de 'homme, en ennemi dangereux.
Pourquoi ?

Car la science est cette chandelle utile pour lire la nuit, ou, selon I'expression du poéte persan San, pour

mieux choisir I'article voler.

Car la science est cette échelle gu’on emprunte pour atteindre un but et réaliser un objectif. La science

s’avére incapable de changer les buts de 'hnomme ni de lui fixer des valeurs et des normes.

Car ceci est le réle de la Religion. Elle seule peut dominer les instincts bestiaux et inspirer de nobles et

saines motivations.

La science peut tout dominer sauf ’Homme et ses instincts. L'Homme peut dominer la science et la

conduire la ou il veut. La Religion domine ’'homme pour le conduire dans telle ou telle voie.

A propos de 'homme & I'époque industrielle, Will Durant écrivait dans l'introduction de son livre, Délices
de la Philosophie : « Nous sommes devenus riches en matiére de machines et de techniques, mais

pauvres en matiére de buts. »

L’homme des temps modernes ne se distingue en rien de cet homme de jadis asservi aux forces de la
colére et du plaisir. La science n’a pas pu libérer 'lhomme de ses passions. Elle n’a pas pu changer en
lui ce qu’il a de tyrannique, pharaonique et sanguinaire.

A la différence du passé, I'esprit hypocrite domine dans le monde d’aujourd’hui, et la main de I'agression
est devenue beaucoup plus forte : on est passé de 'épée aux bombardiers et aux missiles a longue

portée.



L’avenir Du Monde

Nous sommes Musulmans et nous croyons en l'existence d’un Dieu qui domine ce monde. Et c’est

justement cette croyance qui minimise, a nos yeux, le poids de la catastrophe.

Tous les dangers qui entourent 'humanité aujourd’hui ne nous donnent pas I'impression que tout va étre
détruit. Nous avons un profond sentiment selon lequel I'avenir de 'humanité s’étendra encore sur des
millions et des millions d’années. Ce sentiment nous est transmis par les enseignements des messagers

et prophétes. Il est, en fait, une sorte d’assistance du Ghayb.

Si 'on nous informait qu’un astre se déplace rapidement dans I'espace et se rapproche progressivement
de la Terre qu’il détruira au bout de six mois, pour la réduire en un amas de cendre. Si 'on nous disait
cela, nous n’aurions pas avoir peur, parce que, au fond de nous-mémes, nous avons une certaine
confiance et foi que le moment n’est pas encore venu pour la fin de ’humanité, encore au stade

embryonnaire.

Comme nous ne croyons pas en la destruction de la Terre, par la chute d’un astre, nous ne croyons pas

non plus gu’elle le sera par des forces destructrices humaines.

Et les autres ? Ne le croient-ils pas eux non plus ? Sont-ils aussi optimistes quant a I'avenir de la Terre,

de 'homme, de la vie, de la justice et de la liberté ?

Que non ! Nous relevons continuellement des traits de crainte et de pessimisme dans les discours et

discussions des politiciens mondiaux quant a I'avenir de I'humanité et de la civilisation.

Si nous écartons les enseignements de la religion et notre foi dans le secours divin, en analysant la
question sur la base des causes et effets apparents, nous serions pessimistes comme eux et nous leur

donnerions raison.

Car pourquoi ne seraient-ils pas pessimistes ? Quel optimisme dans un monde ou il suffit d’appuyer sur
un bouton pour lancer les moyens de destruction et d’anéantissement ? Quel optimisme dans un monde
qui se berce sur des quantités innombrables de dynamites qui n’attendent que I'étincelle pour se

transformer en un brasier mondial ?

Russel dit dans son livre, Les Nouveaux horizons : « Le sentiment de doute, de faiblesse et
d’impuissance domine dans notre monde. Nous nous voyons nous rapprocher d’une guerre qu’aucun de
nous ne souhaite, une guerre qui détruira la majeure partie de 'humanité. Malgré cela, nous sommes
comme un lapin tombé sur un serpent et resté a ses cotés. Nous regardons discrétement le danger
éventuel sans savoir quoi faire ! Les discussions sur la bombe atomique et H sont propagées partout.

Nous nous échangeons les informations sur l'armée russe1 sur la sécheresse, les attaques et la



barbarie. Du moment ou nous restons perdus et perplexes face a cela, c’est que nous sommes dans

lincapacité de prendre une position nette propos de ce drame. »
L’étre humain est-il capable de prendre une telle position ?

Il dit encore : « La durée de I'apparition de 'homme est longue par rapport au temps historique, mais
elle est tres bréve par rapport au temps géologique. On dit que 'Homme est apparu il y a un million
d’années. Einstein va jusqu’a dire que 'Homme a achevé la durée de sa vie, il va arriver en quelques

années, par l'aide du progres scientifique, a se détruire lui-méme. »

Si nous jugeons les choses a travers les causes et les apparences matérielles, nous ne pouvons
échapper a ce genre de pessimisme. Cette vision négative ne peut devenir positive, optimiste, qu’a
travers une foi spirituelle, une foi selon laquelle ’humanité attend, dans I'avenir de ses jours, une vie ou

regnent bonheur, sécurité et justice.

Si nous acceptons I'image noire du pessimisme, la vie humaine deviendra réellement cynique. Elle sera
semblable a la vie de cet enfant qui, ayant pu saisir un couteau, s’est précipité pour se tuer, en se

poignardant le ventre.

On dit : 'age de la Terre est de quarante millions d’années et I'age de I'espéce humaine d’un million. Si
I'on suppose que I'age de la Terre est d’'un an, huit mois se sont écoulés, sans qu’aucun signe de la vie
n’y apparaisse. Et, ce n’est qu’au neuviéme mois que la vie a commencé sous forme de virus
unicellulaire. A la deuxiéme semaine du dernier mois les mammiféres sont apparus, et dans le dernier

quart de la derniere heure de cette année est apparu I'étre humain.

La période pendant laguelle I'étre humain a franchi I'étre de sa vie sauvage correspond la derniére
minute de cette année. Ce n’est que dans ses soixante derniéres secondes que I'étre humain a
commencé a employer son cerveau, pour soumettre la nature et construire la civilisation. C’est dans
cette derniére minute que I'étre humain a fait preuve de sa capacité a supporter la charge de

représenter Dieu sur Terre.

Si I'on dit maintenant que I'étre humain va se détruire par son progrés scientifique, et il ne lui reste que
guelques pas a faire, dans sa marche vers sa disparition. Si I'on dit cela, la question de la création de

I'étre humain devient pure dérision et absurdité.

En vérité, seuls les matérialistes peuvent prétendre cela. Mais 'homme élevé dans I'esprit divin ne
pense pas de la sorte. Il croit a 'impossibilité de la disparition du monde par les machinations d’un
groupe de tous. Il croit au danger qui guette le monde, mais il croit aussi que Dieu sauvera le monde par

la main d’un Réformateur, comme Il I'a déja fait dans le passé.

L’homme croyant en Dieu dit que le monde n’est pas créé par dérision, et il se moque de la conception
y

matérialiste de la fin du monde. La fin du monde, en notre temps, est contraire a la sagesse divine



voulant que rien ne périsse avant d’atteindre le but pour lequel Il a été créé.

L’age de la Terre n’est pas fini, il est encore dans ses débuts. L’humanité attend un état mondial fondé
sur la Justice, le Bien, la Sécurité et le Bonheur. Le jour attendu arrivera et la Terre se baignera dans la

lumiére de Dieu.

A son avénement, AL-MAHDI gouvernera justement et mettra fin & la tyrannie. Les chemins jouiront de
la sécurité. La Terre donnera abondamment ses biens et nul n’aura besoin de votre aumoéne ni de votre
charité. C’est de cela que Dieu parle en disant : L’heureuse fin sera pour ceux qui craignent (Dieu).

(Coran, 7/128)

Au lieu d’étre négatif et pessimiste, au lieu de rester a compter les jours qui restent de 'age de
'humanité, au lieu de tout cela nous devons nous pencher sur I'arrivée de la victoire, a travers la

confrontation de tous les dangers, car enfin I'étincelle n’éclaire que dans I'obscurité.

L’Imam Ali évoque I'avénement du MAHDI et dit : « Demain, et vous ne savez rien de ce qui arrivera
demain (AL-MAHDI) prendra les gouverneurs injustes et leur fera rendre un compte rigoureux |[...]. Et la,
il vous fera la justice et appliquera le Livre et la Tradition du Prophete. »

Telle est la grande lecon philosophique dans la question du MAHDI. Méme si elle prévoit des crises
énormes, elle nous rassure par la Promesse du bonheur, et la victoire de la vérité et de la justice, aprés

ces crises.

C’est la le grand espoir de 'Humanité. Seigneur ! Nous Te prions avec ferveur, de nous assurer un état
digne par lequel Tu honores I'lslam et les Musulmans, Tu humilies I'nypocrisie et les hypocrites ; un état
ou nous serions de ceux qui appellent a T'obéir, de ceux qui se dirigent sur Ta voie ; un état par lequel

Tu nous donnes I'honneur dans ce Monde-ci et dans I’Autre Monde.

1. Russel avait écrit son livre au temps ou 'Occident craignait surtout, la bombe atomique de la Russie. De nos jours la
liste des pays possédant la bombe ne cesse de s’allonger et s’allonger : la Chine, I'lsraél, la Pakistan, I'lnde, I'Afrique du
Sud, le Brésil, etc.

Source URL:
https://www.al-islam.org/fr/I-assistance-d-allah-dans-la-vie-de-I-humanite-murtadha-mutahhari

Links

[1] https://www.al-islam.org/fr/person/murtadha-mutahhari

[2] https://www.al-islam.org/fr/organization/biblioth%C3%A8que-de-ahl-ul-beit-paris
[3] https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/htm|/38775

[4] https://www.al-islam.org/printepub/book/export/htm|/38775

[5] https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/38775



[6] https://www.al-islam.org/fr/person/akil-sheikh-hussein



	L’assistance D’Allah Dans La Vie De L’humanité
	[Author(s): ]
	Author(s): 
	Publisher(s): 
	Translator(s): 


	Introduction
	Qu’est-Ce Que Le Ghayb ?
	Le Voile Du Ghayb
	Limité Et Illimité
	Le Monde Du Ghayb
	L’assistance Du Ghayb
	Les Sortes D’assistance
	La Différence Entre La Pensée Divine Et La Pensée Matérialiste
	Inspiration Et Illumination
	Le Ghayb, Au Secours Des Sociétés
	La Question Du Mahdi
	L’avenir Du Monde

