Les Chemins de la Perfection



Les Chemins de la
Perfection

Sayyid Mujtaba Musavi Lari

Traduit par
Haydar Amazigh

Al-islam.org



Author(s):

Sayyid Mujtaba Musavi Lari [1]

Sayyed Musavi Lari présente a travers cet ouvrage les dimensions spirituelles et matérielles de
’'hnomme, 'amenant ensuite a discuter des facteurs qui le conduisent soit vers le malheur ou le Bonheur.
L’auteur démontre et met 'emphase sur la nécessité de travailler sur soi afin de créer un équilibre entre
le cceur et la raison pour atteindre la plénitude. Ainsi, le développement des qualités morales et
spirituelles éleéve ’homme au sommet de la grandeur et de la perfection, moyen ultime de se rapprocher
du Créateur.

Get PDF [2] Get EPUB [3] Get MOBI [4]

Translator(s):

Haydar Amazigh [5]

Introduction

Au nom d'Allah le Trés Miséricordieux, le Tout Miséricordieux

Nos sens et la raison méme nous enseignent clairement que tout ce qui est au monde est dans un état
de transformation et de changement, et que l'ordre créaturel repose sur le principe du renouvellement

constant de la vie.

La croyance en la loi immuable du principe de développement de la vie nous commande de croire aussi
en limmutabilité de certaines idées qui régissent ce monde, a savoir les lois morales. La raison nous fait
percevoir la nécessité de respecter ces lois, et il s'ensuit que, & moins de nous y conformer, la vie serait

impossible.

Clest le facteur moral qui par la tension plus ou moins forte qu'il provoque conditionne la qualité de la vie

sociale, tant6t fructueuse et réussie, tantdét décadente et stérile.

De par sa nature, 'homme présente une disponibilité & la perfection. Ses facultés, ses dons et

potentialités sont inscrits en lui, avant méme que sa personnalité soit révélée.

La nécessité de maitriser les passions et les sentiments, de les contenir dans les limites de la raison est
une des questions les plus importantes dans la vie d'un homme, comme le confirment les recherches

des spécialistes de l'éducation et de la psychologie.


https://www.al-islam.org/fr/person/sayyid-mujtaba-musavi-lari
https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/38801
https://www.al-islam.org/printepub/book/export/html/38801
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/38801
https://www.al-islam.org/fr/person/haydar-amazigh

Les potentialités humaines constituent un capital inépuisable; leur exploitation et leur développement
sont de loin plus importants que tout ce que 'homme peut acquérir de connaissances dans différents

domaines, car c'est avec ces potentialités que 'homme vit & chaque instant.

La raison, bien qu'elle éclaire naturellement la vie de 'lhomme, peut cependant étre débordée par les
instincts enfouis en chacun et qui sont les véritables sources de tout mouvement et l'instrument naturel
de la raison, et perdre ainsi son autorité sur eux. Le débordement des instincts constitue une limitation
de laire dinfluence de la raison, et conduit 'homme a agir contre son propre intérét. De 13, le role

important de la morale, et la gravité de la responsabilité de ceux qui ont mission d'éduquer.

D'autre part, l'application des principes moraux s'accompagne forcément d'une série de privations et de
conflits. Dans la plupart des cas, on constate qu'une contradiction se fait jour entre les penchants
naturels de 'homme et les exigences de la morale, et il arrive que la satisfaction des désirs se fasse en
piétinant la morale. C'est que I'éducation sans une base spirituelle ne peut pas résister a lassaut des
instincts. Ceux qui ne sont pas protégés par le rempart spirituel ne tardent pas a céder a la pression des

passions.

Le meilleur garant de l'application des principes de la morale, et le soutien le plus puissant des vertus
morales est la foi religieuse, c’est une garantie parce qu'elle implique la croyance en un Dieu créateur
dont la Loi s'exécute sur tout l'ordre de l'existence et dont la science embrasse les secrets les plus
intimes de chacun. Elle implique aussi la croyance en la récompense et en la punition apres le
Jugement dernier. Grace a des pensées saines et pures, 'lhomme pourra se libérer de ses mauvais

instincts.

La mission et le but de tous les prophétes, et en particulier du prophéte de l'lslam, étaient d'éduquer les

hommes en vue de les faire parvenir a I'élévation spirituelle, et les débarrasser des pensées futiles.

L'ceuvre morale de I'lslam conduite par 'Envoyé de Dieu fut révolutionnaire en elle-méme, tant en
originalité qu'en profondeur. Elle embrassait tous les aspects de I'ame humaine y compris les plus

subtils, et se préoccupait de toutes les manifestations extérieures de cette ame.

L'effet de cette révolution morale fut de propulser au plus haut niveau de la spiritualité la psychologie de
certains peuples comme les Arabes qui se trouvaient alors au degré le plus bas de 'humanité. Ce
peuple décadent se relévera grace a la morale islamique et portera le flambeau de la foi avec laquelle il

imprimera un élan nouveau a la vie sur terre, devenant un modéle inégalé pour les autres peuples.

Méme de nos jours, et dans cet Occident qui a perdu ses valeurs morales, nous voyons des hommes
venir & l'lslam, en quéte d'édification spirituelle, I'effet est incontestable. Quand un noir américain
embrasse I'lslam, toute sa vie est profondément bouleversée, révolutionnée, bien que sa formation
islamique soit le plus souvent rudimentaire, ne disposant pas du matériel pédagogique. Voici le
témoignage du Professeur Eric Lincoln, spécialiste des sciences religieuses dans une Université

américaine:



« L'influence de I'lslam sur les noirs américains est I'expérience, un enfant qui n'est pas mal né, et qui a
conservé jusqu'a vingt ans son innocence, et I'lslam, méme leur situation économique et sociale

s'améliore.

Nous ne retrouvons dans les familles des noirs américains musulmans aucune trace de la dépravation
et de la corruption qui s'abattent sur la jeunesse américaine, certains individus, parmi les jeunes drogués
non-musulmans ont méme pu se débarrasser de leur accoutumance aprés avoir regu l'enseignement de

Ilslam, et sont redevenus des étres normaux dont la vie sert méme d'exemple.

Les musulmans noirs d’Amérique ne cherchent pas a nuire & autrui. Quand ils ressentent qu'un danger

les menace, ils se défendent de toute leur force, toujours avec succes »

Les lois et les systémes positifs sont sans effet sur la psychologie profonde de l'individu, et ne peuvent
donc pas le toucher a la source méme de sa volonté et de ses mobiles, ni capter ses énergies pour
l'édification d'une société saine. lls ne peuvent éduquer 'lhomme suivant un idéal sublime, élargissant

ses horizons a l'infini.

En ce dont il a une &me, 'homme est un étre immortel et éternel. En ce dont il est doté d'un corps

physique, il est périssable, mortel.

Les hommes de science savent bien que ces deux aspects sont étroitement liés, de sorte que si une
anomalie survenait en l'un, elle ne manquerait pas d'avoir un impact sur l'autre. C'est la raison pour
laquelle les décisions qui ont été prises sans tenir compte de cette interaction ont abouti a des effets

contraires a ceux escomptés.

Nous sommes aujourdhui les témoins de I'absence d'équilibre et de sagesse dans l'orientation
idéologique des sociétés humaines. Nous constatons bien des déviations et des excés dans l'un ou
l'autre sens: ou bien l'accent est mis abusivement sur I'aspect matériel, ou bien au contraire on ne
cherche a promouvoir que l'aspect intellectuel et spirituel en lhomme. Ces derniéres années, le

matérialisme idéologique a reculé, mais dans la pratique il existe toujours.

En Islam, 'éducation repose sur une évaluation de 'homme qui tient compte de sa nature profonde
primordiale, c'est-a-dire de sa nature en tant qu'ensemble de prédispositions que Dieu a mises en lui, et

non de la nature au sens négatif densemble d'instincts animaux.

La pédagogie de I'lslam posséde les enseignements nécessaires pour l'actualisation des potentialités de
la fitrat, de I'ensemble des aspirations positives de 'homme.

Bien assimilés, ces enseignements devraient assurer le bonheur des individus, en satisfaisant leur

légitime soif de valeurs élevées.

Cette promotion de I'homme doit se faire par lexemple. Chaque individu qui s'amende contribue a

I'amélioration de la société, et accroit le potentiel moral de celle-ci. Il devient un militant de la perfection



humaine.

Je forme le voeu que les matiéres traitées dans ce livre qui puise sa substance dans les riches sources
islamiques, tout en faisant appel aux témoignages modernes, puissent jeter quelques lumiéres sur les
principes dune pédagogie authentique. Si je réussis a me faire linterpréte de certains enseignements

qui nous ont été transmis par les grands maitres de la morale et de 'humanisme, j'en serais ravi.

Je prie Dieu d'accorder succés et bonheur & toute 'humanité, a 'ombre des enseignements de I'lslam.

Chapitre 1: La Nature de LHomme

L'homme aspire a la perfection

Tout homme dans quelque condition sociale et individuelle qu'il se trouve recherche la perfection pour
soi, du fait méme de sa nature, et a cause de son statut d'étre doué d'intelligence. Il est prét a endurer
les peines et les souffrances pour s'assurer un meilleur avenir, transformer son état présent en un état

plus parfait.

Cet amour inné de la perfection n'est pas I'apanage de 'homme. Il le partage avec les animaux qui eux
aussi essaient d'écarter les obstacles qui se dressent sur le chemin de la perfection, et tentent d'éviter
tout ce qui est susceptible de les faire reculer. Méme les végétaux, et toutes les formes de vie naturelle
depuis le minuscule atome jusqu'aux constellations et galaxies, font partie de cette caravane immense

qui chemine vers la perfection.
Voici ce que dit un savant a ce sujet:

« Il existe dans le blé un mouvement intrinséque vers un don plus grand, et dans la rose un désir d'étre
plus belle et plus parfumée. Il en va de méme des hommes, en fonction de la “graine” dont ils sont
issus. Lorsque survient un défaut dans le grain de blé, dans la beauté ou le parfum de la rose, ou
encore dans le caractére dun homme, il ne faut pas les imputer a l'aspiration a la perfection, mais plutot

a un accident provoqué par une cause qui soppose a cette perfection.

Clest ici que l'on peut mesurer combien la notion de but nous aide a corriger notre pensée. C'est grace a
elle que nous comprenons que cet univers au sein duquel nous nous voyons comme de simples parties
minuscules est un univers moral ayant une finalité, et que par conséquent, nous ne sommes pas

condamnés a vivre toujours dans linstabilité et les ténébres.

Derriére tous ces mouvements se trouve un moteur, et derriére toute chose se trouve une conscience,

une pensée immense. Il nous suffit de considérer que la vie est une grande et belle chose. C'est alors



que, pour le moins, nous pourrons nous préparer a hous mettre en harmonie avec cette &me universelle,

et & comprendre qu'agir & son encontre nous porterait forcément préjudice. »

La perfection matérielle de 'homme échappe a son libre arbitre, alors que la perfection de soi dépend de
sa volonté. C'est la perfection psychologique qui détermine la perfection matérielle. Il est évident que la
perfection de I'ame est une chose immatérielle, et que 'homme ne peut y parvenir par la seule mise en

ceuvre de moyens matériels.

Pour qu'un arbre parvienne a la perfection, il devra surmonter tous les obstacles de la qualité du sol et
du climat qui peuvent étre de nature a l'en empécher, et tirer profit de tout pour assurer sa croissance,

comme l'eau, le soleil et lair.

De méme, 'homme se prépare a la perfection en s'équipant de tous les facteurs et conditions
susceptibles de favoriser sa marche vers la perfection. Les différents aspects de l'existence doivent étre
organisés de fagcon que ses besoins matériels et spirituels soient satisfaits, et que sa vie soit en
harmonie avec celle de ses congénéres et contribuent a assurer a la société plus de cohésion, de

maturité, et de responsabilité morale.

La vie de 'homme est un systéme constamment agité par toutes sortes d'instincts. Lorsque ces instincts
sont contenus dans des limites raisonnables, ils sont nécessaires et doivent étre protégés, car chacun
joue un réle dans l'économie de la vie. Mais si les instincts étaient libérés, sans retenue aucune, ils
constitueraient un frein & la marche vers la perfection, car ils freineraient d'autres forces qui en 'homme,
et a linstar des instincts, aspirent a se libérer, et qui sont la raison et l'intelligence et la foi. Ces

potentialités doivent aussi étre actualisées pour permettre a 'lhomme de se réaliser pleinement.

La purification de I'ame, condition de la perfection

Pour atteindre tout but qu'il se propose, 'homme a besoin de se fixer une ligne de conduite a laquelle il
doit se conformer. Si le but est la perfection, purifier son ame est la premiére condition, car 'homme est
un étre animé par plusieurs instincts, mais il est aussi doté d'une intelligence capable d'ordonner et de

maitriser expression de ces instincts.

La perfection ne dépend pas seulement de conditions matérielles, dont Iimpact est superficiel. Méme
lapprentissage et Ienseignement scientifique n'assurent pas une perfection sous tous les rapports. La

véritable perfection passe par la maitrise des passions dont il faut se délivrer de la tyrannie.

Le désir de perfection est inné en 'lhomme. C'est la raison pour laquelle ce dernier la recherche dés son
enfance, méme s'il n'en a pas conscience. On peut dire que ce désir est si fort qu'il tend & se manifester

avec autant de force que les autres instincts et passions.

Les muscles acquiérent de la force par l'exercice. Il en va de méme pour les qualités psychologiques, &

la différence que si la force musculaire peut atteindre ses limites, la force de 'ame est illimitée: des



exemples abondent dans l'histoire ol les hommes se sont surpassés par esprit de sacrifice et de
dévouement. Pour remplir ses fonctions naturelles, le corps doit supporter certains efforts et difficultés.

Et méme, Iame devra supporter des peines pour réaliser son but.

Toutes les idées et théories relatives a la pédagogie tournent autour de la notion de I'ame humaine, car
clest elle qui est susceptible d'étre éduquée. L'homme est capable d'élévation et il peut acquérir les

qualités et vertus humaines les plus sublimes.
Clest l'esprit qui confére & 'lhomme une série de régles morales qui lui sont propres. Le Dr Carrel écrit:

« Nous devons nous habituer & distinguer le bien du mal comme nous savons distinguer 'obscurité de la
clarté, le bruit du silence, puis nous engager a faire le bien et & renoncer au mal. Mais l'abandon du mal
requiert une discipline du corps et de 'ame. Et la perfection n'est possible pour le corps et 'ame que par
l'exercice de purification, et aucun excés dans la satisfaction des besoins de 'ame ne doit &tre permis

pour celui qui entreprend de se purifier.

Cet état psychophysiologique constitue la clé de voute de la personnalité humaine; il est comme une
base ou un aéroport duquel I'ame prend son essor. La voie de la perfection est toujours orientée vers le

haut. C'est la raison pour laquelle beaucoup de ceux qui lempruntent finissent par en chuter.

Parfois, ils tombent dans les fossés, dans les abymes, parfois ils se retrouvent sur les rives des fleuves,
ou dans les lisiéres des champs, ou ils s'endorment pour l'éternité, dans la joie ou la peine, la richesse
ou la misére, la santé ou la maladie. Mais malgré cela, ils devront poursuivre leur effort, et se relever
aprés chaque chute, et tenter de gagner la foi, le désir, la volonté, 'esprit de solidarité, l'altruisme, et

enfin la modestie et la franchise. »

Aujourd'hui, 'homme a perdu, dans sa vie individuelle et sociale, ainsi que dans sa vie physique et
mentale, son sens de la mesure, de l'ordre et de la juste appréciation des choses. Si lhomme
abandonnait ou méme réprimait les qualités émotives, sentimentales, et vitales de son étre, qualités qui
sont inhérentes a la mission que Dieu lui a assignée sur terre, il nierait ainsi la dignité humaine et

détruirait sa nature primordiale. Sa vie ne serait plus régie que par les instincts animaux.

Aujourd'hui, 'hnumanité est en train de payer les conséquences de ce crime aux dépens de son bonheur
et de sa sérénité. L'effet de ces perturbations et déviations apparait sous les diverses formes de la
criminalité. Pas une ne minute ne passe dans les sociétés sans que s'y commette un crime ou un délit

de tout genre.

C'est I'une des plus graves questions sociales du monde. Les sommes dépensées chaque année pour
lutter contre la criminalité et la délinquance sont gigantesques. L'un des facteurs de la propagation de la
violence, de l'effritement de la cohésion sociale est la perte du sens de la responsabilité dans les
sociétés. Ce facteur est encouragé par certaines philosophies et pédagogies, comme les pensées

racistes, athéistes, permissives.



Etiologie de la criminalité

L'étude des causes de la criminalité et de la psychologie criminelle conduit & se poser la question de
savoir si le crime est d'origine génétique ou s'il reléve des maladies mentales. Puis le cas échéant a en
chercher les traitements. Certains spécialistes en criminologie pensent qu'un certain nombre de

délinquants et de criminels étaient destinés a le devenir dés leur naissance.

Ces criminels n'auraient fait qu'obéir a leurs génes. Théoriquement, ils devraient étre repérés comme
tels au sein de la société, et seraient « les criminels nés ». Le précurseur de cette thése était le célébre

criminologue italien Lambrozzo. Sa théorie a eu beaucoup de partisans notamment chez les écrivains.

L'homme est sans conteste un étre éducable. Il accomplit librement et volontairement certaines actions
positives, et s'abstient d'en commettre d'autres, négatives. Autrement, il serait absurde de dispenser des
conseils ou des réprimandes quelconques a un étre qui agirait uniquement par contrainte et sans

volonté de sa part.

Les moralistes qui vouent leurs efforts & la recherche du bonheur de 'homme s'appuient sur le principe
consistant a ordonner le bien et a interdire le mal. lls mettent ainsi l'accent sur la responsabilité

d'apprendre le nécessaire pour acquérir le bonheur en s'abstenant de faire certaines actions.

Quand on étudie les conditions des enfants vivant dans les hépitaux psychiatriques, prisons, et maisons
de redressement, il apparait que ces enfants ont été élevés au sein de familles déséquilibrées et

indifférentes a leurs responsabilités.

La plupart de ceux qui ne reculent pas devant le crime ou le délit sont nés dans les familles dépourvues
de vertus morales et ne jouissant pas de chaleur humaine, ou appartiennent a des sociétés qui souffrent

de dégradation morale.

Ce sont donc des facteurs familiaux et sociaux qui les poussent a préférer le mal au bien, la corruption a

'honnéteté.

Les plus grands devoirs de 'homme

Depuis qu'il existe, 'lhomme a toujours compris limportance de I'éducation. Il s'est toujours fixé des
objectifs et des regles conformes a la psychologie et en fonction de la fagon dont il percoit sa
responsabilité dans la vie, que ces objectifs soient louables ou non.

Aujourd'hui, nous sommes les témoins de ce que les différentes doctrines en cours dans le monde ont
causé comme changement et transformation tout au long de I'histoire. Il en ressort que 'homme n'est
pas méchant et satanique par nature. En fut-il autrement, son effort éducatif aurait été vain, et toutes les
prédications des prophétes auraient été infructueuses, absurdes. Si le crime ou l'effusion du sang

faisaient partie du géne des Arabes, le Prophéte de lislam n'aurait jamais pu transformer les mentalités



de ses contemporains.

S'il est vrai que 'homme est d'abord nourri dans son corps, il n'en demeure pas moins qu'au fur et &
mesure quiil croit physiquement ses facultés mentales se développent aussi bien. Ce qui prouve que ces
facultés existent en lui dés sa naissance. Il apprend vite a construire des phrases, a parler, a se

représenter les choses qui I'entourent. Ce qui nous rameéne a son caractére éducable.
Le Coran dit:

« O Homme, tu déploies tes efforts en direction de Dieu, et tu Le rencontreras ».
« Ceest vers ton Seigneur ».

L'homme doit s'inspirer des messages prophétiques qui constituent une doctrine d'éducation
authentique, pour atteindre la vie éternelle et s'assurer par la le salut dans la perfection. Gustave Lebon

écrit:

« Apreés plusieurs péripéties, la philosophie a reconnu que la voie du monde métaphysique lui était
fermée. Pour cette raison, nous sommes obligés de nous conformer aux ordres des médecins
psychologues, qui connaissent 'ame humaine, et se préoccupent de sa perfection spirituelle et mentale.
Ces médecins de I'ame et de l'esprit, ce sont les prophétes divins et les envoyés de Dieu. Ce sont eux
qui transmettent a 'humanité le savoir nécessaire a son amendement, savoir quiils puisent a la source
de la révélation et de lintuition et consistant dans l'art d'atteindre le bonheur pour parvenir a la

perfection ».

Le Coran tient compte des deux dimensions physique et psychologique de la nature humaine. Le Coran
insiste sur ce point que si lhomme ne recoit pas une éducation de base, il sera forcément livré aux
instincts naturels qui affaiblissent sa conscience et entraveront le développement de son intelligence.
C'est la double nature qui le rend apte a recevoir les influences les plus diverses, contradictoires

mémes.
Comme le dit l'imam Ali:

« Les hommes doués d'intelligence ont une soif d'éducation semblable a la soif de pluie qu'éprouve un

champ de culture ».

Si les potentiels et les énergies humains demeurent a I'état brut, et ne subissent pas un conditionnement

par I'éducation, elles deviennent dangereuses et condamnent 'homme a I'état animal primaire.

Clest par rapport & cette régle que les actions seront jugées bonnes ou mauvaises, et entrainer

l'encouragement ou le blame, la récompense ou le chatiment.

La récompense implique que 'homme ayant bien agi a su distinguer entre le bien et le mal. Il n'est pas



responsable de ses incapacités physiques ou intellectuelles. Il n'est pas responsable lorsque ses

capacités physiques et intellectuelles sont insuffisantes.

On ne peut pas innocenter un criminel sous le prétexte quiil est victime des désordres sociaux. Certes,
nul ne peut nier limportance de l'éducation et des orientations générales qui régissent une société
donnée, mais on ne peut ignorer non plus la responsabilité du fauteur de crime. Certes aussi, il est un

certain nombre de délinquants inaptes a la rééducation et a la réinsertion sociale.

Ce sont généralement des gens mentalement sains, mais ayant cédé momentanément a leurs instincts
ou ayant subi linfluence de mauvaises compagnies. Ceux-la doivent étre traités le plus rapidement
possible. Mais la lutte contre la criminalité et la délinquance ne peut pas consister seulement en

réactions aussi énergiques soient-elles.

Il faut que le criminel soit chatié pour préserver la société. Dans ce cas, la punition est la réaction
naturelle de l'acte du criminel lui-méme. Elle est nécessaire pour la préservation de I'équilibre et de la
justice dans la société, et lui évitera le pire. Mais elle ne suffit pas. La science rejette aujourdhui la

théorie de Lambrozzo et de ses partisans pour qui les criminels existent naturellement.

Lambrozzo était un médecin exergant sa profession dans armée italienne. Son attention fut attirée par
les nombreux tatouages observés sur les corps des délinquants et criminels. Il en déduisit que les corps

des criminels étaient moins sensibles a la douleur que les corps des hommes ordinaires.

Le défaut de sensibilité affective était chez eux la conséquence normale de leur faible sensibilité
physique. Puis il disséqua le cerveau d'un bandit, et parvint a la conclusion qu'il y avait entre ce cerveau
et celui des animaux vertébrés maintes ressemblances. Cela prépara le terrain a l'apparition de la

théorie des caracteres héréditaires cachés (le génotype).

Lambrozzo a dégageé certains traits physiologiques qui pour lui sont des signes du criminel né: crane
anormalement développé, cheveux crépus, la disproportion de la téte et du visage, front aplati vers
l'arriére, nez écrasé, yeux enfoncés, grandes oreilles, menton saillant... Quand ces traits physiques et
caractériels sont réunis en une personne donnée, on peut juger qu'elle est une criminelle par nature.

Lambrozzo appelait ces traits signes de dégénérescence.
Le docteur Carrel écrivait:

« Il n'existe pas dans I'humanité de criminel par nature, comme le prétend Lambrozzo. La réalité est que
beaucoup de criminels sont des hommes normaux et ordinaires. Certains d'entre eux sont méme des
gens dune intelligence au-dessus de la normale. Les sociologues sont incapables de les rencontrer et

de les maitriser dans les prisons.

Beaucoup de brigands au sujet desquels les journaux publient tous les jours de nouvelles informations

sont des étres intelligents ayant des sentiments humains et une beauté naturelle, voire surnaturelle,



mais ils sont dépourvus de qualités morales. Beaucoup d'entre nous souffrent aussi dinsuffisances

psychologiques.

Cette angoisse et cette perte de I'équilibre dans le monde de la pensée et de la conscience sont l'un des
assaillants de notre époque. Bien qu'on ait pu assurer avec succés une certaine sécurité dans les corps
et les biens dans les grandes villes, il n'est pas possible de développer les activités intellectuelles et
morales, malgré toutes les dépenses qui sont engagées dans l'éducation et I'enseignement. Les
déséquilibres dans la conscience s'observent méme chez des personnalités sociales de premier plan.
Les actes élémentaires manquent chez ces derniéres de cohérence ou de I'énergie nécessaire ou méme

de finalité voire de tout cela.

Les hommes les plus utiles et les plus heureux sont ceux dont les activités intellectuelles et morales sont
équilibrées, cohérentes et complémentaires. Le facteur de la supériorité chez ces gens-la réside dans la
qualité de leurs activités et leur équilibre. Nous devons fixer pour but a notre enseignement et a notre
éducation de former des individus aux pensées équilibrées. C'est sur pareils hommes équilibrés que

nous serons a méme de fonder la grande civilisation. »
Un psychologue contemporain écrit pour sa part:

« Il est établi aujourd'hui de fagon irréfutable et indubitable qu'il n'existe pas dans I'humanité d'étre
méchant par soi. Il existe cependant des psychopathes. La compréhension de cette réalité nous permet
de dire sans exagération quiil n'est pas de découverte et d'invention plus importantes depuis l'apparition
de 'homme & nos jours que la connaissance de cette réalité. Quand les hommes s'en imprégneront, et
que les sociétés s'édifieront sur cette connaissance, tous les déséquilibres sociaux, les conflits et
malheurs se dissiperont. En effet, lorsque chacun saura que l'avarice, l'envie, la couardise, le mensonge,
la dissimulation et I'hypocrisie, et les centaines d'autres défauts du genre sont les conséquences
logiques des souffrances psychologiques, et qu'elles sont susceptibles d'étre traitées comme on traite la
toux ou lindigestion, alors |) tous les malades psychiques qui sont qualifiés de mauvais individus
accepteront de se soigner avec un réel espoir de guérison, et redeviendront des gens utiles a leur
société, 2) ces malades psychiques ne seront plus regardés comme des individus dangereux, a éviter.

Au contraire, en tant que malades, ils recevront l'affection des autres hommes.
Il'y a une différence énorme entre les deux conceptions.

Dans la plupart des pays développés, ces principes sont mis en application progressivement, et l'on
atteint grace a eux des résultats encourageants. Il incombe aux écrivains qui souhaitent le bien a
'humanité d'ceuvrer a la propagation de ces idées de plus en plus utiles, afin d'en faire profiter toutes les

sociétés du monde d'aujourdhui. »

Cette théorie scientifique et philosophique qui est aujourd'hui mise au compte de la science moderne est

tout a fait compatible avec les préceptes religieux islamiques.



Le Coran décrit le groupe des hypocrites comme des malades:
« Il y a une maladie dans leurs cceurs ».
John Dewey dit:

« Un proverbe dit: “qui veut noyer son chien l'accuse de rage.” Les moralistes professionnels continuent
de dépeindre la nature humaine comme un chien enragé. lls l'exposent a toutes sortes de blames, sans
que personne n'ose les contredire. Si l'on considére I'histoire de la morale, on s'apercoit qu'elle a de tout
temps eu une attitude sceptique envers la nature humaine, la décrivant toujours comme mauvaise et
vile. Le seul souci des moralistes était de débattre des voies et moyens de dominer cette nature, au
point que certains vinrent & penser que si la nature humaine n'était pas a ce degré d'infériorité, de

faiblesse et de dégénérescence, la morale n'aurait eu aucune raison d'étre.

Certains écrivains tentérent d'attribuer l'origine de cette idée d'une nature humaine fonciérement
mauvaise aux adeptes des différentes religions, en disant que pour mieux glorifier le Créateur, ils ont
décrit 'nomme comme un étre au plus bas de la bassesse. Honnétement, il faut reconnaitre que cela est
vrai dans un certain sens; en effet, les croyants voient sans aucun doute que 'ame humaine est quelque
chose de corrompu a l'extréme. En fait, ce regard négatif est trés déplaceé, car si 'ame humaine est a ce
point mauvais, d'ou vient-il que les hommes arrivent & s'amender et a purifier leur &me, et entreprennent

méme de guider les autres? »

La nature pure non souillée

Le prophéte de I'lslam a dit:

« Tout nouveau-né vient au monde avec une nature vierge (fitrah) jusqu'a ce que ses parents en fassent

un juif ou un chrétien... »
L'imam Ali dit dans ses recommandations a l'un de ses enfants:

« Le cceur du nouveau-né est comme une terre non semée; elle accepte tout ce qu'on y jette. J'ai donc
commencé a t'inculquer la bonne conduite avant que ton coeur ne durcisse, et que ton fond soit occupé

(par d'autres pensées) »

Par conséquent, non seulement lhomme ne nait pas criminel, mais encore il existe dans l'étre de tout
homme une force qui le pousse du cété du bien et de l'utile. Chaque fois qu'il s'écarte du parcours, elle
I'y raméne. Les philosophes disent que toute nature soumise a force dominante éprouve un puissant
désir de retourner & son état premier. Depuis I'Antiquité, ces philosophes répétent que la raison
spéculative est la faculté humaine la plus sublime, alors que la capacité de perception du réel au moyen
de cette faculté est trés limitée, et ne présente pas toutes les garanties d'efficacité. Dans maints

domaines, la raison se montre sans effet, comme dans le cas du jugement équitable des condamnations



des criminels et des délinquants, ou dans le fait de donner des ordres en vue de faire le bonheur
d'autrui. En conséquence, il est nécessaire que dans la conscience de 'homme, il y ait une autre faculté
indépendante de la raison, qui serait la source de la plupart des sentiments de bien, de l'altruisme, de la

quéte de la perfection, afin que par elle on puisse interpréter les actions morales.

Le Coran enseigne que I'amour de la foi, la haine de limpiété, de la dépravation et de la désobéissance,
ont été déposés en 'homme, de fagon innée. En créant l'argile adamique, Dieu n'a pas seulement
insufflé en elle la connaissance et la foi; Il a aussi orné le cceur humain de bien d'autres qualités comme
I'amour du bien, le désir d'étre utile. Il I'a informé que la haine de limpiété, 'amour de la foi ont été

déposés en lui, de fagon que l'esprit est conduit tout naturellement a cultiver les vertus.
Le Coran dit en effet:

« Mais Dieu vous a fait aimer la foi, et I'a embellie dans vos cceurs, et Il vous a fait détester limpiété, la

dépravation et la désobéissance »

Hafez, le célébre poéte persan du treizieme siécle a dit:
Toute cette bonté, cette fidélité qu'il y a entre nous,

Je ne me les suis pas imposées: je suis né avec!
Bertrand Russel dit:

« Jadis, on pensait que les vertus reposaient sur la volonté. On admettait que I'étre humain avait un
trop-plein de tendances mauvaises, qu'on ne pouvait dominer que par une seule faculté, la volonté. Il
semblait que l'élimination de ces tendances perverses était impossible, que tout ce qu'on pouvait faire

était de les maitriser par la volonté.

L'homme & leurs yeux était comparable & un criminel ou & un policier. On se représentait une société qui
serait débarrassée un jour des personnes que la nature prédisposait au crime. Pour cette raison, le
mieux que l'on pouvait faire était d'établir un nombre suffisant de centres policiers, de facon & dissuader

les criminels, et lorsquiil se trouvait quelqu'un pour défier ces mesures, il était sévérement puni.

Cette théorie n'est pas admise par la psycho criminologie qui considére que dans la plupart des cas, il
est possible de contenir les instincts pervertis par le moyen dune éducation adéquate. Tout ce qui peut

s'appliquer a la société peut aussi sappliquer aux individus ».
Jean-Jacques Rousseau écrit & ce propos dans son célébre Emile ou de l'éducation:

« Au contraire, un jeune homme élevé dans une heureuse simplicité est porté par les premiers
mouvements de la nature vers les passions tendres et affectueuses: son coeur compatissant s'émeut sur

les peines de ses semblables; il tressaille d'aise quand il revoit son camarade, ses bras savent trouver



des étreintes caressantes, ses yeux savent verser des larmes d'attendrissement; il est sensible a la
honte de déplaire, au regret d'avoir offensé. Si lardeur d'un sang qui s'enflamme le rend vif, emporté,
colére, on voit le moment d'aprés toute la bonté de son coeur dans l'effusion de son repentir: il pleure, il
gémit sur la blessure qu'il a faite; il voudrait au prix de son sang racheter celui qu'il a versé; tout son
emportement s'éteint, toute sa fierté shumilie devant le sentiment de sa faute. Est-il offensé lui-méme:
au fort de sa fureur, une excuse, un mot le désarme; il pardonne les torts d'autrui d'aussi bon cceur qulil
répare les siens. L'adolescence n'est I'age ni de la vengeance ni de la haine; elle est celui de la
commisération, de la clémence, de la générosité. Oui, je le soutiens et je ne crains point d'étre démenti
par lexpérience, un enfant qui n'est pas mal né, et qui a conservé jusqu'a vingt ans son innocence, dans
la physiologie et les hormones. Il sera, le plus aimant et le plus aimable des hommes. On ne vous a

jamais rien dit de semblable... »
De son c6té Waldo Emerson écrit dans La philosophie sociale:

« Les vertus existent dans les ames fortes; ces derniéres les contiennent toutes. L'ame humaine aspire
a la pureté, I'équité et le bien, alors qu'elle est supérieure a toutes ces qualités. Ainsi, précher la vertu
In . 1 1 .
sans parler de la nature de lame humaine, cest commettre un manquement envers elle. Lenfant qui
recoit une bonne éducation posséde toutes les facultés naturelles, sans avoir fait d'effort pour les

acquérir. Parlez avec le coeur de 'homme, vous le trouverez srement plein de vertus »

Par conséquent, et en accord avec l'enseignement de ['Islam, et la tendance des théories savantes
contemporaines, 'homme vient au monde doté d'une nature pure, d'une ame saine suivant les lois de la

génétique, les états de perversion sont accidentels en lui, et ne procedent pas de sa nature fonciére.

Les déviations par rapport aux normes naturelles originelles, la perversion des instincts, ne conduisent
pas seulement a l'apparition de maladies psychiques, mais aussi a l'obstruction du chemin de 'ame par
des complications particuliéres. Autrement, 'homme est apte de par ses tendances innées, a cheminer
vers la perfection a grands pas et avec résolution. Nous devons prendre en compte que le milieu social
a des effets sur les cellules cérébrales, exactement comme les différents effets de I'environnement sur la
croissance des différents végétaux. Tout homme vit avec des cellules cérébrales qui lui sont propres et
qui'il a recues de ses parents a plusieurs degrés suivant les lois de la génétique. Les cellules cérébrales
ne sont jamais semblables dans leur organisation dun homme & un autre. La différence est évidente

dans la physiologie et les hormones.

L'environnement influe de fagon particuliére sur chacune des graines d'une plante. Il en va de méme
quant a son influence sur chacune des cellules cérébrales. Dans un milieu donné, la vie connaitra tel
effet et acquerra tel ou tel trait distinctif incomparable avec un autre trait. Nous voyons ainsi que deux
enfants de mémes parents peuvent présenter une dissemblance frappante, alors qu'on s'attendrait a ce

qu'ils possédent des caractéres communs.

La prédication des prophétes divins repose sur le fondement de la nature unitariste et de la nature



morale. Ces principes naturels sont aussi la base de I'éducation de 'nomme conforme & son intelligence.
La fonction des prophétes, a travers leur mission et les livres célestes quiils ont apportés, consistait
surtout a réveiller les hommes a leur nature primordiale, comme a un capital enfoui en eux et dont ils

n'avaient pas conscience...

Clest la un point dune extréme importance: nous pouvons nous rééduquer, nous améliorer et nous
perfectionner grace a notre nature méme. |l ne faut cependant pas oublier que les instincts indociles
influent sur le fonctionnement de cette nature, tendant a l'affaiblir, a la corrompre. Il importe par
conséquent que nous les maitrisions, que nous en prenions bien les rénes en main, faute de quoi nous
ne tirerons pas un parti convenable du trésor enfoui en nous. La réalisation de I'équilibre dans les
sentiments, les pensées et les actes supposent la connaissance du point d'équilibre et demandent un

effort soutenu et de grands sacrifices.
Comme dit Aristote:

« La vertu est le moyen terme entre deux vices. L'un est l'excés, l'autre la négligence. Car la
caractéristique de la vertu est précisément ce moyen terme dans les actions et les réactions. Par
conséquent, le bien n'est pas chose facile. La connaissance du juste milieu en toute chose est
hypothétique. De méme, la connaissance du centre d'un cercle n'est pas donnée a tout le monde, sinon

a la personne qui est initiée a la géométrie.

S'il parait a chacun que I'émotion ou la colére, ou encore la dépense d'argent sont des choses
habituelles, il n'en demeure pas moins qu'il n'est pas facile pour tout un chacun de les éprouver au
moment qu'il faut, pour le mobile qu'il faut, avec lintensité qu'il faut envers la personne qu'il faut, etc.
C'est pourquoi il y a si peu de bien. Qui veut atteindre le juste milieu doit d'abord éviter de trop s'éloigner

du moyen terme. Ainsi que le dit le conseil: “Eloignez votre vaisseau des marais boueux!”

Il ne faut pas suivre la pente de son désir au point d'outrepasser les limites raisonnables, afin qu'en

demeurant dans le juste milieu, on puisse se préserver de l'erreur... »

Le but de la vie doit étre d'éduquer son ame, de la conduire vers la perfection. Et notre devoir consiste a
ouvrir les fenétres de nos cceurs pour y laisser entrer l'air pur du bien, de la sincérité, de I'amour et de la
bonté. La plupart des hommes consentent des sacrifices pour s'assurer une vie aisée et tranquille. Dans
ce but, il leur arrive de supporter des privations qui les conduisent jusqu'au seuil de la mort; ils se privent
du repos qui est pourtant le but méme de leur effort. lls simaginent ainsi que les moyens matériels

acquis seront la cause de leur bonheur.

Or, cette idée est non seulement une erreur de leur part, mais elle est souvent la cause de leur malheur.
lls devront reconnaitre s'étre trompés de chemin, et s'étre éloignés de la voie du bonheur. On ne peut
obtenir une vie calme et sans souci en poursuivant des plaisirs éphémeres, ou une richesse matérielle
aussi illimitée soit-elle. Cette voie ne conduit pas a I'épanouissement de la vie. Bien au contraire, elle la

flétrit, et n'aboutit qu'a la perplexité et a 'égarement de celui qui la suit.



La liberté et les contraintes

Dans ces cas, la distinction entre la liberté et son contraire n'a pas de sens. La distinction & faire est
entre une aliénation et une autre aliénation. La liberté n'est pas sur un plateau de la balance pendant
que l'aliénation serait sur lautre. On peut dire qu'on a le choix entre une liberté et une autre liberté; les

hommes ont la possibilité de choisir entre la liberté humaine et la liberté animale.

Le critére distinctif de I'étre humain est celui de l'intelligence, de la foi, de la vertu, etc., alors que le

critére définitoire de l'animalité est celui de linstinct pur.

Celui qui écoute l'appel de ses passions charnelles s'y soumet sans réfléchir aux conséquences de ses
actes, parviendra a une liberté dans le sens ou il sera libéré de toutes les contraintes qui font I'étre

humain. Sa liberté l'aura conduit & la négation de soi. En revanche, 'homme qui aura choisi de maitriser
ses passions et instincts, en se conformant de plus en plus aux ordres divins, verra se consolider en lui
les principes de lintelligence et de la foi. Il aboutira & une autre liberté, celle qui affirmera avec force sa

nature humaine authentique.

Les enseignements religieux consacrent une large place a la méthode & suivre pour contenir lempire
des instincts dans des limites raisonnables de facon a assurer le développement des valeurs spirituelles.
Nulle autre force que la foi ne peut assurer aux hommes cette liberté et ce bonheur. La foi seule peut
engendrer en 'homme le sens de la responsabilité, sans lequel aucune société ne peut étre a l'abri de la
criminalité et de la transgression des lois. L'lslam a énoncé les mesures nécessaires pour I'éducation
des hommes, la réforme de leurs conditions de vie sociale et économique. Il promet bonheur et

récompense infinie aux bons, et malheur et chatiment infernal aux méchants.

Le double réle des habitudes

De par leur double effet positif et négatif, les habitudes jouent un rdle considérable dans 'édification de
'hnomme ou sa décadence. L'esprit positif des habitudes consiste dans la force qu'elles conférent a la
résistance morale devant les assauts des passions et des preuves affligeantes et des difficultés de

toutes sortes. Quant aux effets négatifs résultant des mauvaises habitudes, ils sont incalculables.

L'habitude peut revétir des formes et apparences positives, mais se révéler pernicieuse. Tel homme peut
prendre I'habitude d'accomplir un acte dans une bonne intention, sans se rendre compte que les
conditions qui rendaient cet acte positif ont disparu. Cela montre bien la nécessité de la vigilance pour
que l'acte demeure toujours sous le contréle conscient de celui qui l'accomplit, fiit-il des mieux

intentionné.

Il faut se méfier des habitudes irréfléchies, mécaniques. Elles peuvent engendrer des préjugés difficiles
a surmonter causant des fois des retards immenses aux progrés des hommes. Cet effort pour

conscientiser les habitudes est trés encouragé par I'lslam dont les appels a l'action pensée et consciente



sont nombreux dans le Coran. Une tradition prophétique nous donne la mesure de l'acte réfléchi par
rapport & un acte accompli mécaniquement: « Une heure de méditation vaut mieux qu'une dévotion de
soixante—-dix ans » a dit le prophéte de l'lslam. Le but est de développer en 'homme la meilleure
concentration possible des facultés intellectuelles, de réduire au minimum la distraction. Car Dieu veut
des hommes qui l'adorent en toute connaissance. En outre, grce a cette pensée sans cesse en
fonctionnement, les musulmans éviteront maintes innovations engendrées par des habitudes qui

finissent des fois par prendre la forme de dogmes. »
Dans ses Principes de Psychologie, Mann écrit:

« Les habitudes qui sont apparues au début sous l'effet dun mobile donné sont susceptibles de persister
aprés la disparition de ce mobile. Nous pouvons alors dire que I'habitude est devenue son propre
mobile. Au lieu de dépendre des besoins, tendances ou espoirs de 'homme, les habitudes s'en éloignent

et s'en détachent et acquiérent une certaine autonomie.

Nous apprenons a satisfaire nos besoins en utilisant une certaine méthode. Il est possible que cette
méthode s'enracine en nous de fagon particuliére de telle sorte qu'il devient impossible pour nous de la
satisfaire autrement. On peut alors affirmer que nous nous sommes habitués a cette méthode. Ainsi
I'habitude nous rend dépendants d'une méthode particuliére, comme si nous ne pouvions plus nous
passer delle, et dans la plupart des cas, il devient pénible de s'en débarrasser. L'habitude devient bien

la cause d'elle-méme.

Certains peuvent changer dhabitudes, et les événements peuvent changer le cours de leur vie. Mais on
ne peut nier que I'ame humaine résiste a tout ce qui est nouveau, comme si elle redoutait le
changement. Ceux qui entreprennent de changer les habitudes des personnes adultes ne devront pas
perdre de vue cette donnée. »

Le systéme éducatif de I'lslam

L'habitude est une faculté dont Dieu a doté les hommes. Grace a elle, ils peuvent accomplir de
nombreux efforts dans l'acquisition des connaissances et leur formation dans la vie. Mais en dépit de
son impact considérable, 'habitude peut se révéler une cause d'égarement, et de destruction de I'esprit
humain, lorsque celui-ci n'a pas une culture suffisante et compléte méme. Les habitudes qui régnaient
dans la société arabe d'avant l'lslam étaient pour la plupart capables de causer la ruine de la

communauté.

Mais les pratiques furent abandonnées les unes aprés les autres grace a la prédication du prophéte de
Ilslam qui avait lui-méme recu une éducation non entachée par les habitudes négatives des tribus
arabes. L'lslam a mis un terme aux pratiques anciennes des Arabes qui enterraient vivantes les filles
deés leur naissance, les considérant comme une cause de honte. Les Arabes avaient aussi beaucoup de

pratiques basées sur les superstitions, l'esprit de clan, l'idolatrie. L'lslam a fortement agité les



consciences des Bédouins pour pouvoir les réveiller de leur Iéthargie, et les faire renoncer a leurs

habitudes ancestrales.

Pour réaliser le miracle, le Prophéte a utilisé toutes les voies possibles: éducation progressive,
argumentation rationnelle, menace du chatiment, promesse de paradis, arguments rhétoriques, miracles,

et aussi avantages matériels.

Les Arabes ont vu s'élargir les horizons de leur vie de fagon spectaculaire au point qu'ils se sont
massivement détournés de leurs anciennes coutumes qui les clouaient dans le cadre étroit. lls étaient
rendus aptes a la mission divine. Et c'est tout naturellement quiils ont porté la parole de Dieu aux quatre

coins du monde en un temps record.

Si nous prenons le cas de la boisson alcoolisée, nous constatons que l'lslam a suivi une méthode
diinterdiction progressive: au début, le Coran se contente de signaler le caractére nocif (argument
logique) du vin. Mais les hommes, comme on le voit de nos jours, peuvent reconnaitre la nocivité d'une
chose et continuer cependant a la consommer. Dans un deuxiéme temps, il est demandé aux premiers
croyants de ne pas accomplir leur devoir religieux en état d'ébriété (entrainement, limitation progressive);
enfin, quand le Coran annonce linterdiction des boissons alcoolisées, les esprits et les gosiers y étaient
déja préparés. Les musulmans n'eurent aucune peine a briser leurs derniéres jarres, ou a en renverser

le contenu nocif dans les rues de Médine, débarrassant définitivement I'lslam du démon de l'alcoolisme.
Le docteur Carrel écrit dans ses Réflexions sur la conduite de la vie:

« Avant tout, il faut écarter les obstacles qui empéchent notre éducation spirituelle. Avant de progresser
sur la voie de I'élévation spirituelle, nous devons abandonner les habitudes et défauts qui s'opposent a
cette élévation. Puis aprés avoir écarté ces obstacles, nous entreprendrons ['élévation spirituelle suivant
les dispositions de la nature authentique de la vie. L'homme se distingue par un caractére étonnant qui
consiste dans la possibilité qu'il a, quand.il refléte sur la conduite de la vie esprit & l'aide de sa
conscience vivante et éveillée. Mais cette construction nécessite une technique particuliére. Il nous est
possible d'apprendre l'art de nous gérer nous-mémes, comme il nous est possible d'acquérir I'art de
conduire des avions. Mais cela n'est possible qu'a celui qui est capable de se maitriser lui-méme. Il n'est
pas nécessaire que nous soyons des savants ou soyons trés intelligents pour entreprendre l'ascension
spirituelle; il nous suffit de le vouloir. Il est certain qu'il n'est pas possible de suivre ce chemin tout seul,
car tout homme peut avoir besoin & un moment de sa vie d'étre guidé et conseillé par les autres, mais
on ne peut compter sur personne quand il s'agit de développer et d'organiser ses activités intellectuelles
et affectives qui sont la composante essentielle de la personnalité. Le premier principe n'est pas le

développement des facultés rationnelles, mais la consolidation du tissu affectif.

Les sentiments sont les fondements sur lesquels reposent tous les autres facteurs psychiques. La

nécessité du sens moral n'est pas moindre que le sens de l'ouie ou de la vue »

L'imam Ali, le quatriéme calife a dit:



« Triomphez de vos @mes afin de leur faire abandonner les désobéissances (a Dieu), il vous sera
ensuite plus facile de les conduire & l'obéissance; » et: « Luttez contre vous-mémes pour abandonner

les habitudes, combattez les passions, vous en serez les maitres. »

Certains soufis, mystiques de ['lslam, ont défini le soufisme comme l'abandon des habitudes. Les
habitudes religieuses demandées par I'lslam doivent étre conscientes, toujours accompagnées d'une
conduite de la vie et la responsabilité, et ne doivent pas étre accomplies comme un chatiment ou une

charge pénible.

L'enfance et les habitudes

L'lslam recommande expressément d'habituer les enfants aux pratiques religieuses, a I'amour des vertus

humaines, a fuir les causes de la dépravation et du péché, comme un rempart pour la foi.

Ce programme éducatif tend a préserver les enfants et les jeunes des effets nuisibles de la dégradation

du milieu social.
Clest ainsi que le prophéte a recommandé que l'on initie les enfants a la priére dés l'age de sept ans.

L'imam Ali ibn al-Hussayn, quatriéme imam du chiisme, surnommé al-Sajjad, recommandait a ses
enfants de « redouter le mensonge, petit ou grand, dans le sérieux ou la plaisanterie; car un petit

mensonge encourage au grand. »

Et limam Jaafar al-Sadiq disait: « Prenez linitiative de parler a vos enfants des choses de la religion

pour les préserver de linfluence des sceptiques. »
Plus prés de nous, en Occident, un homme comme Bertrand Russel disait dans son livre sur I'éducation:

« Dans I'enfance, toute mauvaise habitude sera un obstacle a l'acquisition des bonnes. Par conséquent
la formation des habitudes, dans I'enfance est une chose trés importante. Car de bonnes habitudes nous
mettent & I'abri du blame et de la réprimande. Ajoutez a cela que les habitudes acquises en bas age
seront aux étapes ultérieures de la vie comme des instincts dans leur effet et leur domination. Quant aux
habitudes opposées a elles, mais acquises plus tard, elles ne pourront pas les égaler en impact et en
force sur le comportement. C'est pour cette raison qu'il faut que la question des premiéres habitudes

mérite toute l'attention. »

Chapitre 2: La Raison et la Conscience



La nature singuliére de I'étre humain

Il est évident que Dieu a semé dans l'esprit de tout &tre humain les germes de penchants différents,
chacun de ces penchants ayant un réle particulier a jouer dans la promotion de la créature humaine et
dans son bonheur ici-bas, sans oublier que le grand élan vital qui anime tout individu est le fait méme

de ces penchants qui émanent du plus profond de son étre.

Cependant, tant que la relation qui lie 'nomme & la vie reste forte, celui-ci attendra beaucoup de
l'existence et dans son cceur brilleront toujours les lueurs du désir et de I'espoir, ce qui nous améne a
penser que les douleurs et les peines qu'il ressent ne sont que l'expression de cette tendance a se
convaincre et a apaiser ces désirs spirituels. De sorte qu'a chaque fois qu'il assouvit I'un de ses
penchants, s'exprime en lui un autre désir, ce qui se traduira par un mouvement et une activité

perpétuelle et pour 'homme par une énergie toujours renouvelée.

L'homme ne peut pas trouver la voie du bonheur rien qu'en se fiant & son instinct naturel et en le suivant.
Il est certain que I'animal peut lui se rapporter & ses instincts pour ordonner et organiser sa vie. C'est
ainsi que chacune de ces espéces non humaines est régie uniquement par les lois de linstinct et peut
se passer de I'éducation et de I'enseignement pour concevoir sa maniére propre d'exister. Mais linstinct
ne peut, & lui seul, comme dans le cas de l'animal, le prémunir contre les errements et les fautes, la
raison étant pour lui le premier guide, a la différence des animaux; c'est elle qui lui indique la voie a
suivre pour une existence honorable. C'est par la raison et la réflexion que I'étre humain pourra trouver

la voie de son bonheur et qu'il avancera vaillamment et inébranlablement dans cette voie.

L'étre humain est, de ce fait, confronté intérieurement a une guerre implacable entre ses instincts et sa
raison, chacune de ces forces tendant & annihiler l'autre. Il importe donc pour atteindre I'équilibre interne
nécessaire a chacun que nous soumettions nos instincts a la raison, car celle-ci, en tant que capital,
devra étre investie dans la capacité a percevoir les dangers dans leur réalité et a les éviter afin de

parvenir a lordonnancement de nos existences.

Nous pouvons alors affirmer que I'étre humain peut fonder son bonheur en s'appuyant sur la raison, de
maniére forte et décidée, pour éviter que son esprit ne soit dominé par ce danger que représentent les
instincts. Il peut également céder sous la pression de ses instincts et emprunter les chemins de l'erreur.
L'homme a donc besoin, pour se prémunir contre ses mauvais instincts, de se doter d'un solide bouclier
qui le protégera de leurs attaques; de choisir une voie et une maniére de vivre appropriées; de savoir
comment éviter les voies sinueuses qui peuvent le tenter; enfin, pour une bonne organisation de sa vie,
de se placer sur le plan des bonnes moeurs et du respect de son semblable. L'étre humain, pour cela,
est contraint de faire des « sacrifices » et de se choisir une « vocation » dictée par les nécessités de

l'existence.

Chacun d'entre nous qui dés sa prime existence, a choisi les impératifs de la raison comme références

dans l'existence afin d'éviter de se compromettre, verra son énergie spirituelle se développer de maniére



équilibrée et n'aura aucune difficulté a poursuivre sa voie dans les différentes étapes de la vie.
Selon le professeur Karl:

« Nous n'avons toujours pas compris que nous sommes tous autant soumis aux lois de la cinétique et
de la physique que nous devrions I'étre vis-a-vis ses lois de la vie, il y a donc une lutte &pre entre la
liberté de 'hnomme et les lois de la nature, lutte dont lhomme est aujourdhui la victime. Car 'lhomme veut
une totale liberté, mais il ne peut profiter de cette liberté dans les limites des zones interdites sans éviter

les dangers qui I'y guettent.

La liberté est semblable a de la dynamite, c'est un moyen efficace et efficient, mais elle est également
un danger pour celui qui la manipule et qui en a lusage. C'est ainsi que celui qui serait le plus & méme
de lutiliser est celui-la méme qui se soumettrait & la raison et qui aurait la force de caractére
nécessaire. C'est pour cela que nous disons que l'action conforme aux lois naturelles nécessite de
circonscrire le champ de la liberté, car il est impossible de parvenir a la réussite dans la vie sans un

minimum de discipline et de contrdle de soi.

La contradiction qui existe entre la liberté de 'nomme et les lois naturelles nécessite un exercice spirituel
afin d'éviter d'encourir les dangers de l'existence. Nous devons donc combattre maints penchants et
maints désirs, car sans un minimum de sacrifices nous ne pourrions nous adapter a l'ordre naturel du
monde, car il semblerait que le sacrifice fasse partie des lois de I'existence. Le fait méme de s'abstenir
d'assouvir certains de nos désirs nous permettra de préserver nos forces et notre volonté, car sans
continence et sacrifice la vie ne serait pas aussi belle, aussi sacrée ni aussi grandiose. Chacun doit faire
les sacrifices qui simposent & lui, car le sacrifice est une nécessité de la vie des hommes. Cette
nécessité s'est matérialisée a partir du moment ou la libre raison a supplanté l'instinct pressant qui
régissait la vie de nos ancétres. Quelle que soit la volonté de 'homme, s'il donne libre cours a sa liberté,

il ne pourra qu'enfreindre les lois naturelles et s'exposer ainsi a de séveéres représailles. »

Les limites de la raison

La raison est un des grands bienfaits de Dieu envers 'homme dans Sa volonté de I'honorer: « Dis: c'est
Lui qui vous a produits et vous a assigné l'ouie et les yeux et les coeurs. Pour peu que vous soyez

reconnaissants. »
L'Emir des Croyants L'imam Ali (que le salut soit sur lui) dit un jour:

« La meilleure chance de 'homme est sa raison, s'il est humilié elle I'honore; s'il chute, elle le reléve; s'il

se perd, elle le guide; s'il parle, elle dirige ses paroles. »

L'lslam a décrit la raison comme étant l'argument intérieur. C’est ainsi que s'exprime IImam Kadhem

(que le salut soit sur lui).



« Dieu a envers les hommes deux arguments: I'un énoncé et l'autre tacite. L'énoncé étant les prophétes,

envoyés de Dieu et Imams. Le tacite étant la raison. »

Mais, du fait de linégalité de la raison parmi les gens et la différence qui caractériser leur perception,
chacun ne sera redevable, le jour du jugement dernier, que de sa propre raison ainsi que le rapport

Ilmam Bager (que le salut soit sur lui):

« Dieu ne jugera les hommes le jour de Jugement Dernier qu'a l'aune de la part de raison dont Il les aura

dotés durant leur existence. »

Aujourd'hui, 'Humanité est séduite par les résultats extraordinaires qui découlent de la raison, faisant
des découvertes scientifiques le but ultime de la vie. Partant de 13, elle a asséné un coup terrible au réle
que devait jouer la raison dans la vie de lhomme. Cette attitude exclusiviste est devenue cause du
désintérét envers cette force qui est en relation directe et étroite avec le principe de I'existence méme et
de toutes les questions spirituelles. Si cet étre, leurré et trompé, pouvait étendre son horizon et accéder
aux grands espaces qui échappent a l'ceil en adoptant une autre démarche, il ne serait pas convaincu

par les merveilles matérielles, ceuvre de l'esprit humain.

L'lslam a, en cela, une vue plus générale concernant la raison et son champ d'application pour la
soumettre & son éducation et l'orienter vers les vérités de l'existence de maniére claire et précise. Le
Coran appelle la raison a ne pas suivre une voie qui ne lui apparait pas clairement et a ne point
admettre toute chose sans preuve établie: « Et ne cours pas aprés ce dont tu n'as science aucune.

L'ouie, la vue et le coeur: sur tout cela, en vérité, on sera interrogé. »

Cette déclaration appuie la thése de la nécessité dune étude approfondie de chaque sujet avant de s'en
convaincre et apporte un meilleur éclairage sur les erreurs de ceux qui ne fondent leurs pensées que sur
la croyance et les illusions plutét que la science et la réalité: « lls ne font que suivre le doute. Mais le

doute ne peut remplacer la vérité en rien. »

Par la méthode posée du raisonnement scientifique, démolit les fondements des raisons qui se fondent
aveuglément sur l'imitation et le doute et attire I'attention des imitateurs sur le fait que cette pratique qui
nous viens de nos péres et ancétres n'est qu'égarement: « lls disent: Non, mais nous suivrons ce a quoi
nous avons trouvé nos ancétres. Quoi! Méme si leurs ancétres ne comprenaient rien et n'étaient pas

bien guidés? »

Cette guidance et cette volonté de montrer la voie visent a ouvrir les yeux et & corriger l'engagement de
la raison en chassant les doutes, ce qui aménera la raison a plus de discipline dans son activité et

meénera a regrouper les différentes forces et idées qui lui sont assujetties.

Ce a quoi tend l'lslam, dans le domaine de lintellect, ce n'est pas la pensée dénuée de pragmatisme,
c'est-a-dire la pensée philosophique pure. Le Coran qui rapporte les détails de la création convoque la

raison et appelle 'homme & consacrer ses forces vives a réfléchir sur les miracles de la création de



I'Univers par Dieu et donc a s'élever a la vérité a travers une pensée libre et éloignée des mythes, afin
de ne pas se perdre dans des chiméres, mais plutdt de lier sa perception & la réalité de l'environnement

qui l'entoure.
A ce suijet, Spinoza écrit:

« Le plus haut que notre raison peut atteindre est lidée de l'existence de “Dieu” c'est-a-dire cette
existence absolue et infinie sans laquelle rien ne serait et méme ne se concevrait. De ce fait, ce qui
serait bénéfique a la raison, si peu soit-il, est de savoir que Dieu existe et aussi que la raison agit en
conséquence de ce qui'il sait. Ainsi, nous pouvons dire que la vertu supréme de la raison est
l'entendement ou plutdt la compréhension. Cependant, nous avons démontré plus haut que le point
culminant de la pensée est lidée de Dieu, ce qui nous améne a dire que la vertu supréme de la pensée

est la connaissance du Créateur. »

L'objectif de la pensée en Islam est de corriger la raison de I'étre humain et de fonder la vie sur des
principes de justice et d'équité, car lorsque I'homme aura atteint un résultat dans la réflexion, il l'aura
atteint par sa propre pensée; il aura alors a la transposer de I'état de force a I'état d'action pour en
bénéficier quotidiennement. Il est donc nécessaire pour le Croyant d'assumer I'ensemble de ses actes,
de ses sentiments et de ses pensées et qu'il entreprenne une lutte continue pour vaincre les déviations

qui affecteraient la valeur intrinséque de I'étre humain.

Malgré le fait que la raison est le principal guide de 'lhomme, il arrive que les instincts envahissent cette
raison et la dominent, obscurcissant par la méme les jugements de I'étre humain, comme I'évoque le
Coran: « Et puis, sils ne te répondent pas, sache alors que c'est leurs passions qu'ils suivent, rien
d'autre. Et qui est plus égaré que celui qui suit sa passion sans la guidance de Dieu? Dieu, vraiment, ne

guide pas les gens prévaricateurs. »
Dieu dit: « Bien au contraire, ceux qui prévariquent suivent leurs propres passions sans savoir ».

Puis, Il ajoute: « Si la vérité suit leurs passions, certes les cieux et la terre et ceux qui y sont seraient

dans le désordre »
Enfin: « En bien, le vois-tu celui qui prend sa passion pour son Dieu? Si Dieu 'égare sciemment... »
Le Cheikh Saddouq rapporte dans son livre:

« Le sens des nouvelles » que le Prophéte (que le Salut de Dieu soit sur lui) a adressé la parole a ses
compagnons qui revenaient du champ de bataille en ces termes: « Bienvenue aux gens qui ont accompli
le petit Djihad et qui doivent encore accomplir le grand Djihad. On lui demanda: O Prophéte, qu'est-ce

que le grand Djihad? Il leur répondit: Le Djihad de Ame. »

Il en ressort donc que ne pourra prétendre a la grace du Seigneur que celui qui aura pu contrbler ses

mauvais penchants et qui n'aura pas laissé ses désirs dominer sa raison, versant ainsi dans la mauvaise



voie: « Et pour celui qui aura redouté d'avoir a se tenir debout devant son Seigneur et préservé son §me

de la passion, alors oui, le Paradis! Ce sera le refuge. »

La conscience et les instincts refoulés

La conscience morale est un facteur important dans la régulation des pulsions de I'ame. C'est ainsi que
'homme, depuis les temps les plus reculés de son apparition sur la terre, n'a cessé de faire le bien pour
le bien et d'essayer d'éviter le mal, prétant l'oreille & cette voie intérieure qui s'appelle la conscience, car

sa vie spirituelle a toujours été tributaire de sa conscience et de son ame.

Clest ainsi que faisant la différence entre les épines et la fleur, il a su écarter les premiéres pour jouir
des senteurs de la seconde; de méme, sachant séparer le bien du mal, il ne pouvait se tromper sur ses
actes. La nature de la conscience humaine est un des phénoménes les plus captivants de la création du

Seigneur.

Quand 'homme jouit d'un bon équilibre intérieur, il ne peut qu'étre juste et loyal, s'écartant des voies du
mal et de la traitrise. Il en est de méme de la conscience qui est I'élément révélateur de la réalité. De ce
fait, tout ce que 'hnomme percoit du monde qui l'entoure, il le comprend comme des signes qui lui
parviennent de son environnement et qui sont dissociables de son esprit. Tandis que la réalité qui
émane de son for intérieur est percue par lui comme étant plus proche de son &me que ce qul'l
appréhende du monde extérieur par I'ceil ou l'ouie; il s'apercoit alors que cette réalité fait partie de sa

conscience et en est indissociable.

Alors que certains psychologues, tel Freud, nient l'innéité de la conscience et rapportent que ce qui est
appelé conscience morale n’est que des penchants refoulés de la vie sociale, réprimés dans l'esprit de
'hnomme, de sorte que la conscience n'est pas autre chose qu'un garde-fou sans lequel la société

n'aurait pas grand prise sur le comportement des étres qui la composent.

Freud, dans ses études de psychologie analytique, recherchait les racines de ame sans se préoccuper

des autres éléments qui déterminent les comportements et agissements malsains.

Nous ne pouvons trouver a travers le monde 'exemple d'une nation qui éléverait la trahison, le parjure,
linjustice et la violence en tant que vertus, tandis qu'elle ravalerait la loyauté, la droiture et la justice au
rang de mauvais comportements, pour rechercher a travers cette attitude, les voies du bonheur et de la

réussite.

Nous ne pouvons donc faire notre la théorie de Freud que dans la mesure ol lhomme a pu apprendre a
distinguer le bien du mal a travers les évenements du monde, et donc admettre que chaque action de
'nomme, en ce bas monde, qu'elle soit bonne ou mauvaise, n'est que le reflet des interdits que nous

impose la société pour réprimer et refouler nos instincts.

Lorsque Freud, dans ses écrits sur le comportement moral, nie la conscience, rabaissant 'homme & un



ensemble d'instincts et de penchants, il ne fait que réfuter tout naturellement toutes les valeurs morales
et, plus encore, il passe sous silence toutes les tendances au bien qui ceuvre profondément a modeler la
nature humaine. En conséquence, le bien, l'entraide et le soutien qu'apporte le puissant au faible ne

sont, a ses yeux, que des formules dénuées de sens.

Sur la base de cette théorie, le fait de refouler ses pulsions et ses instincts naturels au plus profond de
son ame ne découle pas de la volonté et de la force de caractére de I'étre humain, mais plutét de la

pression de son environnement.

Si la conscience était le reflet des forces externes a 'lhomme, nous n'aurions aucune explication a fournir
concernant le contrdle que peuvent exercer certaines personnes sur leurs instincts ou penchants
naturels et qui supportent les souffrances pour le bien public, cest-a-dire sans attendre aucun bénéfice
pour eux-mémes. Ceci ne s'accorde aucunement avec la théorie de Freud qui réfute les sacrifices et les
compare a une supercherie a l'égard de linconscience humaine qui est plus liée aux penchants naturels

refoulés.

Les chantres du réformisme, a travers |'histoire de I'Humanité, ont, de tout temps, appelé les gens a plus
d'honnéteté, ce qui améne a croire que ceux—ci n'ont pas suivi leurs chefs par peur de leur force, mais

plutét par conviction.

Il y a dans la vie beaucoup de personnes qui préféreraient plutét mourir que d'avoir un jour a affronter
leur conscience du fait de comportements quiils jugent déshonorants ou immoraux. Les gens qui
accomplissent de bonnes actions ne voudront, @ aucun moment, cesser de le faire parce que le bonheur

quiils en retirent n'a pas, pour eux, d'équivalent.

Il est évident, aujourd'hui, que si le monde n'avait pas admis, dés le début, qu'il n'y avait aucune
noblesse dans la recherche des profits au seul bénéfice des individus, il ne connaitrait pas cette

complémentarité et ce développement entre les sciences et les industries.

Les limites des jugements de conscience

|l est rare que la conscience se trompe dans ses jugements, alors que les erreurs que commet 'homme
dans sa vie sociale ne sont que la conséquence de la mauvaise perception de ses sens ou de son
entendement dans l'analyse des faits ou de la faible résistance qu'il oppose aux désirs qu'il porte en lui

et & ses mauvais penchants.

Ainsi, la multiplicité des erreurs dans les différents aspects de sa vie n'est pas imputable a la conscience
ou au défaut de conscience, car celle-ci n'a d'autre incidence que dans les limites de son champ de
travail, & savoir lanalyse de ce que percoivent les sens et la raison, c'est-a-dire les sujets et les lois,

objet de jugement.

La bonne conscience nous pousse toujours a éviter les déviations, autant que possible. Cependant, il



arrive qu'elle soit entachée par le crime et le péché, dans certaines circonstances, provoquant chez
'homme un sentiment de culpabilité. Ainsi, une fois le crime accompli, I'étre humain se recentre sur lui-
méme pour procéder a une autocritique qui fait qu'il sent monter en Iui une vague de chaleur provenant
du plus profond de son étre, qui l'assaille et le remplit de honte et de repentir. C'est cela qu'on appelle la
conscience, c'est-a-dire cette réflexion sur la faute et sur le chatiment trés dur qui l'attend, lamenant a

se repentir et a regretter profondément son acte.

La conscience n'est pas seulement un guide sdr au plan de la vie quotidienne, mais elle est également
le ttmoin de nos actes qui contrble tout au long de notre vie et nous rapporte nos faits et gestes. Aussi,
il est possible que 'homme puisse s'exprimer en contradiction avec son cceur, ou qu'il maitrise
totalement ses actions, ne laissant rien transparaitre de ses moindres pensées, mais il ne pourra rester
sourd, indéfiniment, & l'appel qui émane du plus profond de son étre ou qu'il n'entende pas le cri de
réprimande qui l'interpelle. Il est impossible de neutraliser totalement la conscience. Méme si elle semble
s'assoupir pendant un certain temps, il arrivera qu'un jour elle se réveille pour évaluer les actions de
chaque étre. Elle finira par rendre les jugements mesurés a l'aune du bien et du mal pour chacune des

actions et punir en conséquence.

Rien n'est plus cher aux yeux de 'homme que lui-méme et, & partir de 13, celui qui se voit réprimander
par sa conscience se détestera et fuira son image, c'est-a-dire qu'il se punira de sa propre main. Ainsi,
la conscience peut étre considérée comme le facteur le plus déterminant dans la limitation des crimes et

péchés.

Cependant, si les atteintes qui touchent 'homme sont au-dessus de ses forces et triomphent de sa
résistance, la conscience sera alors profondément ébranlée, ce qui pourrait, au vu de I'emprise qu'elle
exerce sur l'esprit, causer ce que I'on appelle communément des maladies psychologiques ou

psychopathologiques.

Certaines études faites sur des personnes atteintes de déséquilibre mental ont fait apparaitre qu'elles
avaient perdu la raison du fait des contraintes et de I'énorme pression exercée par la conscience sur

eux, en raison des crimes qu'elles avaient commis.

Il est possible que les penchants et les désirs de ame exercent une telle pression sur lhomme que
celui-ci tente de tromper sa conscience et de rester sourd a ses messages. |l est vrai que 'homme est
doté d'une grande force de résistance a la pression des penchants et désirs qui sont toute aussi grande
et que tant que son équilibre n'est pas touché, sous l'effet de cette pression, il pourra poursuivre son

action et sa lutte dans la voie du devoir, autant que faire se peut.
Selon Henri Baroque:

« La force de résistance de la conscience est peu commune, car méme lorsqu'on ne la percoit pas, elle
demeure en éveil. Et lorsque cette situation devient critique, elle recommence & s'exprimer de

nouveau. »



Finalement, on peut affirmer que quiconque n'écoute pas la voix de sa conscience ne peut que s'écarter
du droit chemin et connaitre les tourmentes de ame et les troubles de I'esprit. Par contre, que tous ceux
qui écoutent cette voix ne pourront que jouir d'un bon équilibre et d'une bonne santé psychologique! Et

clest cela, précisément, que recherche vainement tout étre humain égaré.

Le Coran et I'appel des instincts

Nombre de savants estiment, aujourd'hui, que la théorie de Freud est dépassée et que la conscience fait
partie d'un tout qui est 'homme. Les penseurs qui ont eu & étudier ce que recélent la raison et la nature
humaine de droiture ne cessent, dés lors, de souligner le phénoméne de la conscience et la tendance
de chaque étre a faire le bien de maniére innée. De méme, le Coran insiste sur cet aspect a travers ses
versets et reléve cette capacité de 'nomme a faire la différence entre le bien et le mal: « Et par lame et

comme Il I'a ordonnée en sorte qu'll lui a inspiré son libertinage de méme que sa piété. »
Selon Jean-Jacques Rousseau:

« Il est vrai que 'nomme, tout homme, ne recherche rien d'autre que son propre bonheur. Mais nous ne
devons pas oublier qu'il y a un bonheur moral qui découle des plaisirs spirituels et pour lequel les
meilleurs se sacrifient. C'est pour cela que nous disons que les premiers sont des hommes sans cceurs
qui n'ceuvrent que pour le profit matériel pour eux-mémes. Ainsi donc, l'activité de la conscience n'a
aucun lien avec les jugements de la raison, mais elle est plutét la résultante d'un certain sentiment inné.
Et a supposer que nous ne puissions atteindre la nature méme de la conscience par nos propres

moyens, du moins nous pouvons en ressentir la présence et l'existence de maniére profonde.

O conscience, toi qui représentes l'appel divin en nous, toi qui es notre guide et qui nous préserves des
errements, toi qui guide notre raison, qui juge du bien et du mal sans erreur, toi qui rapproches 'homme
de son créateur, qui polis et éduque sa nature et qui concilie nos actes avec les lois morales. Si ce
n'était toi, je ne pourrai appréhender en moi cet étre qui me distingue des animaux, qui me rend différent
d'eux par mon entendement et ma raison diminuée et désordonnée, qui fausse mes jugements et me

rends fautif par mes actes et commettant erreur sur erreur.

Mais ce guide ne suffit pas, il faut encore bien le connaitre et le comprendre. Et, dans ce cas, si la
conscience parle aux cceurs, pourquoi si peu dentre eux I'écoutent-ils? Oui. Depuis si longtemps que
nous la repoussons et I'humilions, elle ne nous parle plus et ne nous réponds pas. De fait, sa présence
ou son absence nous est tout autant difficile & supporter. De méme qu'il est difficile pour celui qui

n'apprécie plus les désirs spirituels de les rechercher. »
Quant au Professeur Friedman, il rapporte les observations suivantes:

« L'appel de la conscience fait partie de la personnalité humaine, car rien ne vient par I'éducation et

l'enseignement. Et quiconque parvient & une position dans la société ou devient I'un de ses dirigeants ne



doit étre guidé que par sa conscience pour agir au mieux et éviter l'erreur. »
Selon un autre psychologue:

« La conscience n'est pas un réflexe artificiel. Elle est un élément humain naturel et profond. Car
'homme ne peut quelque soit son désir étouffé ou enterrer sa conscience. Ainsi, le fait que la
conscience résiste aux plus graves maladies et méme aux atteintes de I'ame et a la folie et persiste
apres l'extinction de la raison ne fait que renforcer la conviction que la conscience occupe une grande

place et un rang élevé dans I'ame humaine.

Certains scientifiques se demanderont: la conscience ne serait-elle pas la résultante de I'éducation et de
l'enseignement religieux? Pour y répondre, nous devons nous rappeler que les anthropologues ont mis a
jour, dans leurs fouilles, ce qui s'apparente a d'anciens rites qui représentent la conscience comme un
état de contemplation chez les anciennes tribus et I'adoration des dieux. Ce qui prouve l'existence de la

conscience depuis que 'homme a été créé. Nier ce fait équivaut a ignorer la nature de I'étre humain. »

Dieu Lui-méme, aprés nous avoir rappelé les dons qu'll nous fait, celui de la vue, du parler et de la
raison, rapporte Son orientation de 'homme vers le bien et le mal par ces paroles: « Ne lui avons-Nous

pas assigné deux yeux et une langue et deux lévres? Et Nous l'avons guidé aux deux voies. »

Ceci ne nous démontre-t-il pas que 'lhomme a appris la distinction entre le bien et le mal a I'école de la
création: « Oui, c'est Nous qui créons 'homme d'une goutte de mélange de sperme pour I'éprouver.

Nous l'avons donc fait entendre et voir. »
Samuel Smiles nous dit:

« Les grands esprits et les idées sublimes sans la conscience qui les guide et les oriente ne sont que
des éclairs vifs qui peuvent aveugler 'homme et causer sa porte. Car la conscience est cet élément qui

le maintient ferme et droit et 'empéche a s'écarter de la bonne voie.

La conscience enseigne au coeur les bonnes meeurs. Elle éduque I'homme et lui montre la voie; elle lui
inculque la pensée juste; elle fortifie sa foi, a vivre dans la décence. Sans elle, les sentiments purs ne

pourraient croitre et arriver & maturité lintérieur de 'ame humaine. »

Il est dit dans le Coran: « Non, J'en jure par le jour de la Résurrection! Mais non, Je jure par Iame
grande réprimandeuse! » Dans ce verset, Dieu nous rappelle cette voix intérieure qui nous vient du
tréfonds de nous-mémes et qui nous reproche nos péchés et nos fautes, a savoir ce que Dieu appelle
« l'ame grande réprimandeuse ». Cette force intérieure qui nous réprimande et qui les psychologues ont

appelé la « conscience ».
Selon le professeur Otto Friedman:

« Il n'est pas rare de remarquer que beaucoup de personnes passent du temps dans les bars ou les



auberges, a consommer des boissons alcoolisées, ou alors parient leur argent, ou bien jouent au tennis,
sans pour autant éprouver du plaisir, car elles souffrent de maux intérieurs. C'est-a-dire qu'elles
entendent une voix qui vient deux-mémes et qui les réprimande et leur dit: tu passes ta vie a ne rien

faire! Et cette voix n'arréte pas de retentir dans leur conscience.

Parfois, une idée traverse l'esprit de ces personnes, les invitant & abandonner ces plaisirs vains pour
s'occuper plutdt de I'éducation de leurs enfants, & faire de l'agriculture, de I'apiculture ou s'adonner a
toute autre activité utile. C'est la conscience qui les pousse ici au bien et & agir au mieux de leur intérét
et de celui des autres. C'est alors que 'homme se compare aux autres gens et apaise sa conscience.
Ainsi, plus 'homme écoute sa conscience, plus sa force de caractére et sa stabilité morale sont elles
augmentées et raffermies. Au contraire, Plus il s'éloigne de 'appel de sa conscience et plus il versera

dans la brutalité et les fautes. »

|l peut arriver, parfois, que 'homme se trompe et se livre & ses penchants, ce qui le fera souffrir et
regretter toute son existence d'avoir eu ses instants de faiblesse. Il se sentira alors malheureux et
abattu, comme le dit le Calife Ali (que le salut soit sur lui): « Combien le plaisir dune heure a-t-il

engendré de longues tristesses. »

La communauté humaine a toujours tiré profit de la conscience, tout au long de son histoire. Mais pour
ceux qui n'éprouvent aucun sentiment et qui n'ont aucune conscience, qui ne font pas la différence entre
le bien et le mal et qui passent leur vie durant a manger, a dormir et a assouvir leurs désirs, ces
personnes-la sont esclaves de leurs impulsions et de leurs instincts bestiaux; elles sont comme une
planche dont se jouent les vagues. De ce fait, la société qui les abrite ne peut aucunement compter sur
eux. Car lorsqu'on confie une mission qui nécessite de celui qui en est de la conscience, il est important
de s'assurer que celui-ci est guidé par elle. |l serait aberrant et irraisonnable de confier cette tache a
une personne dont on sait qu'elle n'obéit point & sa conscience, encore moins a celle qui l'ignore et va a

son encontre.

L'lslam, & ce propos, a donné une importance toute particuliére a la conscience et insisté sur le fait que
l'élévation de I'ame par la réflexion et le travail individuel et social résulte de l'obéissance a la
conscience. L'lslam ceuvre, par ses principes, a cultiver dans 'ame humaine une tendance a éviter de
nuire aux autres, méme dans les moments de colére et de frustration. Il avertit, a travers le Coran, les
gens dagir ainsi: « (...) Et que la haine d'un peuple ne vous invite pas a ne pas faire I'équité. Faites
l'équité: c'est plus proche de la piété. » Cela signifie qu'il n'est permis & personne, pour quelque raison
que ce soit, d'agresser les autres et de fouler aux pieds leurs droits.

La loi interdit & 'lhomme de commettre des infractions & son encontre, par le seul pouvoir qu'elle a & son
égard et du fait des moyens limités qu'elle posséde. Par contre, I'lslam, a travers l'intérét qu'il porte a
l'éducation de la conscience de ses adeptes, fait que ceux—ci pergoivent par eux-mémes la nécessité de
s'abstenir de certaines actions afin de se rapprocher spirituellement de leur Créateur. Nul doute que ce

sentiment, cette attitude morale et cette foi offrent plus de quiétude & 'lhomme et concourent aux



objectifs de I'éducation.

L'lslam croit qu'il est possible d'atteindre les objectifs mémes d'une existence heureuse par l'entraide, les
relations amicales et l'affection que porte chaque étre humain et qu'il ressent pour ses semblables. I
appelle ainsi les gens a ces sentiments nobles et a batir leurs relations sur la base de la fraternité et de

la concorde.

Ainsi, le musulman a conscience que llslam, par sa lumiére, lui montre la voie a suivre, sauf s'il ne veut

pas se donner la peine de fraterniser avec ses semblables et de comprendre autrui.

Selon I'Imam Sadeq (que le salut soit sur lui), le Prophéte (que le Salut de Dieu soit sur lui) disait: « Le
croyant a envers ses semblables sept responsabilités que lui impose Dieu Tout Puissant: le respecter,
l'aimer, le réconforter dans ses biens, veiller sur lui en son absence, lui rendre visite en cas de maladie,

assister a son enterrement et ne dire de lui que du bien aprés sa mort. »

L'homme obéit donc a son innéité et fait la distinction entre le bien et le mal tant que cette innéité n'est
cachée par rien. Tandis que la conscience enchainée par les penchants et les désirs inassouvis ne peut
aucunement rendre compte de sa réalité. De ce fait, lors d'événements brutaux, tels les guerres et les
troubles révolutionnaires, la conscience est rudement ébranlée et peut méme s'arréter de fonctionner.
De méme que les fausses convictions qui sont les plus puissants moteurs de 'homme peuvent atteindre

durablement la conscience et, par conséquent, causer dirréparables dégats a 'humanité tout entiére.

La différence qui existe entre un homme qui est doué d'une conscience et un autre qui n'a aucune
conscience est semblable a la différence qui sépare le ciel de la terre. Car l'affrontement et le désaccord
qui existent entre ces deux types dhomme sont plus acharnés que ceux pouvant exister entre 'homme

et toute autre créature sur terre.

Si le feu peut briler tout ce qu'il touche, par le simple fait que sa nature méme est de brdler, il ignore
qui'il occasionne par la méme des souffrances; I'étre humain qui ne jouit pas de la conscience est, par
contre, conscient de ses actes et de ce fait, il sait qu'il fait du tort volontairement a ses semblables, la
répétition des péchés ne fait que jeter un voile sombre sur la nature innée de 'homme. Ainsi, le pire des
criminels poursuit-il ses crimes sans ressentir aucun sentiment de culpabilité pour les mauvaises
actions qu'il a commises, ni de remords de sa conscience. Mais cela est une exception qui s'apparente

au « sadisme ».

La société ne peut instaurer une véritable justice sociale que si les hommes qui la composent sont
portés par un élan de I'ame qui les guide et les pousse dans la voie du bonheur, et de 'honneur et
auquel ils obéissent. Si les hommes faisaient partie d'une seule nation constituant une véritable entité,
celle de leur humanité, le probléeme ne se poserait plus de cette facon, car ils seraient alors comme les

différents organes d'un méme corps ou bien comme les piéces d'une seule et méme machine.



Le fondement de la raison et de la conscience

Lorsque les penchants et les désirs refoulés tendent a briser la raison et la conscience et a asservir
'homme, la « foi » devient alors le refuge le plus sdr pour tout &tre humain, la foi est donc le capital de la
raison et de la conscience et leur plus grand protecteur. Raison et conscience peuvent, sous sa
protection, refouler les assauts de nos désirs et briser leur élan; elles sont comme les murailles d'une
forteresse que prendrait d'assaut la horde des mauvaises tendances qui seraient vaincues dans tous les
cas. Ainsi, le Coran compare-t-il 'nomme, qui est paré de armure de la foi, en ces termes: « (...) tandis

quiil croit en Dieu, saisit alors I'anse la plus solide, sans brisure. »

La mission de la raison théorique, fondement des sciences théologiques, mathématiques et naturelles,
est de rendre des jugements d'ordre pratique. Tandis que la raison pratique, fondement des sciences de
la vie, son champ d'investigations est la fonction et 'ceuvre de 'homme. Ainsi, la méthode pratique que

choisit 'hnomme durant sa vie reléve des jugements de sa raison pratique.

Parmi les facteurs importants qui ont un effet considérable sur la pertinence de la raison et son bon
discernement, il faut citer la piété. Car il est dit que la piété engendre la raison et ouvre la voie de la
sagesse. Ici, il ne s'agit nullement de la raison théorique, mais plutét de la raison pratique, c'est-a-dire
que I'homme, par sa piété, peut déterminer la meilleure voie & suivre dans la vie et connaitre ainsi le

traitement de ses maux.

Du fait que l'aire d'exercice des jugements de la raison pratique » ce sont les penchants, les désirs et les
sentiments de |'étre humain, il est évident alors que le diktat de ses désirs et de ses penchants aura une
influence directe sur sa raison et sa maniére de penser et qu'il devra comprendre et assimiler les termes
de bien et de mal dans le cadre de ses fonctions et de ses obligations, pour éviter que sa raison ne soit

obscurcie et qu'il ne perde toute clairvoyance dans ses actes.

Ce qui ressort clairement des textes islamiques c'est quiils décrivent les désirs comme les ennemis de la
raison, partant de l'observation qu'ils affaiblissent le pouvoir de la raison et diminuent sa force de

persuasion. A ce sujet, le Prophéte (que le Salut de Dieu soit sur lui) nous dit:

« Ton plus dangereux ennemi est I'ame qui est en toi. » Selon IImam Sadeq (que le salut soit sur lui).

« Le désir est I'ennemi de la raison ».

Quant au Calife Ali (que le salut soit sur lui), il dit: « Les raisons chutent généralement sous la pression
des désirs ». Cependant, si la piété est présente, elle pourra contenir les désirs et les refouler, ce qui
aura pour effet de libérer la raison et de lui ouvrir le chemin de I'ame. Partant de 14, nous pouvons

appréhender les effets de la piété sur la clairvoyance de la raison et son jugement.
Le Prophete (que le salut de Dieu soit sur lui), citant les qualités du croyant, nous dit:

« Il ne fréquente pas celui qui éprouve de la haine et ne cause pas de torts a celui qu'il affectionne; il



n'agresse ni ne provoque; il n'approuve pas le mal fait par ses amis et ne repousse pas I'équité qui est

l'ceuvre de ses ennemis. »

Si Dieu a accordé a 'homme la raison et la conscience, qui sont son grand capital, Il I'a laissé libre de
ses choix quant a la maniére d'en tirer profit. Cette liberté totale n'exclut pas que 'nomme doive réprimer
certains de ses instincts naturels pour asservir sa nature a l'autre partie de son étre que sont la raison et

la conscience.

Dans ce cas, c'est-a-dire lorsque la nature et la conscience ne s'opposent pas aux désirs refoulés de
I'ame humaine, celles—ci sont & méme dorienter I'étre humain de maniére beaucoup plus aisée. De plus,
elles influent plus profondément sur celui-ci que toutes les forces que pourrait exercer l'environnement,
par cela méme que les jugements rendus par sa conscience et sa raison sont, pour lui, plus

convaincants et ne donnent pas matiére a s'y opposer.

Le probléme se pose, cependant, lorsque 'obéissance & la conscience et & la raison nécessite de

réprimer un désir, car il arrive trés souvent que la volonté soit brisée par la force d'un désir irrépressible.

Toutefois, pour celui qui se conforme aux orientations de son Créateur, qui a foi profondément en Lui et
qui se soucie des aspects religieux de l'existence, il est plus facile, en se basant sur ces principes, de

réprimer et de controler ses désirs et de leur résister quand cela est nécessaire.

Arguties, prétextes et fausse rhétorique

L'obéissance a la raison et a la conscience et aux impératifs de justice et d'équité n’est pas des sujets
obsolétes. Clest ainsi que nous pouvons observer que beaucoup dhommes qui n'ont pas cette capacité
d'entendement et de perception de la réalité qui les rendrait accessibles a la raison et & la conscience
leur intimant de dépasser les intéréts personnels égoistes au nom des responsabilités morales et
religieuses ne se sentent nullement concernés et ne consentent aucunement a supporter les
conséquences des sacrifices a consentir. Ces hommes ne feront que se fourvoyer tout au long de leur
vie et violenter leur conscience pour finalement recourir a la pratique d'une raison tronquée et d'une

pensée écartelée.

Il est évident que cette maniére de faire et d'agir est inacceptable & maints égards. Cette attitude
poussera cette catégorie dhommes au sophisme face aux esprits raisonnables et consciencieux, c'est-
a-dire quiils feront appel aux arguties et a la fausse raison, ce qui deviendra chez eux une habitude

néfaste qui pourrait revétir un caractére permanent.

|l est d'autres personnes qui chercheront a fuir leurs responsabilités et a nier leurs erreurs en les rejetant
sur les autres. Ces personnes, tout au long de leur existence, tenteront de se justifier et de forger des
raisons et des arguments pour se couvrir et se tirer daffaire en préservant au mieux leurs intéréts

personnels. Ces arguties et ces raisons fallacieuses que présentent ces personnes nous apparaissent



comme autant de preuves et darguments en leur défaveur, car ils ne font que se référer a ces

mensonges dans leur comportement avec la société pour justifier de leurs attitudes criminelles.
A ce sujet, Dale Carnegie écrit:

« J'ai en ma possession certaines lettres trés intéressantes et amusantes qui me viennent du directeur
de la célébre prison de Sing-Sing et qui me dit: Peu sont les criminels a Sing-Sing qui se voient comme
des étres nuisibles, mais plutdt comme tous les gens pacifiques. lIs justifient et expliquent leurs actes et
avancent les raisons et les motivations a l'origine de leurs méfaits. lls avouent avoir agi sous la

contrainte, forcés, par exemple, de dérober le contenu d'une caisse ou de tuer pour de l'argent.

La plupart des criminels tentent de justifier ainsi les actes qu'ils ont commis & I'encontre des hommes et
de la société, non seulement pour convaincre les autres, mais surtout pour se convaincre eux-mémes
et, de ce fait, affirment que leur arrestation et leur emprisonnement sont contraires au droit et a la

justice!

Si la plupart des criminels qui se trouvent maintenant en prison, derriére les barreaux, se voient sous ce

jour, alors quelle peut étre la conviction des personnes que nous rencontrons quotidiennement. »

Bien siir, toute personne qui se compromet par la transgression de l'ordre social et des lois de la morale
publique ressentira, tout au début, de la douleur et éprouvera un remords de la conscience. Mais, par la
répétition de l'acte, elle shabituera progressivement et n'aura plus aucun remord, elle oubliera méme la
gravité dun tel acte. De ce fait, cette personne ne ressentira, au plus profond de son ame, plus aucune

douleur ou de repentir.

Le Coran compare ces personnes qui ont perdu la raison et ne sont plus conscientes des dangers que
peuvent représenter pour eux et pour la société leurs actes empreints d'égoisme et d'intéréts
personnels, car elles ne font plus la différence entre le bien et le mal, a un troupeau errant, sans berger
pour le guider. « lls ont des cceurs par ou ils ne comprennent pas, ils ont des yeux par ou ils ne voient
pas, ils ont des oreilles par ou ils n'entendent pas: ce sont de vrais bestiaux et plus égarés encore. Tels

sont les inattentifs. »

Chapitre 3: L’Education de la Personnalité et sa
Plénitude



L'échelle d'évaluation de 'homme

Ce qui différencie les étres humains et constitue la référence pour évaluer la valeur de chacun cest la
« personnalité ». Malgré la ressemblance de leurs attributs qualitatifs et la similitude de leurs réactions
et de leur comportement général dans la vie sociale, il demeure que chaque individu présente des
particularités sur le plan éducatif qui forment une entité distincte des autres étres qui comme lui font
partie du genre humain. La recherche de la personnalité n'est pas une recherche de caractéres exclusifs
abstraits chez lindividu, car le concept de personnalité signifie tout ce qui constitue un individu, entre
autres lidentité, c'est-a-dire la différence entre les individus, un ensemble d'attributs et de motivations
personnelles ayant leur source dans linconscient, le tout formant une personnalité spéciale. Cependant,
malgré que les principes présidant a la formation et au développement de la personnalité sont les
mémes pour tous, il n'en demeure pas moins que leur application a deux étres ne donne pas un méme
résultat. Au vu de la comparaison qu'on peut faire entre eux, on reléve des différences bien marquées.
De méme, si nous pouvons évaluer les aspects perceptibles de la personnalité par une analyse des
réponses fournies a des questions précises, donc évaluer cette personnalité, il est trés difficile d'en
cerner les aspects cachés, les facteurs incitatifs et les raisons qui la déterminent et qui ne sont pas
détectables du fait qu'elles plongent leurs racines dans linconscient de I'étre. Certaines caractéristiques
ont plus dimportance dans la formation de la personnalité que d'autres. Les notions de bien et de mal
sont, & cet égard, décisives. C'est-a-dire que I'étude de la personnalité se fait par le prisme des maeurs
de lindividu. Le développement de la personnalité d'un individu et la formation des caractéres de l'esprit
en lui sont intimement tributaires de I'étendue et du niveau de sa perception des faits qui se produisent
autour de lui et de la fagon de les appréhender et de les évaluer. Il est naturel que lindividu adapte sa
personnalité avec ce qui l'intéresse le plus, quiil organise ses activités et son comportement de maniére
harmonieuse et en accord avec la valeur la plus éminente a ses yeux dans la vie. La différence des
valeurs nous renseignera sur la maniére de penser et la psychologie des étres humains. De la, nous
pensons comprendre la valeur réelle de chaque homme et évaluer, de ce point de vue, sa personnalité.
Par exemple, celui qui croit batir son bonheur sur une base matérielle, quantitative et qualitative, ety
ceuvre de maniére continue et avec persévérance, en restant sourd aux valeurs réelles de la vie qui
apportent le vrai bonheur, celui-la a déja détruit sa personnalité humaine. Nombreux sont ceux qui
ceuvrent leur vie entiére a accumuler les richesses matérielles et refusent de se consacrer eux-mémes,
l'espace d'un instant, & l'acquisition des richesses spirituelles qui sont, pour 'homme, la seule vraie
richesse. Les psychologues émettent plusieurs théories au sujet de la relation entre la personnalité et
les faits sociaux et, plus spécialement, dans le domaine de la psychosociologie. Certains voient dans la
personnalité la résultante du systéme physiologique et génétique de lindividu, tandis que d'autres
pensent que les aspects de la personnalité ne sont que le reflet des aspects sociologiques. Pour ma
part, je crois que la théorie réaliste, en dépit des divergences relatives a certaines questions, souléve
essentiellement deux hypothéses. Le foyer familial, I'école et l'environnement social sont trois éléments
forces a l'origine de la formation de la personnalité et de la spécificité des moeurs et des vertus de

lindividu. Pour la psychologie moderne, lintérét se porte essentiellement sur ce qui est appelé I'élément



inconnu dans la formation de la personnalité. Les psychologues croient que cet élément est essentiel
dans la formation de la personnalité de lindividu, car il peut influer et méme changer les autres aspects,
c'est-a-dire modifier radicalement la personnalité, au point de transformer cette personnalité de maniére
imprévisible. Parlant des causes psychologiques, Mann dit: « Les effets que génére I'environnement sur
la formation de la personnalité de lindividu ont une grande importance. Si I'un de nous était né dans une
tribu esquimau, il aurait une personnalité tout a fait différente de celle qu'il a aujourdhui; nous ne serions
pas si différents dans notre maniére de nous habiller, de nous loger, de parler et de se nourrir, mais
notre regard sur nous-mémes et sur le monde qui nous entoure et notre place dans ce monde serait
réellement différente. Les psychologues ont insisté sur limportance culturelle et sociologique dans le
développement de la personnalité; car si un individu donné avait appartenu a une autre culture et a une
autre société, sa personnalité aurait été différente de ce qu'elle est. Le fait, aussi, de résider dans une
autre région du pays, de vivre dans une autre famille, qu'il soit uni ou séparé de ses parents et leur
maniére de vivre, de l'école qui'il fréquente et des camarades qui le cotoient, de ce qu'il voit ou entend,
toutes ces choses ont une importance certaine sur la formation de sa personnalité. Les effets des
facteurs sociologiques sur la formation de I'enfant commencent dés sa naissance et durent jusqu'a la fin
de sa vie. » Les premiers temps de l'enfance sont les plus importants dans la modélisation de 'nomme
du point de vue sentimental et pour créer cette société parfaite tant désirée. Ainsi, Iéducation premiére
que regoit l'enfant de ses parents, et plus généralement de ses proches parents, le modélise en quelque
sorte, car ce que font et ce que disent les éducateurs aura un effet décisif sur la ligne de conduite et la
maniére de vivre future de l'enfant, c'est ce qui libérera ses énergies et forgera sa personnalité. De
méme, leurs erreurs dans l'éducation peuvent inhiber la personnalité de I'enfant et annihiler ses bonnes
dispositions. Une analogie peut étre faite avec la jeune pousse qui vient de sortir de terre et que
'homme peut, & ce stade de la croissance, orienter & son gré. Ainsi, nous pouvons déterminer
lorientation de la personnalité de tout individu dés ses premiéres années et la rendre positive, par
l'adaptation du contexte et des nécessités. Dés linstant ol nous déterminons la position qu'occupe
l'enfant au sein de sa famille, nous pouvons dessiner les contours de sa personnalité et sa maniére de
réagir face aux évenements défavorables. De cette facon, nous aurons la possibilité de rechercher les
causes de limmaturité de l'individu ou de son échec dans la vie dans sa personnalité. Ceux qui ont
conscience des tentations intérieures qui les agitent et influent sur leurs activités ressentent plus
profondément leur indépendance et ont confiance en leurs aptitudes. De sorte que leur productivité
augmentera par rapport a ceux qui ne s'intéressent qu'aux choses extérieures et oublient de s'intéresser
a ce qui se passe en eux-mémes et a analyser leurs élans et motivations intérieurs. Schopenhauer
note: « Parmi les éléments les plus importants du bonheur de 'homme, on reléve une nature calme, une
vision optimiste, de la force et de I'énergie. Il est possible au sage, méme dans lisolement le plus total,
de vivre les heures les plus heureuses de sa vie par la pensée et limagination; tandis que lignorant,
bien que vivant dans le monde et organisant des sorties touristiques pour lesquels il dépense sans
compter, il ne peut fuir la lassitude qui gagne son ame et son corps. L'homme mature et optimiste peut
passer sa vie dans la misere avec conviction et contentement, tandis que le matérialiste, quand méme |l

posséderait toutes les richesses d'ici-bas et de l'au-dela, il continuerait a vivre dans l'ennui et



linsatisfaction. Lhomme sage et réfléchi est immunisé contre les tentations matérielles qui poussent
certains au suicide lorsqu'ils échouent a réaliser leurs espoirs. Comme le disait Socrate, observant une
exposition de bijoux et de parures: que de choses existent en ce monde dont 'homme n'a nul besoin!
C'est pour cela que nous disons: élément le plus important qui influence le bonheur de 'lhomme c'est sa
propre personnalité. » Nous ne devons pas juger la personnalité sous un seul angle pour en faire
ensuite la référence d'évaluation unique, car ce mauvais raisonnement peut fausser I'évaluation méme et
nous éloigner de la vérité. Nombreux sont ceux qui souffrant d'une faiblesse de la personnalité ignorent
sa formidable capacité a pallier les insuffisances et défauts qu'elle recéle. Plus encore, ils n'‘arrivent pas
a faire la distinction entre I'absence d'un élément constitutif de la personnalité et sa disparition
progressive, ce qui peut les entrainer vers des comportements malsains et dangereux qu'il serait difficile
de corriger. |l existe des gens qui se caractérisent par un esprit vif, mais qui souffrent de ne pouvoir
accomplir certaines choses, ce qui perturbe leurs activités. |l arrive que ces gens imputent cet état de
choses a la malchance et tentent ainsi d'éluder leurs responsabilités, ce qui n'empéchera pas qu'ils
devront supporter leur fardeau leur vie durant alors qu'ils auraient pu remédier a cela pour peu qu'ils
veuillent s'en donner la peine. Quoique vous essayiez de dissimuler vos faiblesses et chaque fois que
vous permettez aux mauvaises pensées de dominer votre esprit, vous participez ainsi a perpétuer ces
faiblesses. La réussite dans la vie est liée, chez 'homme, aux décisions qu'il prend. Les chances
d'éduquer l'esprit sont illimitées et les résultats, en général, sont excellents. Limportant est de
s'interroger pour savoir quel genre dhomme on veut devenir. Cette pensée se matérialise dans I'esprit
au moment de prendre la décision vitale quant a la voie a suivre dans la vie pour se réaliser pleinement.
Les instincts ont sur l'individu un effet d'attraction et de répulsion constant. Un de ces instincts vous
pousse sur une voie tandis qu'un autre s'y oppose. Le plus important pour la pensée est alors de trouver
un dénominateur commun entre les différentes options et de prévoir ce qui pourrait découler de notre
choix en termes de réussite ou d'échec. Nous devons, en conséquence, savoir qu'il n'existe pas une
personnalité homogéne derriére ce qu'entreprend lindividu, mais plutot que la personnalité se compose
d'un ensemble de comportements et de traditions complexes et instables qui, au fur et & mesure, se sont
imbriqués. Chaque fois que I'esprit est soumis a la tentation, la raison intervient pour opérer ou tenter
d'opérer un équilibre entre les différents éléments déterminants afin de détourner I'esprit de la tentation.
Pour y réussir, il est nécessaire de réaliser une symbiose entre les différentes tendances et donc que
'homme soit doté d'une certaine force et sérénité morales. Les psychologues rapportent, pour leur part,
une analyse spéciale a ce sujet: « Comme possibilités d'éviter le danger, il est celle d'affronter les
contradictions morales et leurs conséquences avec le courage et la lucidité nécessaires pour atténuer
l'effet de celles—ci et réaliser une entente entre elles afin qu'elles puissent coexister dans la conscience
sans heurts. Mais, généralement, nous ne pouvons trouver une solution idéale pour contourner ces
contradictions morales, ce qui nous pousse a recourir a des moyens exceptionnels tels le recul, le repli
sur soi, le mensonge a soi-méme... Il est possible que l'individu ignore ce que son esprit recéle de
contradictions et d'attractions ou qu'il n'y préte pas attention. Ainsi, apparait chez 'homme un type
spécial de meeurs et de comportements qui ne s'accorde pas avec sa personnalité réelle et cela a son

insu. De sorte que la conscience s'oriente sur deux voies différentes et incompatibles entre elles.



L'individu est alors atteint d'un dédoublement de la personnalité, c'est-a-dire d'hypocrisie-vis-a-vis des
autres! Car les pensées, les concepts, les révolutions et les tendances sont, chez lui, différents et
instables. Ceux qui sont dotés d'une double personnalité affichent, vis-a-vis de I'extérieur, un certain
visage, mais agissent a linsu des autres d'une maniére tout a fait surprenante. Le politique qui défend
les prolétaires de maniére soutenue en proclamant: “Nous devons secourir les gens démunis”. Mais une
fois son objectif atteint il entreprend de compliquer I'existence de ces travailleurs et aggrave leurs maux.
Ces individus font partie de cette catégorie qui a un double langage. Pire: ils ont deux personnalités

totalement contradictoires. »

L'importance du facteur moral dans I'éducation

Toutes les écoles philosophiques dans le monde voient dans I'éducation le sujet le plus important dans
la vie sociale de 'Humanité. Personne ne peut ignorer le role capital que joue I'éducation dans
I'amélioration de la vie des hommes. L'important est de déterminer le sens réel de I'éducation, ses
contraintes et ses fondements qui sont considérés comme des références pour l'évaluation de la
personnalité morale des individus et qui, par leur application, aident & emprunter la voie du bonheur et
de la plénitude. Tout comme l'esprit et le corps s'associent pour donner vie & une entité humaine, nous
devons savoir que I'éducation a besoin d'un support pédagogique de développement qui assure la
coordination entre les tendances du corps et de lame. Par comparaison entre les deux systémes
éducatifs, c'est-a-dire le systéme spirituel et le systéme temporel humain, nous pouvons mieux nous
convaincre de la primauté du systéme spirituel, car la spiritualité est une motivation innée qui jette ses
racines au plus profond de Iame humaine, bien avant qu'elle ne devienne captive des ténébres et de
lignorance. Si les éléments extérieurs ne forment pas un obstacle aux prédispositions naturelles, celles-
ci s'épanouiront dans la conscience de 'homme et dans son cceur et l'aideront a réaliser une entente
entre ses inclinaisons et sa volonté profonde. Et chaque fois que croitra chez lui ce sentiment de force
intérieure, il sera d'autant plus disposé a s'y soumettre. D'un autre cété, les penseurs n'ont pu s'accorder
pour proposer une voie a suivre pour 'éducation de I'ame humaine, compte tenu de leurs conceptions
différentes relatives a 'Univers. Et méme, si l'on parvenait & s'accorder sur la voie & suivre, il ne serait
pas possible d'en user comme d'un moyen d'éducation de l'esprit valable pour tous, surtout ceux qui ne
sont pas capables de comprendre des sujets et théories philosophiques trop complexes et
incompréhensibles pour eux, car la force véritablement efficace la réponse adéquate a tous ses
penchants naturels. En ce qui concerne les questions morales et philosophiques liées a la réalité de
'homme. Elles ne sont pas capables de se frayer un chemin vers la réalité enfouie dans 'ame humaine.
Elles ne suffisent pas a I'éduquer et a le rendre heureux. Car méme si l'individu parait adhérer a ces
valeurs, il le ferait, en vérité, sans conviction et & contrecceur. Ainsi, pour que 'homme puisse réaliser
les résultats qu'il escompte de ses efforts en matiére d'éducation, il lui faut reconnaitre la primauté du
systéme éducatif religieux, car la religion nait des profondeurs de 'ame humaine; elle est une réalité
éternelle centrée en l'étre et prépondérante pour ce qui est de I'éducation de l'esprit. Nous devons donc
privilégier cette réalité religieuse dans tout systéme éducatif. C'est pour cela que 'homme a reconnu,



avant de s'avilir dans la vie matérielle, la toute-puissance de la religion & laquelle il croit et s'y rattache
fermement, de méme que les dmes pures sont convaincues qu'il faut lui obéir et s'y soumettre. En
résumé: cet élément religieux est celui qui détermine 'homme par linnéité et le réalisme, qui peut
répondre a toutes ses attentes personnelles et qui n'a d'autre objectif que celui de réaliser son bonheur
sur la base du systéme religieux. Une observation attentive de la vie d'aujourdhui, marquée par la
technique qui est le phénoméne dominant de ces temps troubles, nous confirme cette réalité, a savoir
que I'nomme, bien qu'il ait atteint un niveau de développement trés appréciable du point de vue des
sciences exactes et des industries, des découvertes scientifiques et matérielles, a emprunté la voie de la
décadence dans la connaissance de son moi. Ces mémes connaissances ont fini par devenir
linstrument de sa destruction. Le monde occidental a fait de 'hnomme dans son souci d'industrialisation
un instrument, entre autres, si bien que le moyen est devenu une fin en soi. Il a congu l'organisation
sociale sur la base de lindividualisme et de la lutte des classes. Il est indéniable que cette maniére
d'organiser la société ne convient nullement & lhomme, car sa spécificité, en tant qu'étre humain, lui est
déniée, cela tant qu'il sera tenu a l'écart de la civilisation. Ariche Karoum a écrit: « Ces relations qui
existent aujourd'hui ne sont pas des relations humaines, mais sont des relations éclatées et
fragmentaires. Cette situation apparait nettement dans la destruction qu'opére 'homme sur son ame.
L'homme ne vend pas seulement, aujourdhui, des marchandises; il aliéne sa propre personnalité, car il
se considére comme étant lui-méme une marchandise! L'ouvrier qui vit a la sueur de son front vend ses
efforts, tandis que les commercants, médecins et fonctionnaires, ou “cols blancs”, aliénent leurs
“personnalités”. Pour vendre leurs services et leurs produits, ils doivent avoir une personnalité
attrayante et posséder de I'énergie et de lingéniosité. Ce qui évalue la valeur de ces qualités et
détermine les besoins c'est le marché; s'il peut se passer des qualités qu'offrent les hommes, c'est
comme si ceux-ci n'avaient aucune qualité, tout autant qu'un produit invendable sur le marché perd sa
valeur bien qu'il soit de qualité. En un mot, nous disons: il n'est pas possible, aujourd'hui, d'évaluer un
individu, quelles que soient ses qualités intrinséques, sans prendre en compte les concepts purement

mercantiles des besoins du marché. »

L'accomplissement de 'homme dans le systéme musulman

islamique

Chaque étre en ce monde a une personnalité qui lui est propre et dont nous ne pouvons imaginer qul'il
en soit dépossédé. Tout homme est a la fois une personne physique et une personne morale. La
personnalité morale est tributaire, pour sa part, de I'héritage de I'humanité et de ses acquis spirituels afin
de ne pas réduire I'étre humain a la seule personnalité sensitive. Cette analyse s'applique aussi bien aux
individus qu'aux peuples et aux différentes ethnies avec tout ce qui les caractérise et les distingue. La
personnalité morale des différentes sociétés est liée a leur niveau de perception des réalités et a leur
maniére d'étre dans la vie. Pour étudier le développement de la personnalité, nous nous devons
d'observer tous les aspects humains et d'analyser toutes ses dimensions, selon une optique bien

déterminée. Cela permettra de définir la meilleure maniére d'arriver & un développement équilibré et



serein de la personnalité. Pour l'Islam, l'intérét s'est porté sur I'ensemble des aspects humains, don fait
par le créateur a lindividu. L'lslam observe 'lhomme a travers les forces qui le font agir et réagir, par la
conscience qu'il a de ses capacités et énergies. Car cette religion, en définitive, est venue pour libérer
ces énergies, pour que la personnalité se développe pleinement sans qu'elle soit surestimée ou sous-
estimée. Au stade de I'enfance, on est enclin a la réverie, car les hormones sont encore inactives. C'est
ainsi que l'enfant est plus proche du monde des sens que du réel. Cependant, progressivement, il passe
des choses simples aux choses complexes pour s'intéresser a des sujets qui nécessitent de la réflexion
et de la sagesse. Cette mutation apporte avec elle de la maturité a lindividu. Si ce développement
néglige les orientations des prescriptions divines, I'enfant ne pourra pas s'accomplir pleinement. Les
déficiences devront alors étre palliées. En fait, de méme que l'instinct de 'lhomme renferme une
disposition naturelle a se sublimer, il développe également la disposition a lavilissement. Chacune de
ces deux dispositions coexistant chez l'individu, elles ne lui sont nullement imposées par
I'environnement. Les orientations de l'lslam sont, & cet €gard, pour lindividu, la voie salutaire vers un
développement harmonieux et équilibré de sa personnalité et le meilleur moyen de mobiliser ses
énergies potentielles. Le développement effectif de la personnalité, en Islam, c'est la soumission a une
direction morale salutaire, vraie et liant 'homme a son Créateur. Celui qui s'abreuve des sources de la
religion musulmane chassera de son ame les souillures de la vanité et refusera de s'assuijettir a un autre
homme, a une tentation, un penchant ou toute autre force en ce monde. Dans ce cadre, la personnalité
doit se développer sereinement; les sens de lindividu et sa perception doivent en accompagner la
croissance, suivant la voie que Dieu a tracée pour lui. Chaque étre doit, des lors, trouver la philosophie
de son existence pour atteindre, par cette connaissance, |'objectif qui est le sien dans la vie. Cette
connaissance doit, automatiquement, s'accompagner de résultats, c'est-a-dire que la connaissance doit
se transformer en une force active et motrice afin que I'étre humain puisse concrétiser l'objectif
existentiel qui est le sien, en accord avec sa destinée. L'homme atteindra ainsi une vie supérieure
transcendante que Dieu a voulue pour toutes Ses créatures humaines. L'Islam est venu forger une
nation & part qui brandirait I'étendard de la religion et de l'ordre divin. Une nation qui guiderait lhumanité
vers son salut et la sauverait des mauvaises orientations d'écoles obscurantistes et rétrogrades par une
vision universelle juste garantissant le développement de toute la communauté humaine. Cette vision
universelle sera en harmonie avec toutes les facettes de la personnalité, c'est-a—dire la science, la
connaissance, la pensée et la perception, ainsi que tous les éléments de l'entendement et de I'existence
humaine et qui permettra aux sociétés dinstaurer des modéles parfaits dans les domaines de la pensée,
de la sérénité de I'ame, des activités ou de l'organisation du travail. L'lslam rappelle & 'lhomme que la
satisfaction des désirs et des tentations l'entrainera dans le monde des ténébres et le fera dévier de la
juste voie que lui a assignée le Créateur. En un mot, I'lslam forme un homme & deux dimensions: une
dimension physique a lintention de la vie matérielle et une dimension morale qui le fera entrer dans
léternité. L'lslam rappelle a 'homme que dans son corps physique a été insufflée une lumiére divine, un

feu sacré qui brale et le lie a son Créateur.



L'effet de la foi et de la raison sur la formation de 'homme

L'lslam voit dans la force de la raison un fondement dans la formation de 'homme et insiste pour qu'elle
soit suivie dans la vie pratique et dans la pensée libre pour s'orienter dans les dédales de l'existence,
pour étre plus perspicace et apporter sa pleine contribution & I'ensemble de 'humanité. En méme temps,
Ilslam ne privilégie pas totalement la raison de maniére exclusive, en s'y référant abusivement, la
trouvant méme inapte a apaiser le feu des passions. Le role de la raison dans la transformation de la vie
ne doit pas étre un réle purement passif, mais doit contribuer a transporter lhomme de niveau de la vie
animale a un stade supérieur qui le mette a l'abri de la tyrannie des instincts et de l'assouvissement des
désirs. La différence entre lhomme et les autres créatures ne réside pas seulement dans le fait qu'il soit
doué de raison et de sens. Lhomme domine le reste des animaux par sa foi et sa perception de cette
foi. C'est pour cela qu'il est responsable, dans le systéme de la création, et quiil doit se fier a sa foi et a
son entendement personnel vis-a-vis des aléas de I'existence et dans tous ses comportements et
activités, individuels ou sociaux, ayant trait & ses préoccupations dhomme. L'homme, dans sa quéte du
bonheur, a besoin d'un élément moral qui lui permette de mieux appréhender le monde. Cet élément
clest le discernement que Dieu nous accorde et qui nous évite linconscience et les déviations de I'ame.
La foi en Dieu a une valeur intrinséque dans la vie des gens. Elle est la source de la liberté individuelle
et de la promotion humaine. Elle joue un réle particulier dans le développement de la personnalité
humaine. Les effets de la foi en Dieu apparaissent dans tous les domaines de la vie. La foi restreint la
pression des instincts animaliers de maniére radicale et sauve 'homme des atteintes malsaines. Les
résultats de la foi en Dieu sont la patience, la résistance aux tentations matérielles et donc la sérénité de
Iame. Par contre, la désobéissance & Dieu. Le manque de sens moral et l'inclination aux désirs de I'ame
briment la vie sentimentale et accentuent la faiblesse de la personnalité morale. Le manque de foi
rabaisse I'humain du rang d'étre vertueux a celui d'étre barbare. En ce qui concerne les systémes
pédagogiques mis en place par 'homme, ceux—ci n'ont pas la capacité nécessaire pour limiter les
déviations de l'esprit et de combler les déficiences morales de I'humanité, car le systéme éducatif et
scientifique moderne repose sur les éléments que sont la raison et la science, en excluant la foi en Dieu.
Max Planck, le célébre physicien allemand, écrit: « L'homme, au quotidien, a besoin de fondements
nécessaires qui sont plus nécessaires pour lui que sa soif de connaissances scientifiques. Ces
fondements doivent étre mis & la disposition de 'lhomme, hors du systéme de la raison. La raison doit
faire place aux lois de la morale. De méme que la connaissance scientifique doit céder le pas, parfois,
devant la croyance religieuse. » Ainsi, si la direction morale n'arrive point a éveiller les consciences aux
lumieres de la religion, les fondements et principes terrestres humains ne pourront pas faire naitre dans
I'ame humaine le sentiment vertueux lui permettant d'assumer les responsabilités civilisationnelles qui
sont les siennes. Nous observons que I'lslam n'a pas ordonné a ses disciples de fuir les plaisirs licites
qui ont été accordés par Dieu a ses créatures. Bien au contraire. Certes, le Coran nous avertit que
plonger dans une vie de plaisirs illimités et de confusion des réalités de la vie, en ne retenant que la
seule dimension matérielle, ne convient point a une humanité vertueuse: « On a enjolivé aux gens

I'amour des choses qu'on désire: femmes, enfants, trésors thésaurisés d'or et d'argent, chevaux



marqués, animaux et champs; tout cela est objet de jouissance temporaire pour la vie présente. Alors
que prés de Dieu il y a belle retraite. » D'un autre cété, I'lslam ne rejette pas l'aspect matériel de la vie
de 'homme, mais refuse plutét le repli sur soi et le rejet des plaisirs licites: « Dis Oui a interdit la parure
de Dieu qu'll a produite pour Ses esclaves, ainsi que les excellentes nourritures? Dis: Elles seront, dés
la vie présente, a ceux qui croient, exclusivement leurs au jour de la résurrection. Ainsi détaillons-Nous
les signes pour les gens qui savent. » Le renoncement aux plaisirs matériels signifie 'humiliation de la
raison et |'élévation de la matiére au rang d'objectifs de la vie. Les biens de la vie terrestre tentent, le
plus souvent, les gens de peu de volonté et de foi qui n'ont pas cette force de controle dont dispose le
vrai croyant et qui lui sert de guide. En conséquence, I'lslam concoit 'homme comme possédant une
personnalité saine, dotée d'un pouvoir de réflexion et persévérant dans la vertu, ce qui lui permet
d'assumer son réle principal, & savoir se construire lui-méme et batir une société de maniére juste en se
libérant des chaines qui l'enserrent, en fuyant les tentations sans pour autant renoncer aux plaisirs
licites. L'homme dont I'lslam parle comme d'un modéle d'éducation parfait est cet individu réfléchi, positif,
efficace et bien élevé. C'est un homme dont on observe la droiture, la complémentarité, la réflexion et le
comportement, dans tous les domaines de la vie. Son ame, libre et bien éduquée, lui donne un équilibre
qui lui autorise certains plaisirs sans verser dans I'excés matérialiste et de participer a la civilisation et au
progrés de I'humanité. La premiére des étapes sur cette voie menant a la perfection est la purification de
l'ame, signalée par le Coran comme préambule a I'éducation de I'étre humain et I'acquisition des
connaissances scientifiques: « C'est Lui qui a envoyé chez les gentils un messager des leurs qui leur
récite Ses versets et les purifie et leur enseigne le Livre et la Sagesse, quand méme qu'ils fussent
auparavant dans un égarement manifeste. » Ce principe fondamental qu'est la « purification de 'ame »
est lindication permettant de connaitre la vraie nature de 'homme. Il n'y a pas, dans [Islam, de
références scientifiques matérielles qui pourraient donner la valeur de 'homme, car ces références
concernent un ou deux aspects et ne permettent pas de prendre en compte les autres facettes de la
personne. Certes, les sciences ressortirent de I'humain; elles sont le résultat du travail de 'homme et
constituent ses acquis. La vie se fonde également sur ces sciences. Cependant, cette richesse
matérielle doit étre complétée par une richesse morale qui reléve 'homme du monde physique au
monde spirituel, lui permettant ainsi de pallier les lacunes de la science. Car cela est plus facile a
combler que les déficiences de 'ame. L'Emir des croyants disait, & ce propos, ce qui suit; « Si nous ne
souhaitions pas le paradis et ne craignions pas ni l'enfer, ni récompense ni chatiment, nous serions tout
de méme obligés d'avoir de bonnes maeurs, car elles sont la voie de la réussite. » |l disait également:

« Résiste a la tentation avant qu'eIIe ne te domine, car si elle grandit elle te dominera et torientera sans
que tu puisses la combattre. » « L'esclave de la tentation est plus vil que tout autre esclave. » « Celui
qui vainc sa tentation préserve sa dignité. » Pour Wayne Durant: « Notre raison et nos besoins sont
comme le vent qui pousse les navires, mais nous ne devons pas laisser les voiles a I'abandon, car si
nous leur cédons elles nous domineront et nous serions tels des esclaves ou des prisonniers. Chacun
d'entre nous a pu voir, durant sa vie, des gens prisonniers de l'envie, du plaisir ou de la colére. Faute d'y
mettre un frein, cela entraine la dégradation des meeurs de 'homme. Je rappelle I'histoire bien connue

des enfants de Kesroés, roi perse zoroastrien. Leur nourrice les laissait libres de faire tout ce qu'ils



voulaient. Le résultat a été qu'ils sont devenus des incapables et des pervertis. Donc, la primauté de la
connaissance sur les penchants et les tentations est l'essence méme de la raison et la base du self-
control qui sont le fondement nécessaire a la formation des caractéres. » La volonté est au centre des
activités et des responsabilités dans le systeéme éducatif de IIslam. L'homme étant doué d'une liberté de
réflexion et d'exécution doit s'en servir de la meilleure maniére possible afin de se consacrer a ce qui est
son véritable objectif: son accomplissement. Méme si 'homme n'est pas totalement libéré des instincts
qui le régissent, il demeure qu'il a toute liberté de choisir la fagon d'y répondre et d'y réagir. Sa volonté
lui permet de contréler ses actions et ses sentiments afin d'ouvrir la voie dune activité mentale et
spirituelle plus riche, c'est-a-dire de se forger une personnalité plus forte et plus profonde chaque jour.
Jacquaud disait: « Pour empécher limplosion de la personnalité et sa multiplicité qui réduit le self-
contrdle-nous devons procéder a une utilisation et une division du temps trés strictes. Car l'organisation
de la vie selon des programmes bien établis atténue les effets des impulsions et fait que linconscient
accepte l'idée qui a pris corps. Pour cela, il suffit de laisser libre cours & l'imagination pour régler nos
activités, au moment le plus approprié ou avant le sommeil. Car cela cultive chez la personne une
bonne habitude: la discipline et l'ordre. Ceux qui ne possédent pas cette habitude et qui ne s'y préparent
pas a temps verront des changements surprenants survenir a eux et auxquels ils ne pourront pas faire
face. Les progrés quiils feront dans tous les domaines aideront & leur accomplissement grace a cette
organisation du temps. Ceci n'est pas étonnant, bien que nous devrions savoir entrainer notre esprit a
étudier les questions qui les préoccupent et a opérer les changements nécessaires, bientét il sera en
mesure d'atteindre ses objectifs. La régularité préparera le terrain a une activité quotidienne accrue et
cette augmentation s'accompagnera d'une augmentation des moyens d'action, d'un élargissement du
champ des possibilités, d'un gain de données nouvelles et d'un accroissement des opportunités
bénéfiques. » Il est certain que le combat de I'ame encline aux tentations est chose difficile. L'lslam, &
cet égard, assure que la victoire contre les tentations dénote la force de caractére de 'homme. La
grande fierté de l'étre humain est de débuter son éducation spirituelle par un contréle total sur les désirs
et les tentations pour parvenir a se forger une réelle personnalité. Llmam Sadeq disait: « Force ton ame
a éviter ce qui lui nuira avant qu'elle ne te quitte et ceuvre a la satisfaire comme tu le fais pour gagner ta
vie, car ton esprit est tributaire de ton travail. » Pour le Docteur Carrel: « Le développement qui néglige
l'esprit demeurera un développement incomplet. L'homme ne parviendra pas a la plénitude sans
lintervention de sa volonté. Chacun de nous sait que le développement des organes et des muscles du
corps ne peut se faire que par un entrainement physique et l'individu ne peut prétendre devenir un
champion sportif sans un entrainement régulier et soutenu. De méme, pour développer notre intellect,
nous devons consentir les efforts nécessaires. Si I'éléve ne désire pas apprendre, le meilleur et le plus
compétent des professeurs ne pourra rien lui inculquer. La lecture des ceuvres morales ne rendra pas le
lecteur plus pieux. Ainsi, il est impossible de convaincre une &me dénuée de volonté. » Pour Bergson:

« Acquérir une personnalité, avoir telle ou telle vertu ne peut s'accomplir que par un acte volontaire de la
part de lindividu. Pour cela, lintéressé doit puiser dans son ame et dans son corps tout ce qu'ils
renferment comme volonté, énergie et force; qu'il organise son existence et sa vie intérieure du mieux

qui'il peut; qu'il se forge une @me ferme et volontaire. Les plus grands hommes sont, généralement, issus



de petites familles pauvres, sinon misérables. Cette réalité historique apparait dans l'histoire de
'humanité chaque jour. Chaque homme, ignorant ou savant, pauvre ou riche, jeune ou vieux, peut, s'il le
veut, mobiliser toutes les énergies enfouies au fonds de son étre pour réaliser ses objectifs. » Le Calife
Ali disait, & ce sujet: « La pire misére est celle de 'ame. » Il est vrai que 'homme paétit plus du manque
de spiritualité que d'un quelconque besoin matériel non satisfait. Lorsque I'esprit est malade du fait d'un
manque de clarté et dincompréhension, le mal gagnera la pensée et les sens et lindividu, dés lors,
faillira dans ses activités. A partir du moment ou 'lhomme perd son discernement et le sens du réel, il ne
saura plus tirer profit des éléments matériels et des énergies quiil porte en lui. Celui qui croit en Dieu et
se soumet totalement & son Créateur posséde la pureté du cceur et de I'ame qui l'empéchera de
succomber aux vices et au mal, car tout ce qu'il entreprendra sera lié & sa foi, & sa conscience et & son
comportement. L'lslam, pour limiter la domination des tentations, lui propose un cadre organisationnel.
Cette organisation vise a comptabiliser ame selon des régles et des principes fondés sur le
discernement et la raison. Ainsi, se forme une adéquation entre les penchants de l'individu, en tant que
personnalité indépendante et en qualité de membre de la société, qui le limite dans l'action & ce qui est
convenu, c'est-a-dire préserve la société de lindividu et l'individu de la société. Tandis que 'lhomme
pése le pour et le contre, il aura a choisir entre ses intéréts personnels et ceux de toute la société. Tant
que son discernement et sa pensée sont paralysés, lhomme demeurera dans lignorance de la réalité et
ne pourra déceler ses manques et les failles de sa personnalité. S'il lui était donné d'en prendre
connaissance, ils seraient désagréablement surpris et se prendraient a se hair. Ainsi, Schoppenheimer
dit: « Tout comme 'homme ne ressent pas le poids de son corps, de méme il ne voit point les mauvaises
habitudes et les actions détestables qu'il commet. Au contraire, il a toujours tendance a rejeter sur les
autres ses défauts et ses faiblesses. Nos semblables sont comme le miroir qui reflete nos défauts et
faiblesses que nous ne pouvons voir nous-mémes. |l nous semble alors voir dans ce miroir limage
d'autrui. » La personnalité croit selon un systéme de valeur dans la vie suivant lequel se développeront
les qualités et les caractéres. Si lhomme n'arrive pas a user de sa liberté raisonnablement et n'arrive
pas a libérer de quelque maniere ses instincts, il sera des lors soumis a ses tentations. Il est évident que
cela signifie un avilissement de I'ame et une humiliation de la nature humaine qui l'empécheront de
s'accomplir pleinement et limiteront les horizons de la pensée et de l'esprit. La seule voie pour réaliser
l'équilibre nécessaire entre les déviations de I'ame et son accomplissement est de consolider le lien qui
unit 'homme a Dieu, car plus l'on s'éloigne de Lui plus 'on y perd son discernement. L'lslam séme dans
le caeur des gens la graine de la vertu et de I'honnéteté et n'accepte pas de séparation entre l'action et la
foi. Cette religion tente perpétuellement de faire que 'homme, a tout instant et pour toute occasion,
sache que Dieu l'observe et le juge, car Il est son Créateur et le Confesseur de ses secrets cachés. Les
vertus humaines lorsqu'elles manquent d'un socle qui les soutient ne peuvent s'ancrer solidement dans
l'ame. La foi joue, a cet égard, le rdle du socle naturel et du soutien dans la vie. Nous devons, a ce
stade de la réflexion, secouer la |léthargie de notre esprit, recouvrer le discernement et voir la réalité en
face. Cette prise de conscience suscitera dans notre esprit une impression étrange; limpression de vivre
une nouvelle vie ou de renouveler notre existence. L'absence de discernement influe énormément et

durablement dans toutes les étapes de la vie. Elle rabaisse lhomme du stade de la vertu & celui de



lavilissement. Ali a rapporté un certain nombre d'observations & ce sujet. |l disait: « Evertue-toi a
penser, cela te conduira vers le bien. » « Pense au bien, pousse a le faire. » « Songer a entreprendre
une chose, c'est déja la réaliser. » Au sujet de la pensée, le Docteur Marden écrit: « La pensée est
partout présente dans le monde. Mais cette vérité est restée longtemps cachée et indiscernable durant
tout le long de l'histoire de 'humanité. Et lorsqu’on s'en est apercu, qu'on a entrepris de la considérer et
de l'évaluer, on a cru que c'était une chose rare qui ne concernait qu'une élite. Durant ces derniéres
années, 'homme a décidé de soumettre la pensée a l'étude et en faire lobjet de ses enquétes. Les
études nous montrent que nous avons la possibilité d'agir sur nos penchants, bons ou mauvais, en
modulant nos pensées; que nous pouvons influencer les facteurs de notre monde extérieur et modifier
leur impact sur notre moi de maniére positive et acquérir ainsi le bonheur et la réussite, car I'éducation
de la pensée n'a pas de limites et ses résultats sont innombrables. La pensée est comparable au burin
qui sculpte la pierre de la vie. C'est pourquoi nous devons résolument orienter cet outil qu'est la pensée
vers les buts les plus nobles et en user en vue datteindre les objectifs les plus louables et les plus
nobles. Il suffit de faire appel, pour cela, a toute notre volonté. Nul ne peut nier le pouvoir de la pensée.
Elle accroit les capacités de lindividu et peut influer radicalement sur sa vie. Il faut se convaincre que si
l'on dirige convenablement ses pensées, I'on ne peut que se ménager un avenir des plus radieux et la
maniére est toute naturelle et toute simple. Le rble que joue la pensée dans les aspects matériels et
spirituels apparaitra graduellement aux humains et ceux qui divergent aujourd'hui se rencontreront sur

ce point & lavenir. »

Les dégats des mauvaises pensées

Tout comme les idées positives engagent lhomme & entreprendre des actions fructueuses, les pensées
malveillantes avilissent celui-ci. C’est parce que 'homme est un étre qui pense et qui s'exerce a penser
que le fait de penser mal ou de maniére malveillante obscurcit ame humaine et 'empéche de faire le
bien. De méme que chaque chose dans la raison de la nature se développe, la mauvaise pensée
grandira dans l'esprit de lindividu pour se traduire ensuite par de funestes actions. Un sage fut
questionné un jour: comment trouver le bonheur? Il répondit: « Nous le trouverons dans la beauté de la
pensée humaine ». Ainsi, lhomme doit endiguer, en amont, les flots de la malveillance qui risquent de
polluer le lac de vertu ou baigne son cceur. Ali disait: « Force-toi a la réflexion et a demander pénitence,
car cela effacera de ton coeur la haine et y glorifiera I'amour. » Il ajoutait: « Force-toi aux bonnes
intentions pour que tes efforts soient couronnés de succés. » Changer les traits de caractére dune
personne est chose malaisée et ardue, cependant cela est possible si l'individu fournit I'effort nécessaire
et se dote d'une volonté inébranlable et évite la mauvaise pensée comme la mauvaise action. Cela est
d'autant plus possible que 'homme est porté naturellement vers le bien, compte tenu de ses
prédispositions innées. Pour Calman Jacquaud: « L'éducation de l'esprit ressemblerait en un sens a une
armée disciplinée faisant face aux habitudes, qui au lieu d'attaquer de front celles—ci susciterait des
idées et des sentiments dans linconscient de lindividu pour contrarier et annihiler ces habitudes. Ainsi,

de maniére graduelle, le cerveau va pouvoir faire la distinction entre bonnes et mauvaises actions. Mais,



avant d'y parvenir, la premiére chose que l'on doit observer est de se rappeler la réalité suivante: on
peut changer une habitude et soi-méme on peut soulager définitivement l'esprit du mal qui le ronge et
atteindre ainsi l'objectif souhaité. Il faut se rappeler cette vérité de fagon continuelle et l'enraciner dans la
conscience pour qu'elle devienne conviction. Cette conviction en vertu de la loi sur l'effet de I'éducation
sous-tendue par le rappel incessant aura les caractéristiques d'une réalité absolue et linconscient se
chargera de consacrer cette réalité en effagcant la conviction originelle que les habitudes sont
incontournables ou irrésistibles. Si l'on évalue le plaisir passager consécutif & la mauvaise habitude, I'on
s'apercevra de sa futilité, l'on saura également que le mieux est de consacrer ses efforts a corriger les

erreurs dues aux mauvais penchants et habitudes. »

La relation des objectifs avec le développement

Ce qui peut faire de 'lhomme un étre supérieur et, par conséquent, contribuer au développement de la
personnalité c'est quiil se fixe des objectifs nobles dans l'existence. Plus ces objectifs sont nobles, plus la
personnalité de 'homme s'épanouit. Il est indéniable que I'lslam a de grands objectifs et une vision large
et unificatrice. Les musulmans qui ont été éduqués sous la houlette du Prophéte de I'lslam et de ses
prédications ont établi des relations existentielles fermes et solides et se sont caractérisés par une
personnalité élevée et originale. Les buts louables quiils se sont fixés leur ont permis de faire des
progres continuels. Pour le célébre psychologue américain Alworth: « Les objectifs et buts sont
considérés comme des caractéristiques spéciales et complexes de la personnalité, de méme que les
intentions et les projets que 'hnomme porte en lui annoncent l'avenir qu'il veut se préparer. Les intentions
et les objectifs individuels optent pour des motivations bénéfiques et proposent un choix particulier. Les
moyens licites et interdits ont un grand impact sur le développement et l'accomplissement de chaque
individu. De fait, comme le développement se poursuit & tout moment et a tout age chez 'homme, il faut
s'attendre a trouver un sentiment religieux développé aux stades avancés de la personnalité. Tant que le
cerveau de 'homme croit et se développe, il tentera autant que possible d'étendre le champ de sa
réflexion en usant de la démonstration analogique, de l'analyse et de l'étude comparative des
hypothéses comme moyens. Tant que 'lhomme poursuit sa quéte et s'y consacre, il découvre le besoin
de la foi pour en user en tant que moyen de protection palliant I'échec de la raison. Il se convainc que la
foi l'aidera a surmonter les difficultés innombrables de I'existence. La plupart des croyants sentent que la
foi qui les anime prend sa source dans cette force surnaturelle qui est derriére toute chose et chaque
phénoméne naturel renforce leur conviction religieuse. C'est cette conviction qui leur donne un but dans
la vie et leur apporte paix et repos de I'ame. La vision universaliste particuliére des religions n'est rien
d'autre qu'un ensemble de croyances, de pensées et de conceptions qui dominent et orientent le
comportement humain. La religion forme et prépare lhomme a se prémunir contre l'anxiété, les troubles,
le doute, I'échec et le désespoir en méme temps qu'elle le fortifie dans ses résolutions et engagements
vis-a-vis de l'avenir et qui lui permet de trouver sa place dans l'univers, au sens intégral du mot et du

concept. »



La relation entre les activités spirituelles et physiologiques

Des études scientifiques ont démontré que les troubles psychologiques influencent le corps et le
perturbent. D'un autre coté, l'esprit est affecté par les réactions chimiques qui ont leur siége dans le
corps. Dés lors, nous pouvons comprendre cette réaction qui lie esprit et corps. Bien que les
scientifiques rapportent cette théorie aux temps contemporains a ces derniéres années mémes, nous
pouvons affirmer que les textes islamiques ont traité cette question il y a plus de siécles. Ainsi, 'Emir
des Croyants (Imam Ali) disait & propos de l'effet des maladies de l'esprit sur le corps: « L'anxiété épuise
le corps »; il ajoutait également: « Celui qui obéit a sa colére précipite sa perte ». Le Prophéte insistait
sur la relation qui existe entre les réactions chimiques du corps et les dispositions d'esprit de lindividu et
ses moeurs et disait: « N'étouffez pas les coeurs par un excés de nourriture et de boissons, car le coeur
périt telles les plantes d'un excés d'eau ». Il disait aussi: « Celui qui s'habitue a trop manger et boire
endurcit son coeur et: « L'obésité détruit la sagesse ». Le professeur Carrel disait: « Les activités
spirituelles sont liées aux activités physiologiques du corps et nous pouvons observer certaines
transformations organiques lorsque nous suivons les différents cas psychologiques ou bien lorsque nous
voyons certains cas psychologiques étre affectés par certaines activités organiques. En un mot, nous
disons que cet ensemble formé du corps et de l'esprit est influencé par les facteurs organiques et
psychologiques qui le transforment. L'exemple du corps et de l'esprit peut comparer a la statue taillée
dans le marbre: on ne peut changer la forme de celle-ci sans casser la pierre ou la retailler. Nous
savons que les affections gastriques, intestinales et hépatiques ont une grande influence sur l'esprit, car
les organes du corps sécretent certaines substances dans le sang qui auront une influence certaine sur
les comportements spirituels et moraux de 'lhomme. Le rapport régissant les activités conscientes et les
activités physiologiques ne concorde pas avec l'ancienne théorie qui placait 'ame dans le cerveau. Le
corps, en réalité, est un tout formé par les forces spirituelles et physiques, tandis que la pensée serait le
résultat des sécrétions produites par les glandes internes et le cortex. Ainsi, il est nécessaire que le
corps participe a I'harmonie de l'esprit. En un mot, nous disons: 'homme réfléchit et décide, aime et hait,
souffre et jouit, invite et prie, tout cela grace a son cerveau et a tous ses organes. » Pour le célébre
psychologue C. Murphy: « Durant la derniere décennie de ce siécle, il est apparu clairement combien les
sentiments et les théories, ou bien 'amour et la haine étaient, chez les hommes, le symbole des
combinaisons chimiques du corps. La psychopathologie a clairement démontré cette relation
dinterdépendance entre la santé corporelle et spirituelle, c'est-a-dire ce lien fonctionnel entre les
réactions chimiques du corps et les choses de l'esprit et la relation entre réactions spirituelles et les
réactions corporelles d'un autre coté. Nous ne pouvons plus, aujourd'hui, dire du systéme vital chimique
dans le corps qu'il est I'élément fondamental dans l'organisation de la vie spirituelle. Nous devons donc
aussi dire que les réactions spirituelles organisent le systeme chimique du corps. Le mieux serait de dire
comme lindiquent les chercheurs que nous faisons toujours face a un systéme unique composé du
corps et de l'esprit dans lequel le coté spirituel peut dominer, mais que, parfois, l'aspect physiologique et
chimique soit en premiére place. » Le terme « connais-toi toi-méme » que citaient les anciens n'a plus,

aujourd'hui, le sens de la prépondérance de l'esprit sur la matiére sans ame, comme cela était le cas



auparavant; comme il n'a plus le sens que lui accordaient les matérialistes du 19e siécle et qui disaient:
de méme que le foie sécréte une matiére jaunatre du « pancréas », le cerveau lui secréte les pensées.
Aujourd'hui, nous requerrons que soit admis comme principe élémentaire que dans la recherche de la

connaissance de I'homme, l'aspect chimique et l'aspect spirituel soient convergents.

Chapitre 4: Le Cycle de la Vie et les Sacrifices

L'homme et le poids des responsabilités

L'homme est, avant tout, un étre social qui a besoin de vivre avec ses semblables. C'est la un penchant

naturel trés marqué de I'étre humain qui influencera toute son existence.

La société humaine est batie sur un ensemble de classes et d'individus, chaque individu est tenu par
certaines responsabilités et obligations afin de réaliser sa part de travail. Si chaque individu accomplit
pleinement son réle que lui a assigné la société et prend conscience de ses responsabilités propres, il

est certain que la communauté ne sen portera que mieux.

A linverse de la vie animale qui ne connait ni limites ni restrictions, la vie de 'homme est soumise a
plusieurs restrictions et lois touchant a tous les domaines et aspects de son existence. Ce sont ces
régles, ces restrictions et ces lois qui marquent la différence entre la vie dun étre humain et celle d'un

animal.

Les obligations commencent a simposer dés le plus jeune age et ne cessent qu'avec la disparition de
lindividu, ce qui ne permet pas de tracer une frontiére entre l'existence humaine et les obligations y

afférentes, car chaque étre humain est astreint a celles-ci.

L'homme, de maniére innée, s'oblige lui-méme. Spontanément, il accepte des contraintes, nonobstant
les commandements de la religion ou ses prescriptions. Les obligations naissent de la relation

' . 1 .. s . . . . . . .
quentretient lindividu avec ses caractéristiques physiques, ses sentiments et ses instincts, bien que ses
motivations dans la vie puissent étre différentes. Nous pouvons dire, cependant, que les bases de la
logique sont les axes autour desquels s'articulent les devoirs et obligations de chaque individu, de méme
que l'obéissance que nous devons aux régles religieuses repose également sur le suivi des régles et
des lois de la logique. Ainsi, les regles religieuses touchant aux choses de la vie et aux problemes

sociaux ne visent rien de moins qu'a embellir et renforcer la perception spirituelle de 'homme.

Nous ne nous égarons, en fait, que lorsque nous négligeons ou ignorons les devoirs qui sont les nétres.
Beaucoup de gens tentent avec leurs moyens propres de s'économiser dans la vie en fuyant leurs

responsabilités et en évitant toute activité susceptible de nuire a leur repos. lIs refusent ainsi de



consacrer une partie de leur temps a entreprendre des activités dont les bénéfices iraient & d'autres qu'a
eux-mémes. Ces personnes ont une vue courte, tournée vers des objectifs personnels et shabitueront
progressivement a ériger cette vision des choses en mode de vie. Elles ne pourront, dés lors, prendre
en charge ou réaliser aucune ceuvre dimportance ou bien acquérir une personnalité douée de valeur et

recélant des énergies positives.

Faisant face a cette catégorie, il existe des personnes que ne badinent pas avec leurs responsabilités,
pour quelque raison que ce soit, et ne s'abandonnent pas & lanxiété et au trouble quand elles sont
mises a I'épreuve du temps. Ces gens restent disposés, continuellement, & endosser des responsabilités
constructives et a peiner pour leur réalisation. lls sont convaincus que le meilleur usage de leur corps

est d'agir de maniére bénéfique, méme si cela nécessite de fournir dintenses efforts.

Ainsi, plus 'homme est mur et sage, plus son esprit est ouvert, plus grande sera sa volonté de prendre

en charge ses responsabilités.

CEuvrer a réaliser de nobles objectifs

La vie de 'homme est faite d'un espoir immense, celui de réaliser des projets ambitieux et qui sont
bénéfiques. C'est pourquoi 'lhomme doit ceuvrer durement pour atteindre un niveau digne de son
humanité, par l'éducation de l'esprit, la responsabilisation et le dévouement & autrui, & la société et a la

communauté a laquelle il appartient.
Le grand poéte persan Hafez a dit:

« Ne dis pas: je n'essaierai pas de passer par le chemin obstrué. Sois comme la brise du printemps qui

fait tout renaitre apres la mort ».
Le Dr Schweitzer lui disait:

« Nous entendons souvent des gens dire: je voudrais faire le bien dans ma vie, mais mes
responsabilités et mes activités m'empéchent de réaliser cet objectif. Je me suis noyé jusqu'au cou dans
les questions existentielles et je n'ai pas eu l'occasion de donner un sens & ma vie. Cela fait partie des
graves erreurs courantes, car il existe nombre d'occasions pour chacun d'entre nous et de recevoir la
bénédiction de Dieu et la paix de 'ame. Pour cela, 'homme ne doit pas oublier ou ignorer ses
responsabilités quotidiennes; il doit se garder d'entreprendre des taches ostentatoires destinées a attirer

l'attention.

J'ai nommeé ce travail spirituel: “notre deuxiéme commandement”. Vous devez donc profiter des
nombreuses occasions qui vous sont offertes et agir en vertu de ce commandement, car vous avez
lopportunité pour le faire et pour réussir pleinement; toutes les énergies que vous recélez vous le
permettent. Ce dont le monde a besoin, aujourd'hui, et qui lui fait défaut c'est des hommes qui pensent
aux besoins de leurs semblables et qui, dés lors quiils agissent pour le bien et lintérét d'autrui,



bénéficieront de la miséricorde de Dieu.

Cependant, les pressions qu'exerce la société moderne nous feront perdre notre personnalité au fur et &
mesure qu'elles s'intensifieront et feront disparaitre en nous l'espoir et la créativité. De ce fait, la société

ne pourra accéder a la vraie civilisation tant que durera cette situation.

La grande erreur que commet chaque individu c'est de vivre sans discernement, sans faire attention aux
occasions qui s'offrent & lui. Certes, si nous ouvrons nos yeux pour observer notre environnement, nous
remarquerions une multitude de personnes qui ont besoin de notre aide, non pas pour des taches

immenses, mais plutot pour des choses trés simples.

Nous devons consacrer notre existence et nos forces a préter main-forte a ceux qui sont dans le besoin,
sans lésiner sur le dévouement et les sacrifices a faire. Ainsi, cette toute petite piece donnée en auméne
par la veuve et qui constitue toutes ses économies vaut plus que les dons les plus généreux faits par
des gens riches et opulents. Nous entendons souvent dire: si jétais riche, jaiderai autrui. Mais nous
pouvons affirmer que nous pouvons tous étre riches par I'amour et l'affection que nous portons aux
gens. Si nous pouvions découvrir les besoins réels des nécessiteux et tenter de les combler, nous
aurions alors consacré ce qui nous est le plus cher, c'est-a-dire I'amour et l'affection envers eux, ce qui

est supérieur a toutes les richesses matérielles de la terre!

Il est possible que vous soyez étonné par mon choix de vivre dans les foréts “tropicales” de I'Afrique.
Cependant, vous devez savoir que vous pouvez-la ou vous résidez-vivre la plus étrange et la plus
extraordinaire des vies si vous vous consacriez a rechercher et & accomplir des milliers d'ceuvres de
bien et d'amour pour les autres. Ce travail spirituel nécessite du courage, de I'abnégation, du
renoncement & soi et de la volonté de donner de l'amour aux autres, ce qui représente la plus grande

des épreuves pour I'étre humain.

Vous devez savoir aussi que dans ce “deuxiéme commandement”, le plus dur, vous pouvez trouver le

vrai bonheur ».

La maniéere de tirer un réel profit de la volonté

L'homme est libre d'obéir aux commandements de sa conscience ou de les ignorer et chacun dentre
nous est maitre de son esprit et de sa volonté, ce qui lui permet d'opter pour la vertu et 'honnéteté ou
pour les tentations et les instincts débridés, c'est-a-dire la malveillance et I'agression. Toutes ces
qualités et ces vertus sont donc sous le contréle de 'lhomme et dépendent de sa volonté et de son
choix. Il peut s'y astreindre par l'activité soutenue ou bien, au contraire, choisir le vice et l'avilissement,

plongeant ainsi dans un environnement fait de tentations et d'instincts primaires.

La puissance de la volonté est un don du Ciel que nous ne devons ni gaspiller, ni mésestimer ni négliger

pour ne pas verser dans le mal et limmoralité et utiliser celle-ci dans toutes nos activités. Profiter de la



volonté, a la lumiére du discernement et conformément a la conscience, afin de lutter contre les
tentations de I'esprit et vaincre I'égocentrisme et limmoralité parait difficile au départ et nécessite un
esprit de sacrifice, mais grace a la persévérance, la détermination de 'homme se trouvera
graduellement renforcée et ses qualités morales s'affirmeront de maniére bénéfique. Ainsi, l'activité

volontaire apparaitra a l'individu comme une chose toute naturelle et facilement réalisable.

Si le sentiment de responsabilité est fortement ancré chez l'individu, les problémes et les obstacles ne
pourront plus constituer les raisons de 'échec. Et méme si ses efforts demeurent vains face aux
événements contraires, sa conscience n'en sera pas moins en repos et il pourra marcher téte haute, car

il aura certes subi I'échec et la déception, mais il aura également tout tenté pour réaliser ses objectifs.
Un grand personnage conseilla un jour son fils en lui disant:

« Mon fils: sois pauvre et sans argent et laisse les autres s'enrichir devant toi par la tricherie, le
mensonge et la trahison. Vis sans rechercher ni gloire ni position et laisse les autres occuper les hautes
positions par la flagornerie et linsistance. Souffre les maux et les peines et laisse les autres réaliser
leurs vaeux par la soumission et la servitude. Délaisse les hommes puissants que d'autres courtisent
constamment. |l serait préférable pour toi que tu revétes I'habit de la vertu et de la piété. Si tes cheveux
blanchissent et que rien n'a entaché ta renommée et ton bonheur, alors remercie Dieu et soumets-toi a

la mort avec contentement et joie. »

L'homme, en général, a besoin, pour son éducation, d'un environnement social qui le soutienne et de
modeles humains valables auxquels il puisse se référer pour arréter une méthode de comportement

dans son existence.

Le role de la foi dans la prise de conscience des responsabilités

Le sentiment de responsabilité et l'acceptation des obligations qui touchent a tous les aspects de la vie
sociale sont & la base méme du bonheur de 'homme comme de celui de la collectivité. C'est ainsi que

l'éducation musulmane s'articule autour de cet axe qu'est le sentiment de responsabilité.

Chaque musulman doit se référer a sa foi et a ses bonnes actions pour garantir son bonheur dans la vie.
L''mam Al-Sajjad (que le salut soit sur lui) qualifie les obligations humaines, en toute chose, de la

maniére suivante:

« Sache que Dieu taccorde Sa Miséricorde, que Dieu a sur toi des droits pour tout acte que tu
entreprends, pour tout immobilisme de ta part, pour toute position que tu occupes, pour tout outil que tu

utilises, certains plus grands que d'autres ».

L'lslam affirme que chacun est responsable de ses actes et que personne n'est tenu pour responsable
des actes d'autrui, car le Coran reporte: « Quiconque se guide ne se guide que pour lui-méme; et

quiconque s'égare ne s'égare que contre lui-méme. Et nul porteur ne porte le port d'autrui. »



Au fond de chaque étre humain, il existe une force qui le pousse a s'acquitter de ses devoirs et de ses
responsabilités. Et lorsque 'homme répond positivement & sa conscience, cette force intérieure le
soutiendra et le remplira de joie et de quiétude. Cette force c'est la conscience qui nait au plus profond
de la nature humaine et qui nous porte & éviter le mal et & ceuvrer pour le bien. On pourrait simaginer
que la conscience, a elle seule, pourrait garantir 'action du bien par 'hnomme et qu'elle est le pilier sur
lequel reposerait l'exécution des obligations, nous évitant ainsi la référence aux préceptes religieux. Le
fait est que la conscience morale, avec ce qu'elle a comme valeur pour la réalisation du bonheur
humain, ne peut, pour toutes les situations et dans tous les contextes, empécher 'homme de tomber

dans lerreur et la déviance.

Nous devons donc, avant toute chose, nous pencher sur le champ d'activité de la conscience, car ses
ordres différent selon les traditions locales et les conditions contextuelles, méme quand il s'agit dune

méme question.

L'activité de la conscience s'exerce essentiellement en ce qui concerne des sujets pour lesquels les us
et les coutumes et les traditions sociales ont tranché de maniére favorable, méme s'il s'agit, en fait, de
sujets répréhensibles en soi ou bien rejetés et blamés par d'autres sociétés. Ainsi, le démon a travesti

1 . ] . . e oy s . 1.
aux yeux de 'homme un certain nombre dactions qui sont, en réalité, plus malveillantes quil ne le
pense. Mais sous couvert dactivités bénéfiques, les hommes ont admis celles-ci comme telles. Le
Coran rapporte cette réalité dans ses versets: « Dis: pouvons-nous apprendre lesquels en fait d'oeuvrer
sont les plus grands perdants? Ceux dont l'effort, dans la vie présente, s'égare tandis qu'ils comptent

bien faire? »
Il ajoute: « Mais leurs cceurs s'étaient endurcis et le Diable enjolivait & leurs yeux ce qu'ils faisaient. »

Il faut également rappeler que la conscience, sans se référer a quelque chose de particulier, ne pourra
résister face a une multitude de tentations de I'ame et a une foule de penchants, dont 'amour de l'or et
du pouvoir, car elle manque, dans cette lutte, de conviction et de résistance. Parfois, elle rompt dés le
premier choc face aux tentations et aux penchants, car 'ame traitresse peut travestir les réalités et

tromper la conscience, éteignant ainsi la lumiére qui brille & l'intérieur de chaque étre humain.

Certes, c'est cela la « foi » qui guide la conscience et oriente |'étre. Elle constitue, par |a méme, la base
solide sur laquelle 'lhomme s'appuie; elle est le tribunal qui juge les traditions et coutumes de sa société
et peut lui commander de ne pas s'y soumettre. Ceux qui se sont éveillés a l'unicité et croient en Dieu de
maniére inébranlable ont répondu & l'appel de leur conscience et voient dans leur obéissance a cette
conscience une obéissance a la vérité divine. lls se sentent ainsi dégagés du poids des obligations et

dotés d'une force et dune activité qu'ils ne ressentaient point auparavant.

Lorsquiil n'y a pas de dissensions entre I'ame et les instincts, lobéissance au commandement de la
conscience est chose aisée. Le probléme se pose au moment ol lobéissance a la conscience oblige

'homme a réprimer une tentation de I'ame. La force des instincts, avec l'étendue de son influence, et



lorsqu'elle ne repose pas sur la croyance religieuse, domine généralement la conscience et ‘étre. Toute
prétention humaine qui n'a pas sa source dans la vie matérielle et n'est, dés lors, qu'une notion et une

utopie irréalisable.

Ainsi, les ambitions humaines, en Islam, qui se sont réalisées et ont ouvert une page glorieuse dans
I'histoire de 'Humanité ne l'ont été que grace a la conscience spirituelle et la nécessité de légiférer, pour
le bien de 'lhomme, ainsi que par la foi en Dieu. Autrement, 'homme n'aurait pas accepté, quels que
soient les ambitions ou le message, s'il n'avait été convaincu en son for intérieur de leur justesse et de

leur bon sens.
Le célébre psychologue américain William James nous dit:

« Le moraliste pur (agnostique) obéit aux lois, régles générales et globales qui régissent les créatures en
toute connaissance de cause et nignorant point leurs conséquences. Mais cette obéissance est pénible
et ennuyeuse alors que dans son cceur il n'existe aucune passion ou engagement. Il est toujours

accompagné de ce sentiment que ces jugements sont comme un couperet au-dessus de sa téte.

Au contraire, dans la religion, cette obéissance est soutenue par un sentiment d'engagement qui donne

a toute chose dans la vie un caractére de bonté, de dynamisme et de disponibilité.

Toutes nos références morales sont comme le bandage qui recouvre une blessure, mais elles ne
constituent pas un baume pour celle-ci. Ici, la religion s'empresse de nous apporter son aide pour ce qui
est de nos problemes cruciaux. Elle nous apporte un état spirituel que nous ne retrouverons nulle part

ailleurs. »

Les lecons de Lugman le Sage

A travers des versets du Coran, nous découvrons des paroles pleines de sagesse, de conseils et autres
orientations, comme celles rapportées de Lugman le Sage s'adressant a son fils pour lui tracer les
grandes lignes touchant aux obligations et aux fonctions imposées a chaque homme doté de bon sens

la vie, a travers des sermons et des lecons de grande valeur:

a) Les obligations de 'lhomme vis-a-vis de Dieu: « Et quand Lugman dit & son fils, tout en l'exhortant: O
mon petit, ne donne pas d'Associé & Dieu; oui, c'est un manquement énorme que de donner des

Associés ».

b) Les obligations des enfants vis-a-vis de leurs parents: « Et nous enjoignons a I'homme, au sujet de
ses parents, car sa mere le porte, fragilité sur fragilité et sevrage au bout de deux ans-ceci: Sois-Moi

reconnaissant, ainsi qu'a tes parents! Vers Moi est le Devenir ».

c) Les obligations de 'homme vis-a-vis de ses semblables: « O mon petit, établis l'office et commande
le convenable et empéche le blamable et endure avec constance ce qui tatteint. Oui c'est la de la



résolution dans les entreprises! »

« Et ne renfrogne pas ta joue pour les gens et ne foule pas la terre avec arrogance: Dieu n'aime pas du

tout, vraiment, le présomptueux plein de gloriole »

« Sois modeste dans ta démarche et baisse ta voix; oui, la plus détestable des voix c'est bien la voix des

anes »

Les étapes de la priere et le sens de la responsabilité

Sachant que les capacités mentales des gens ne sont pas semblables et qu'il existe entre eux des
différences fondamentales pour ce qui touche & I'entendement et & la compréhension, les guides de la
religion musulmane ont appelé les hommes a s'acquitter de leurs obligations conformément & des
formes de pensée différentes selon la classe sociale a laquelle ils appartiennent et en leur parlant le

langage qu'ils comprennent.

Ainsi, la mission religieuse des précheurs doit s'axer sur I'essentiel qui peut profiter & tout savant,
penseur ou individu illettré. Par exemple, faire admettre aux gens qui ne pensent qu'au commerce
lucratif I'existence d'un commerce plus lucratif encore; ou bien attirer les gens a croire en une vie future
paradisiaque peine de plaisirs et de bonheur du fait qu'en ce monde ils ne pensent qu'a prendre du
plaisir. Autrement dit, on peut amener ceux dont la préoccupation est d'éviter la souffrance & croire en

un enfer de douleurs pour ceux qui pechent.

Il est évident que la plupart des gens ne comprennent pas le sens précis des choses et ne peuvent donc
aspirer a des objectifs plus élevés que ceux-la. Il est difficile, pour un grand nombre de personnes dans
la société, de s'acquitter de leurs obligations et de faire le bien si ce n'est par ce biais, car la nature

humaine est pleine de faiblesse et d'imperfections. Ainsi, rares sont ceux qui peuvent se fixer dans la vie

des objectifs nobles et s'atteler a les réaliser contre vents et marées.

La part la plus importante dans le développement et la progression des religions monothéistes dans le
coeur des gens revient a ce qu'elles accordent & la piété et a 'action du bien un intérét tout particulier
contrairement a bien des régles et lois humaines. La piété dans le systeme éducatif de ces religions
célestes n'est pas seulement un moyen d'éviter la punition, mais plutdt un incitateur de récompense, car
'homme du point de vue psychologique laisse apparaitre une grande sensibilité et une grande
réceptivité face a la réprimande ou a la récompense et, par-13, il s'engagera de plus en plus dans la voie

de l'obéissance au commandement de I'école religieuse.

L'lslam, de son c6té, a travers beaucoup de ses textes, voit dans l'obéissance absolue aux ordres divins,
non par besoin de récompense ou par peur de punition, une quasi-exclusivité des gens qui ont de la foi
en la vérité divine, une trés haute idée. Ces gens sincéres qui ont atteint les plus hauts degrés de la

loyauté ne pensent pas & autre chose qu'a l'obéissance totale a Dieu et & obtenir la grace du Trés-Haut.



Ces personnes, selon ce que les textes islamiques ont rapporté, ont été nommeées les gens « libres »,
tandis que ceux qui croient et obéissent par amour des récompenses ont été appelés les
« commercants » et que ceux qui s'acquittent de leurs obligations par peur de la réprimande sont

qualifiés « d'esclaves ».
Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« La communauté qui adore Dieu par convoitise fait montre dune adoration de commergants; la
communauté qui adore Dieu par crainte fait montre d'une adoration d'esclaves et la communauté qui

adore Dieu par reconnaissance est celle des hommes libres ».
Le célébre savant anglais Owburry a une opinion qui s'accorde avec le contenu de cette citation. Il disait:

« Celui dont I'ame s'emplit de 'amour de Dieu qui témoigne de sa gratitude envers son Seigneur semble
s'engager comme s'il n'avait ni volonté ni choix, non dans l'espoir d'une récompense ou dans la crainte
d'une punition, mais uniquement par amour de Dieu. Celui qui agit en bien et qui ferme les yeux sur une
mauvaise action par volonté d'étre récompensé ou par peur d'étre puni ne doit pas s'enorgueillir de son
acte ou de cette piété et ne doit pas étre considéré parmi les élus, car il n'est rien d'autre qu'un
commergant qui ceuvre pour son propre intérét et pour s'éviter toute nuisance; une sorte de salarié qui

supporte tout dans l'attente de son salaire.

Certes, au vu de ces gens qui arrachent leurs racines de leurs propres mains par ignorance, souillant
leurs Ames par leur désobéissance et refusant d'adorer Dieu, au vu de ceux-Ia, il est possible de
compter les “salariés” qui agissent par désir de récompense ou pour éviter la punition, relativement

comme des bienfaisants.

Cependant, nul doute que ce qui nous pousse a les considérer comme des bienfaiteurs est chose vile,
en vérité. Il aurait été certes plus beau s'ils avaient porté leurs regards vers de plus lointains horizons,
pour adorer Dieu du fait qu'll est le Seul qu'on doit adorer. Ceux qui gaspillent leur existence par
tentation des jolies choses périssables n'attendent point de profits de cette attitude, car ils espérent autre
chose, de plus sublime, et qui n'obéisse pas a des objectifs purement matériels: ils cherchent la beauté,
car ils sont épris d'arts. lls veulent prendre la beauté aux multiples couleurs et facettes pour I'exposer et

la faire admirer. C'est la leur seule motivation.

Si seulement nous étions comme ces propriétaires de galeries d'art, préts a purifier nos dmes des
tentations matérielles et nous consacrer a nulle autre chose qu'a I'adoration de Dieu, Unique et Eternel.

Cela est la vraie religion qui éléve nos ames au sommet de la plénitude »

Plus la foi de 'homme en Dieu croit, plus nous remarquons dans ses actes les signes de la loyauté.
Ainsi, la recherche du contentement de Dieu domine ses actes et réprime ses tentations et ses

penchants. Celui-la agit alors en toute chose sans craindre la réprimande ou souhaiter la récompense.



Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Seigneur, je ne Tai adoré lorsque je |'ai fait ni par peur de Ton enfer ni par envie de Ton paradis, mais
parce que je Tai trouvé digne de l'adoration, alors je t'ai adoré »

Le Coran rapporte du prophéte Salomon (que le salut soit sur lui) qu'il disait: « Disposes-moi Seigneur a
rendre grace pour le bienfait dont Tu m'as comblé ainsi que mes pére et mére et que joeuvre le bien que
Tu agrées » se fixant comme objectif l'agrément de Dieu. Alors que les actes sont la voie pour se

rapprocher de Dieu et obtenir Sa grace.

Nous devons nous pencher sur le fait que I'adoration n'est pas restreinte, dans l'Islam, a ces instants de
priére et d'accomplissement des rites, car ladoration, en Islam, est plus vaste et plus large. Elle touche a
toute chose et a tous les comportements dans la vie, de I'adoration par les priéres, a la pensée et a la
perception ainsi qu'a tous les actes quotidiens. Tant que le but et l'orientation qui président a l'acte sont
dirigés vers Dieu, 'acte est adoration. Autrement dit, I'lslam a fait de I'adoration le socle sur lequel
reposent tous les actes de la vie, sinon toutes ces attitudes et tous ces comportements a ces moments
furtifs n'auront pas grand sens. Ce qui importe le plus c'est que le comportement soit basé sur ce socle
de maniére claire et franche et que 'lhomme reconnaisse I'Unicité de Dieu et le mérite de Son adoration,

non pas seulement par le verbe, mais aussi par l'acte.

De méme, l'adoration en Islam ne signifie pas uniquement que la probité et la piété soient présentes
dans le coeur de lindividu au moment d'accomplir les rites, s'en désintéressant aprés cela pour
s'abandonner ensuite aux tentations et aux instincts primitifs, perdant toute vertu et tout sens du bien. En
réalité, il est tel le voyageur qui hésite a atteindre sa destinée et a profiter de la lumiere qui illumine sa

route dans les moments sombres de l'existence.

Ainsi qu'il est dit dans le Coran: « Ce n'est pas charité que de tourner vos visages vers |'Orient ou
I'Occident. Mais c'est charité, oui de croire en Dieu et au Jour Dernier et aux anges et aux livres et aux
prophétes, de donner son avoir pour I'amour de Dieu aux proches et aux orphelins et aux pauvres et a
l'enfant de la route et aux mendiants et a délier les jougs et d'établir l'office et d'acquitter Iimp6t. Et ceux
qui remplissent leurs engagements lorsquiils se sont engagés et ceux qui endurent dans l'adversité et la

détresse et lors de la guerre. Les voila les Véridiques! Et les voila les Pieux! »

L'essentiel dans l'éducation religieuse est qu'il existe entre 'homme et son Créateur un lien indéfectible
et que lindividu n'ait de peur, damour et de renoncement que pour Dieu, car Celui-ci est I'Unique

référence pour toute chose et a tout moment de la vie.

Ce genre de relation vive et profonde entre Dieu et les hommes compléte toute chose et, lorsqu'elle est
rompue, le sens des choses disparait. De méme qu'elle confére a lindividu ces vertus et ces qualités qui

font son humanité.

Les qualités humaines ont, en réalité, leur source dans la croyance en dieu et l'obéissance & Ses



commandements. Nous ne pouvons, en conséquence, attendre d'un individu qui ne noue pas de lien
avec son Créateur quiil soit doté des qualités et vertus humaines qui se retrouvent uniquement chez le

Croyant.

Chapitre 5: Quelle est la Source du Repos de
L’Ame et de sa Quiétude

La vie mouvementée

La vie est telle une mer démontée qui balance 'homme en un mouvement de va-et-vient perpétuel, le
plaisir et la souffrance étant, a cet égard, la créte et le creux des vagues qui prennent d'assaut la vie de
chaque étre. De ce fait, chacun de nous est dans l'obligation de faire face a toute situation, qu'elle soit
bonne ou mauvaise, du moment qui'il s'est engagé sur cette mer déchainée qui le mettra a l'épreuve de

bien des événements durs et difficiles, des privations, des échecs, des pertes et autres défis.

Mais alors, quel est 'nomme qui pourrait sauver son ame des turpitudes de la vie, sachant que chaque
époque apporte avec elle son lot de difficultés et de problemes qui ne ressemblent pas a ceux des
époques précédentes, mais les souffrances et les difficultés demeurent les compagnes de 'homme tout

au long de sa vie.

Cependant, 'époque que nous vivons aujourdhui est plus porteuse de richesse que jamais. Elle a
permis a lhomme de percer les secrets de la nature. Grace a la science et a la technique, 'homme a pu
vaincre bien des difficultés et surmonté bien des obstacles qu'il ne I'a fait auparavant. Il n'en reste pas
moins que celui-ci ne ressent pas en son for intérieur la quiétude et la sérénité de I'ame qu'il devrait

escompter et sur lesquelles il doit fonder sa vie.

Cet homme moderne s'éloigne chaque jour de l'objectif recherché et il a de plus en plus conscience que

la vie matérielle ne lui offrira pas la sérénité et le bonheur auquel il aspire.

Nous ne pouvons ignorer que les perturbations psychologiques sont, aujourd'hui, le lot croissant des
sociétés dites modernes et qu'elles sont proportionnelles aux développements scientifiques, industriels
et économiques, de maniere telle que le nombre de psychologues et de chercheurs ne suffit plus aux

besoins de I'heure, a cause de l'accroissement des troubles psychologiques.
A ce propos, le Docteur Schneider se pose la question:

« Qu'elle est la cause principale des malheurs des gens? En ma qualité de médecin, je peux répondre a



cette question et dire: c'est la maladie chronique de I'époque. Si vous y réfléchissez, vous serez atteint
par la peur, car la nature de 'lhomme est sujette a plus de mille maux différents. L'une de ces maladies
est plus répandue que les autres: % des patients chez les médecins, aux Etats-Unis d’Amérique, sont

atteints par cette maladie, certains disent méme que ce taux est encore plus élevé.

J'ai recu des rapports a propos de cing cents patients internés a la Cliniqgue dOxes dans la ville de La
Nouvelle-Orléans, et les résultats ont été que plus de % d'entre eux sont atteints par ce mal. Il est de
méme possible que chacun soit touché a n'importe quel 4ge ou étape de la vie. Les frais de traitement,

pour de tels cas, sont exorbitants.

Je ne m'autoriserais pas a déclarer son nom, de peur que vous ne me jugiez mal. Je me bornerai a vous
citer ses caractéristiques et vous dire que sa premiére caractéristique est que ce n'est pas une maladie
réelle, mais qu'elle est plutdt connue comme étant une maladie moderne et qu'on appelle aujourdhui
maladie psychomotrice. Ce mal se caractérise également par le fait que le malade ne pense pas étre

atteint, mais il souffre de la méme maniére qu'il souffrirait de la présence dans son corps d'un kyste.

La maladie psychomotrice n'est pas due & un microbe ou a la présence d'un virus ou a la présence d'un
virus ou bien au développement désordonné de cellules du corps, mais elle est plutot la conséquence
des situations de la vie de chaque jour. Chaque fois que 'homme est soumis a une multitude de
problémes insurmontables et de soucis qui occupent son esprit, faisant qu'il ne peut s'y soustraire et
vivre dans la plénitude et la quiétude; il est alors considéré comme étant atteint d'une maladie

psychomotrice. »
Selon Freud:

« L'homme préhistorique assouvissait ses instincts mieux que ne le fait 'homme moderne d'aujourd'hui;
sa vie échappait aux perturbations et aux troubles et il n'était pas atteint par des maladies de l'esprit.
Avec le développement de lindustrie et de la civilisation, 'nomme connait de graves maladies

psychologiques. »

Les causes de la souffrance de I'ame

Parmi les facteurs de troubles, nous pouvons citer la frénésie qui pousse 'homme a posséder toujours
davantage. Dans le contexte matérialiste qui caractérise la vie des gens, la référence de réussite étant
la richesse et le luxe, nul doute que la vie sera emplie de pressions et de douleurs, car la volonté de
chague homme a réussir ne peut suffire a elle seule a réaliser ses espoirs et ses désirs. Entre ses
tendances et objectifs et leur réalisation, il se trouvera sirement des obstacles qui lui seront
insurmontables, faisant qu'il sera sujet a des doutes et a voir ses pensées perturbées et son ame et ses

nerfs durement éprouvés.

D'un autre cété, comme il a fondé ses espoirs sur des objectifs matérialistes et non durables, il est



certain que ceux—ci ne lui apporteront pas la quiétude qu'il recherche.

Il est certain que l'idée de la disparition et de la mort lorsqu'elle commence & hanter l'esprit des hommes
donne a chacune de ses activités un got amer et fait qu'il ressent en lui-méme un sentiment de
désespoir qui va en s'amplifiant avec l'age. De méme, les perturbations dues a la peur, au sentiment
d'affronter un danger inconnu, sans pouvoir déterminer l'origine de cette peur, ainsi que toutes les
pensées imaginaires ébranleront certainement son esprit et agiront telles des massues qui ne

cesseraient de marteler ses nerfs.

Certains se plaindront d'un sentiment d'insécurité pour leur argent et de problémes économiques,
d'autres ressentiront de la peur a cause de leurs richesses et des problémes financiers qui en découlent.
D'autres, enfin, s'habitueront a la critique et a s'arréter aux détails insignifiants, faisant que tous ceux qui
les entourent s'en lassent. Ce genre de personnes, pour exprimer leur colére, ont recours aux

provocations et sempressent de gémir et de se lamenter sur leur sort.

Ceux qui sont victimes de la peur et broient des idées noires dues a des erreurs insignifiantes (ou bien
graves) doivent savoir s'en libérer, car la nervosité et les troubles du comportement n'arrangeront rien.
De méme, ces gens ont tort de se plaindre des retombées négatives de leurs actes antérieurs, car l'on
ne récolte que ce que l'on séme. En conséquence, 'homme qui se complait dans une réflexion tendant a
grossir toutes ses erreurs ne pourra nullement se consacrer a trouver les solutions a celles-ci; en effet,

l'&tre humain ne peut réfléchir efficacement a deux sujets simultanément.

Ainsi, la quiétude de l'esprit est nécessaire pour que 'lhomme puisse trouver les solutions a ses

problémes et pour ceuvrer a éviter de retomber dans les mémes errements.

La réflexion vaine sur un avenir inconnu

La quantité c'est-a-dire le temps de réflexion que se ménage lindividu a une importance certaine sur
son équilibre intérieur. Il existe ceux qui s'intéressent au futur plus que de raison, perdant par |a
loccasion de profiter du présent, ou bien qui ne voyant aucun danger dans le présent s'alarment a lidée
d'étre touchés par un événement douloureux dans l'avenir, ce qui fait que leur esprit est dominé par la

peur comme si le danger était réel et imminent.

Cependant, nous devons savoir que le passé n'influe pas sur le présent et que nous ne pouvons pas
prédire l'avenir. Ce qui doit préoccuper lindividu ce sont les événements futurs qui sont inévitables, car il

est rare, exceptionnel méme, qu'un événement présumé par 'lhomme se passe réellement a l'avenir.
Un des chercheurs de l'Institut Technique Dale Carnegie écrit a ce sujet:

« Remarquez bien que vous tendez & choisir parmi vos amis et méme parmi vos parents ceux dentre
eux qui ont des idées positives et qui vous font aimer leur compagnie. Vous remarquez également que

parmi eux existent des personnages émettant des idées négatives vous inclinant a fuir leur présence.



Les gens positifs sont plus joyeux, plus dynamiques et plus entreprenants. lls aiment a travailler et il est
naturel qu'ils se trompent souvent & cause de cela. Mais ils possédent cette ressource d'esprit qui les
pousse a corriger leurs erreurs et celle volonté farouche d'accomplir ce qu'ils ont entrepris. Ceux-ci ne

perdent pas leur temps dans linquiétude et la peur de ce qui pourrait on ne pourrait pas survenir. »
Selon Marc Twain:

« Je suis un vieil homme et j'ai connu beaucoup de problémes et d'épreuves, mais je sais aussi que

beaucoup d'entre eux ne surviennent pas.

La vie est un fleuve tumultueux charriant beaucoup de problemes et chaque probléme doit étre affronté
de face. Nous prétons & certains d'entre eux trop d'attention et leur permettons de nous nuire et de
détruire notre bonheur, parfois pour toute une journée, tandis qu'ils ne méritent pas tout cet intérét. Le

probléme, en fait, est que nous n'arrivons pas & limiter son intérét dans le temps. »

Que ces dangers arrivent ou non, il n'y a pas de raison a toute cette inquiétude qui nous domine et nous
éprouve moralement et physiquement. Ces dangers, qui sont parfois insurmontables dans la vie, n'en

demeurent pas moins normaux et prévisibles, dans une certaine mesure, pour tout un chacun.

Cependant, ces dangers intérieurs n'en sont pas moins nuisibles que les dangers extérieurs et parfois
méme plus ravageurs. Chacun d'entre nous porte en lui une force qui peut lui étre fatale: ce sont

l'anxiété et le trouble.

Que chacun se souvienne de combien de temps il a passé a réfléchir a la maniére d'affronter des
dangers imaginaires alors que ceux-ci ont moins d'effets négatifs que le fait méme de ne pas cesser dy

penser.
Cronin écrit a ce sujet:

« Préparez un résumé de ce que vous croyez étre les raisons de votre anxiété et de votre trouble, nous
y verrons qu'elles sont, pour la plupart, vides de sens et sans valeur. Généralement, nous voyons nos
troubles comme suit: % de catastrophes qui n'arrivent jamais, % de problémes passés et a venir, %
concernant une peur infondée sur la santé et la forme physique, % de sujets bénins tandis que %
seulement peuvent étre des raisons fondées et réelles d'anxiété et de troubles. L'expérience nous
montre, sans équivoque, que nous devons rayer un certain nombre de raisons d'anxiété irréelles de nos
listes, car ce que nous craignons le plus n'arrive que trés rarement. Malgré cela, nous continuons a

entretenir une masse de craintes pour notre avenir et notre situation.

Il est impératif que nous procédions a un changement dans nos vies par le fait de ne plus nous croire
son centre d'intérét, mais comprendre que la réalité de notre existence n'est qu'une partie de la
communauté humaine et que notre vie, en bien ou en mal, est rattachée a la famille, au groupe, a la

nation et a l'ethnie dont nous faisons partie. »



L'anxiété mentale a un effet physique certain sur tout ce que l'individu entreprend avec ses mains, ce qui
'ameéne & emprunter des voies et des moyens détournés et irresponsables. Parmi les dégéats que cause

ce genre danxiété le plus important est la perte de la sérénité et de la confiance chez tout individu.

Beaucoup de gens se sont habitués a se plaindre de leur sort et de la malchance qui les frappe et
semblent insatisfaits de leur vie. lls simaginent qu'ils ne peuvent profiter de leur existence tant qu'ils
n'auront pas réussi et qu'ils n'auront pas amassé des fortunes et acquis des moyens luxueux. lls
recherchent le bonheur dans un avenir lointain et perdent ainsi leur capital-age dans des réves et des
chiméres. Tandis que s'ils recherchaient réellement le bonheur, il leur serait possible de découvrir ce

bonheur dans leur vie présente, méme s'il est misérable par aspect matériel.

Celui qui se sent las et fatigué par sa vie présente et attend d'un avenir sombre et incertain une situation
meilleure doit sortir de sa torpeur et rechercher ce a quoi il tend dans un présent misérable plutét que

dans un avenir sombre et impalpable.

Pour d'autres, par contre, le présent et l'avenir importent peu. lls ne vivent pas leur présent et n'espérent
rien de l'avenir, mais plutét se lamentent constamment des occasions qu'ils ont ratées ou laissé passer.
Car plutdt que s'intéresser a leur présent, ils préférent se retourner sur leur passé, tel quelqu'un qui
s'étant perdu dans le désert s'en retourne sur ses pas a la recherche d'une piste hypothétique qui le

sauvera.

Il est certain que nous ne tirerons rien de positif a nous lamenter sur des souvenirs, si agréables soient-
ils. Nous ne ferons rien que nous angoisser. Qui plus est, ame s'en ressent fortement et les énergies se

dispersent tandis que l'individu se perd en conjonctures sur la voie a suivre.

Les méthodes déviantes

Le besoin et la privation donnent naissance & la douleur. C'est pour cela que nous voyons que les gens
luttent, chaque jour, contre ce besoin et cette privation. Cependant, ceux qui sont déja parvenus a
satisfaire leurs besoins matériels sont de ce fait atteint par une certaine forme de paresse, de
nonchalance et de douleur morale qui les pousse, pour s'en sortir, & emprunter des voies faciles et qui,
généralement, les conduisent a dilapider leur énergie et leurs capacités comme, par exemple, recourir a

lalcool, aux drogues et a certains vices tels le jeu.

La plupart de ces gens utilisent ces voies comme exutoires a leurs problémes et aux soucis de la vie. La
réalité est qu'ils détruisent ainsi les bases de leur bonheur de leurs propres mains. Ainsi, chacun doit
savoir que ces voies tortueuses ne leur éviteront pas la nécessité de faire face a leurs problémes dés
que les effets des drogues ou de l'alcool, ou autres se seront dissipés. Et peut-&tre méme que ces voies

seront sources de nouveaux problemes encore plus graves.

L'explication que donnent certains psychologues au recours par lindividu a l'alcool est la suivante:



« Les alcooliques sont incapables de satisfaire leurs besoins dans la vie. lls fuient alors les problemes, a
travers le réve, par un recours aux boissons alcoolisées qui nuisent gravement aux nerfs et au cerveau.
Cette accoutumance entraine une détérioration rapide du cerveau. En effet, lalcoolique est sujet a des
comportements irrationnels, ce qui lui cause non seulement des dégats physiques, mais également de
I'humiliation vis-a-vis de son entourage. Et lorsquiil sort de son état d'ébriété, ses capacités a faire face
aux problémes sont amoindries. La consommation d'alcool ne lui apporte aucune solution a ses

problémes, mais plutét les multiplie, ce qui 'améne & consommer encore plus d'alcool.

L'état d'un alcoolique est semblable & celui d'un réveur, & la différence qu'il y a plus de dégéats physiques.
Ce qui les lie, par contre, c'est qu'aucun d'entre eux ne cherche a résoudre raisonnablement ses
problémes, mais plutét a les fuir par le réve. Cependant, sachant que cette fuite ne peut pas étre
éternelle, ils devront revenir, tét ou tard, a la réalité et alors le choc avec cette réalité sera encore plus

douloureux et triste qu'auparavant. »

La maniére de réfléchir ou la réflexion a sur l'aspect matériel de la vie un effet décisif sur l'individu. A cet
€gard, la personne dynamique est moins exposée aux tentations matérielles et aux aléas de la vie qui

pourraient le pousser a l'anxiété, chaque fois que surgirait un probléme.

A linverse de cette catégorie, il existe des individus dont les horizons se limitent & I'aspect matériel de la
vie et qui, par conséquent, sont sujets a l'anxiété et au désespoir de se voir un jour dans la nécessité,
malades ou assaillis de problémes qui, en général, ne sont que le fruit de leur imagination fertile et

perturbée.
Pour cette catégorie de gens, Carlos rapporte:

« Vous les voyez tentant de fuir cette paresse qui les étreint, en train de fuir leurs magnifiques palais et
se raccrocher a n'importe quoi. D'autres fuient leurs épouses et enfants a toute vitesse, comme slils
tentaient d'éteindre un feu, sans espoir de réussite. lls ne réussissent qu'a faire face de nouveau a leurs
ennemis jurés, c'est-a-dire la peine et la paresse morales. lIs y retournent aussi vite qu'ils les avaient

fuis, tels des fous en errance. »

L'effet des souffrances de I'ame

L'homme doit, pour acquérir les moyens matériels de son repos, éprouver une multitude de souffrances
physiques et morales, ce qui renforcera ses capacités intellectuelles et spirituelles sur la voie de la

plénitude.

Si 'homme n'avait pas souffert de lignorance des premiers instants de son existence, il n'aurait pas
tenté, avec acharnement, de remédier a cette ignorance. Ainsi, l'individu dompte ses forces morales

sous la pression des évenements, surtout les événements contraires.

La base de toute plénitude humaine et de tout développement, individuel ou collectif, repose sur ce



paramétre. Toutes les grandes révolutions de 'humanité qui ont apporté des avancées et des acquis
majeurs ont eu pour corollaires des difficultés et des probléemes aigus. De méme, le malheur et la peur

portent en eux les germes d'un avenir meilleur si tant est que lindividu sache y faire face.

En conséquence, la relation entre les problemes, les calamités, le bonheur et la plénitude est une

relation de causalité.
Pour Hegel:

« La lutte pour la survie est la loi du progres et du développement, de méme les qualités et les
références se forment et se complétent dans les dilemmes et l'anxiété. L'homme n'atteint sa vraie valeur
qu'a travers les douleurs, la responsabilité, l'anxiété et le trouble. Ainsi, les douleurs sont chose normale

et sont une qualité intrinseque de la vie et constituent un élément dynamique de progres.

La vie n'est pas faite pour étre calme et reposante, mais plutét pour la complémentarité. Ainsi, I'histoire
du monde ne s'est pas faite sur le bonheur qui ne représente que ces feuilles ternes que sont les

époques de resserrement des liens et des hommes. »

Quand les métallurgistes ou les industriels veulent extraire des métaux les impuretés, ils les plongent
dans le feu. De méme, les obstacles de la vie sont le feu purificateur de I'ame. En un mot, lhomme ne
peut étre heureux que s'il souffre, comme rapporté par le Coran: « Trés certainement, Nous avons créé

'homme en lutte ».
Pour Samuel:

« Les problémes et obstacles mettent davantage 'homme a I'épreuve que durant les périodes de repos
et lui font découvrir ses qualités et ses dons cachés. Les problémes et les obstacles sont des épreuves
pour les moeurs des gens. Car, telles certaines plantes doivent étre élaguées pour exhaler leurs odeurs
parfumées, certaines maeurs doivent étre éprouvées pour laisser apparaitre les qualités cachées de

lindividu.

Point de repos dans ce monde qui ne change que dans la douleur et les troubles. Ainsi, les obstacles
ameénent obligatoirement au bonheur et a la plénitude et ce que nous en tirons dépend de notre

comportement vis-a-vis d'eux.

Nous ne pourrons trouver en ce monde de repos ou de bonheur éternel et méme si cela était, nul
bénéfice n'en découlerait. Les obstacles et autres problémes sont de meilleurs éducateurs que le repos
et la quiétude, car les revers de la fortune améliorent la nature humaine et consolident l'esprit. Ces
changements domptent la nature de chaque individu et I'éveillent; ils lui inculquent le sens de la patience

et de l'espoir et cultivent en lui les idées et les espérances les plus folles.

Hewer s'interroge: « Qu'est-ce qui entraine le développement des idées et leur influence sur la nature

humaine? Ce n'est point la science et les connaissances, ce n'est pas aussi l'art, les sentiments ou les



sens. Clest plutdt les souffrances et les épreuves qui peuvent influer directement sur la pensée humaine.
C’est sans doute pour cela que nous voyons le monde empli de souffrances. Le Roi qui est chargé des
problémes de ses sujets et de leurs sorts a plus servi les hommes dans la vie que le Roi qui leur a

apporté le remede a leurs maux et la guérison. »

L'effet de la Foi sur la quiétude de I'esprit

Une recherche dans ['histoire de 'humanité et de son développement nous prouvera que les bases de la
civilisation humaine et de la culture étaient et restent a la charge de ceux dont la foi leur permet

d'affronter les obstacles et de surmonter les douleurs.

Les psychologues reconnaissent, généralement, que la « FOI » a des effets salutaires dans le traitement

des douleurs de 'ame et dans la recherche de la plénitude et du repos intérieur.

Lorsque les problémes tendent & détruire la personnalité de lindividu et & Iui 6ter toute volonté et tout
espoir, la foi et la croyance en Dieu apportent & 'lhomme un grand soutien moral. Le désespoir, les
problémes et la malchance ne peuvent avoir sur l'esprit des gens croyants une grande emprise et donc

ne peuvent les mener a faiblir, a désespérer ou bien a perdre son ame.
Le psychologue moderne Jung déclare:

« Nous n'avons trouvé parmi les gens de la tranche d'age des plus de trente-cing ans, atteints de
maladies psychologiques, aucune personne dont le probléme n'est pas lié & un manque de croyance
spirituelle. Il serait plus judicieux de dire que chacun d'entre eux est malade d'un manque de spiritualité

religieuse et pas un d'entre eux ne fut traité ou guéri sans qu'il ait recouvré d'abord sa foi religieuse. »

La croyance en Dieu est une porte de sortie a travers laquelle 'homme trouve son équilibre au niveau
spirituel afin d'éviter les atteintes psychologiques. Par la foi en Dieu, Iimage de la vie se compléte, car
lorsque 'nomme croit que la vie ne s'interrompt pas avec la fin de la vie terrestre, cela entrainera en lui

une certaine quiétude et le fera vivre normalement.

De méme, croire en Dieu et en son jugement dernier et en la vie aprés la mort allégera le fardeau de
'homme quant au néant qu'il pourrait simaginer aprés la mort. L'homme croira alors que la mort lui
ouvrira les portes d'un autre monde et qu'il accédera a la vie et & des bienfaits éternels, sans commune
mesure avec ceux du monde dici-bas. Ainsi, un autre facteur de perturbation, la peur de disparaitre,

pour toujours, sera contourné.

Dans le Coran, il est dit: « Ne faiblissez pas, ne vous affligez pas: vous serez les trés hauts, si vous

croyez »

Dans ce verset, Dieu nous indique que la foi est un puissant bouclier de I'ame humaine contre les

douleurs spirituelles en lui apportant une certaine immunité contre elles. Méme si lindividu ne croit pas



intégralement, il n'en reste pas moins que la foi reste le garant de I'équilibre intérieur nécessaire a
chaque homme. |l est dit dans le Coran: « Les cceurs se tranquillisent, n'est-ce pas, au Rappel de
Dieu? » « C'est Lui qui fait descendre la tranquillité dans les coeurs des croyants »; « Ceux qui ont cru et
n'ont point revétu de prévarication leur foi, voila & qui appartient la sécurité » et, enfin, « Quant aux amis

de Dieu, n'est-ce pas, point de crainte sur eux en vérité et point ne seront affligés ».

Nous ne pouvons, en conséquence, comparer la situation des croyants a celle des matérialistes athées
dans leurs manieres de faire face aux évenements consécutifs de la vie, car la différence entre eux est

celle qui sépare la terre des cieux.
Jean-Jacques Rousseau écrit:

« Si nous étions des créatures éternelles, nous serions tres ingrats. Nul doute que la mort est un sujet
grave et complexe, mais le fait que nous ne vivrons pas éternellement et qu'une vie meilleure nous
attende aprés les épreuves de cette vie est un espoir qui apporte a I'ame la quiétude et la paix. Si lon
nous accordait I'éternité sur terre comme un cadeau, qui ne l'accepterait pas? Quel espoir, dés lors,

nous resterait-il en notre avenir eu égard aux autres?!

L'ignorant qui ne prévoit rien pour avenir ne connait pas la vraie valeur de la vie et ne craint point qu'elle
lui échappe. Mais lintellectuel lui préfére la vie aprés la mort & cette vie terrestre, a la différence des
gens desprit superficiel et naif et de connaissance restreinte qui ne voient que la vie d'ici-bas et
percoivent la mort comme la pire calamité qui puisse arriver a 'lhomme. Le sage, tout sage, voit que la

nécessité de la mort allége son fardeau de problémes dans la vie. »

La soumission a Dieu et la foi en son jugement

Nous avons vu que les gens dont le capital-foi avait été dilapidé échouaient fatalement les obstacles de
la vie, car se voyant eux-mémes captifs de la nature et soumis a ses forces puissantes et iniques.

Quand bien méme ils ne trébucheraient pas & la premiére épreuve, l'échec est leur sort inévitable.

Quant a ceux qui se référent aux valeurs religieuses, leur vision est que la volonté de Dieu est en toute
chose et que tout ce qui peut leur arriver est inscrit dans leur destinée. Cette attitude leur permet de
faire face, sans faiblir, aux problémes et événements sur lesquels ils n'ont pas prise, tout en gardant un

équilibre intérieur qui les maintient hors d'atteinte du doute et de l'anxiété et leur assure quiétude et paix.

Djabir ben Abdallah Al-Ansari, l'une des personnalités éduquées a I'école de llslam, tomba un jour
malade. Llmam Al-Bager (que le salut soit sur lui) vint lui rendre visite et lui demanda de ses nouvelles.
Djabir lui répondit: « Je trouve aujourd'hui que la vieillesse vaut mieux que la jeunesse, que la maladie et
la douleur sont préférables & la santé et que la mort est plus désirable que la vie! » Surpris, Ilmam lui

rétorque:

« Cependant, nous, les adeptes du Messager de Dieu, nous ne sommes pas de cet avis. Ce que Dieu



nous réserve, que ce soit la douleur ou le bienétre, la vieillesse ou la jeunesse, la vie ou la mort, nous

lacceptons et nous prenons les maux de I'existence en patience ».
Pour Bertrand Russel:

« L'état de soumission et d'acceptation a un effet certain dans la réalisation du bonheur, tout autant que
le fait d'ceuvrer et de travailler dans ce sens. Le sage est celui qui ne reste pas passif devant les
événements contraires qui peuvent étre changés; il ne gaspille pas sa vie dans lidée de la peine et de la
misére qui sont inévitables, méme s'il s'agit de chose non souhaitable et modifiable, si cela devait
occuper beaucoup de son temps et nécessiter beaucoup d'effort. Il devrait savoir se résigner et accepter

son sort.

Certains s'emportent a l'idée qu'il puisse leur arriver certains événements indésirables, si futiles soient-ils
se fachent plus que de raison, de sorte qu'ils gaspillent une quantité d'énergie qu'ils auraient pu

employer a meilleure fin.

Méme dans un travail visant a réaliser dimportants et nobles objectifs, il n'est pas sage de consacrer
toutes ses pensées et ses sens a ce travail, afin qu'un échec éventuel ne devienne pas une menace

latente pour la santé mentale et intellectuelle.

Parmi les conditions de réussite dans tout travail, 'absence de facteurs porteurs d'anxiété et de trouble
est nécessaire. Car ces facteurs peuvent freiner le développement et le succes. Il serait donc nécessaire

et sage que 'homme fournisse tous les efforts puis qu'il s'en remette au destin. »

Ce que nous entendons par soumission a Dieu et foi dans son jugement c'est le fait d'accepter
pleinement les événements ou calamités qui peuvent nous atteindre, sans qu'on puisse les prévoir ou
les éviter, tout en luttant pour s'en sortir et les dépasser. Car la soumission a Dieu ne signifie pas le

renoncement ou l'abdication.
Selon le savant anglais Owburry:

« La foi religieuse, dans les jours de peine et de misére, est le meilleur des dérivatifs spirituels, car il
nous permet dalléger les pressions qui s'exercent sur I'ame. L'éternité dans cette vie n'est pas pour
'homme et derriére cette éternité se cache une autre éternité et la religion est la pour informer et

convaincre 'ame humaine de cette éternité.

Il est admis que la religion est bénéfique pour la paix de I'ame et la quiétude des sentiments, plus que

1. . . s . ] e .
nous ne pouvons limaginer. Les idées religieuses avec ce quelles apportent de beauté et de raffinement
nous liberent des chaines de la vie quotidienne et nous transportent de ce monde terrestre vers un

monde plus élevé, plus vaste, plus pur et meilleur pour les dmes.

La religion ne nous engage pas a négliger notre vie terrestre, mais nous dit: soyons, dans notre vie,

honnéte, pur et entreprenant: ne laissons pas nos esprits étre commandés par nos maeurs ou brdler nos



ames par la cupidité ou bien assombrir les espoirs des autres. »

La religion veut limiter notre amour propre qui continue a s'amplifier et & nous dominer, tel un diable ses
adeptes; le limiter pour qu'il ne nous échappe pas au point de se jouer des autres. La religion nous dit:
passons nos vies a étre honnétes et vertueux et faisons de la piété notre guide afin qu'elle habite nos

ames et apporte la paix a nos esprits.

La vie est emplie d'événements et ce qui attire notre attention change souvent et peut méme disparaitre
avec ces événements. Dés lors, les ténébres enveloppent nos ames et font qu'on se lasse de la vie,
qu'on n'éprouve ni peur ni espoir, ni amour ni haine. Cette situation anormale combinée a faiblesse de

I'ame peut conduire au suicide.
Pour Marcos:

« S'il est exact qu'il est un destin et un but, alors savoureuse est la mort: sinon, amer est le golt de la

vie.

Libérez votre pensée des chaines de la vie et songez aux mystéres de l'éternité, a la vie et a la mort et
au temps qui est imparti aux étres. De cette fagon seulement, il est possible d'échapper aux remous de
lexistence, de se libérer des illusions de I'enfance pour asseoir notre parachévement dans la vie et se

mettre en quéte, dans l'univers, des idées et des concepts de la beauté, de la joie et du bonheur. »
Quant a Dale Carnegie, il écrit:

« Mon pére peinait sous le poids des dettes, de la misére et de la pauvreté, au plus d'avoir perdu sa
santé. Le médecin dit &8 ma mére qu'il ne lui restait que six mois a vivre. Mon pére décida plusieurs fois
de mettre fin a ses jours en se pendant ou en se jetant dans la riviere... Quelgues années plus tard, il
me fit cette confidence: le seul élément qui m'empécha de me suicider était la foi inébranlable de ta
mére, parce qu'elle croyait que si nous nous soumettions a Dieu, accomplissions ses commandements
et lui obéissions, tous nos maux s'en iraient. Elle avait raison, car tous nos problémes ont été résolus.
Mon pére vécut aprés cela quarante-deux ans dune vie paisible. Et durant toutes ces douloureuses et
pénibles années, ma mére n'a jamais désespéré; elle invoquait Dieu, dans sa petite maison de

campagne, et le priait de leur prodiguer toujours sa bénédiction et son aide.

Si l'électricité, I'eau et une nourriture saine ont une influence sur ma vie et me paraissent essentielles, la
bénédiction et les bienfaits de la religion sont aussi capitaux dans ma vie. Plus encore, si ¢électricité et
l'eau m'aident a réaliser une vie meilleure et moins pénible, la religion et sa lumiére m'apportent encore

plus de bienfaits.

La religion me donne la foi et l'espoir et éloigne de moi la peur et l'angoisse; elle donne & ma vie un sens
et un but. La religion m'apporte tellement de bonheur qu'elle influe sur ma santé et m'aide a trouver ma

voie dans la vie. »



Einstein, savant renommé du XXe siecle, aprés avoir signalé la diversité des religions, propose une
nouvelle religion quiil appelle: « l'existentialisme », et il décrit ainsi le sentiment de 'adepte de cette

religion:

« Dans cette religion, 'nomme ressent la petitesse de ses espoirs et de ses buts devant la grandeur et la
majesté qui se dégagent de sa réflexion et de sa nature a propos de ce qui se cacher derriere la nature.
Il voit sa vie comme une prison qu'il essaie de fuir pour comprendre l'existence comme une réalité

unique. »

Nous pouvons nous interroger sur les causes des troubles et de la confusion des sentiments chez la
plupart des gens, sur leur fagon de raisonner et sur leur conception de la vie. On constatera qul'ils
pensent, généralement, que leur vie doit étre emplie de bonheur et de félicité et qu'ils sont en droit d'en
jouir sans limite ni restriction. Si bien que lorsqu'ils sont confrontés a l'adversité et que leurs espérances
sont dégues, alors ils n'ont de cesse de se lamenter et de s'en prendre a tout ce qui vit autour d'eux et

de tenir autrui pour responsable de leur situation particuliére.

Certains se trompent s'ils pensent que les problémes que leur pose la vie les empécheront d'activer ou
d'ceuvrer & réaliser leurs espoirs. lls se trompent également lorsquiils croient que les autres vivent dans
le calme et la paix, sans étre touchés par les calamités de l'existence, car tout un chacun est sujet a ces

évenements de la vie, sans distinction de race, de religion ou de classe sociale.

Des espoirs sans limites

Les espoirs, tant quiils durent, soutiennent 'hnomme dans sa lutte quotidienne contre la douleur et les
peines. Ceux qui ont une vision plus objective savent que I'abondance d'argent et de richesse peut
constituer un obstacle sur la voie du bonheur et de la félicité. Il existe dans ce monde des gens qui,
malgré leur richesse, souffrent dune faim étrange, qui ne voient aucune place au bonheur dans leurs

vies; ils sont nombreux ces noyés qui se plaignent de la soif.
L'Imam Ali (que le salut soit sur lui) a dit:

« Nul trésor ne vaut la sobriété. Nulle richesse n'est plus sublime que la frugalité. Celui qui sait étre

sobre, celui-la aura atteint la quiétude de I'ame. »
Il existe en psychologie une loi appelée « loi du bonheur » qui dit:

« Chaque fois que diminue l'espoir, la paix s'étend et chaque fois que l'espoir renait, la paix régresse ».
Ainsi, plus nous modérons nos espérances, plus nous diminuons les possibilités d'échec et de
déception. En conséquence, l'angoisse, linstabilité et limpatience qui atteignent lhomme avant de
réaliser ses espoirs diminuent de maniére proportionnelle. La vérité est que la réalité de la « loi du

bonheur » n'est, en fait, que la réalité de la sobriété et de la modération.



Nous devons, cependant, savoir que notre objectif, a travers la « loi du bonheur et de la sobriété », n'est
pas dinciter 'homme & abandonner ses tentatives et & baisser les bras en acceptant le fait accompli. Le
but réel de la « loi du bonheur est que 'homme sache ses limites, qu'il ait conscience ses capacités et

ses aptitudes et qu'il ait confiance en son énergie et ses possibilités. C'est-a-dire qu'il n'outrepasse pas

ses limites qui sont les siennes afin de ne pas se fourvoyer et se perdre. »

La relation avec la vie éternelle

L'Islam incite les ames a la vie éternelle. La foi dans le destin, qui est une foi vive et inébranlable qui
transporte la personnalité de 'homme de I'environnement matériel et sensitif et le pousse & consacrer
ses énergies a réaliser les espoirs humains sublimes. Cela sans empécher lindividu de profiter
pleinement de sa vie tout en soumettant les sentiments de tentation, de jalousie et de cupidité aux

jugements de l'esprit et de la raison.

Lorsque 'homme aura pris conscience que les opportunités matérielles qui lui sont offertes dans
l'existence sont peu nombreuses et que les possibilités d'en jouir sont incertaines que les jouissances
spirituelles et morales, par contre, sont autrement plus nombreuses, alors aux yeux de ce croyant, tous

les bienfaits terrestres perdront de leur attrait et il ne ressentira ni regret ni peine.

De méme, il ne sera pas sujet au trouble, & la tristesse et a la peur, parce quiil n'aura pas obtenu plus
que ce qui est nécessaire dans la vie. Il ne sera pas dans I'état de celui qui n'a de cesse jusqu'au dernier
jour de sa vie a rechercher le plus de bienfaits terrestres. Au contraire, il vivra harmonieusement dans le
calme, la tranquillité du cceur et la paix de Iame, en jouissant pleinement de ce fait de son existence.
Car le croyant sait que la jouissance des biens d'ici-bas doit le mener a des objectifs plus élevés et plus
nobles. Que tous les biens de la terre ne méritent pas qu'on y attache plus d'importance quiils ne

devraient en avoir. Ou alors on y perdrait sa vertu et son ame.

La pression qu'exercent les troubles et les peines ménent a des maladies psychologiques et physiques;
chacun d'entre nous doit empécher anxiété et les peines de le dominer afin de préserver sa santé

morale et physique.

L'Imam Ali disait:

« La peine détruit le corps ».

Le Prophéte disait lui: « Le tracas affaiblit le corps ».

Les recherches scientifiques ont prouvé que certaines maladies sont le résultat de l'anxiété et des

troubles psychologiques. L. Mann, le célébre psychologue, rapporte:

Les études qui ont été menées sur l'aspect physiologique des troubles ont démontré que les troubles se
localisent dans toutes les parties du corps. Le trouble apparait dans le coeur, la sécrétion des glandes et



hormones, l'acidité gastrique, les convulsions du cerveau et tous les épanchements internes.
L'épanchement « d'adrénaline » a une importance toute spéciale, car cette substance fournit aux
organes du corps une nouvelle source d'énergie en remplacement du sucre fourni par le foie en temps

normal. »

Une nouvelle branche de la psychiatrie, appelée la psychopathologie, recherche les maladies
corporelles qui surviennent a cause des atteintes psychologiques, principalement I'anxiété. L'une des
expériences entreprises dans ce domaine a prouvé que soixante-trois personnes sur un total de

soixante-quinze, atteintes d'ulcéres de l'estomac, étaient sujettes a l'anxiété.

Nous avons rapporté plus haut le cas d'un malade placé sous surveillance a ventre ouvert (durant
lopération), ce qui offrait une opportunité unique d'étudier le travail de 'estomac. Au bout de deux
semaines, il a été observé que le malade qui était atteint d'anxiété aigué a vu la paroi de son estomac
subir une hémorragie Iégére avec augmentation de la sécrétion d'acide, puis sont apparues les prémices
d'une blessure semblable & un ulcére d'estomac. L'ulcére de l'estomac commence, généralement, avec

« sy ] . . N 1 . ”, . .
une anxiété de lesprit qui cause des troubles graves a cet organe. Il sen suit une hémorragie puis des

perforations dans la paroi, signes naturels de l'ulcére de I'estomac. »

L'homme & la vision réaliste différe des animaux, étres aux sensations immatures, par son degré de
soumission au réve. En effet, lindividu superficiel est toujours dominé par ses réves, ses espoirs et ses
illusions, perdant ainsi toute volonté face aux défis de la vie. A linverser, lindividu réaliste n'est pas
tributaire de ses réves, espoirs et illusions; il ne se laisse pas dominer par eux et peut ainsi braver les
difficultés quotidiennes qui se posent a lui et ne pas se laisser démonter par elles. De ce fait, il est
nécessaire pour 'homme d'acquérir un certain équilibre qui lui permette de résister aux chocs, car chez
certaines personnes l'absence ou la faiblesse du moral méne a ressentir de la douleur. Ceci les pousse

a s'adonner a des dérivatifs et des loisirs pour le moins nocifs.
Pour Jean-Jacques Rousseau:

« Le plus malheureux des hommes est celui qui pense qu'il manque de tout, car le malheur n'est pas
que lindividu ressente le besoin de quelque chose, mais plutdt de ressentir le besoin de quelque chose
qui lui manque. Le monde réel a ses limites, le monde de limaginaire lui n'a pas de limites. Si nous ne
pouvons étendre le premier, le monde réel, nous devons alors limiter le second, car toutes les douleurs
qui nous causent peine et tristesse sont celles qui naissent des écarts qui opposent ces deux notions: le

réel et limaginaire.

Clest cette perspective futuriste qui nous pousse toujours a sonder l'avenir qui est la source de notre
peine et de notre malheur. Pour un étre comme I'homme dont la vie est courte, & quoi bon tourner ses
pensées vers un avenir lointain qu'il pourrait ne jamais atteindre. En agissant ainsi, il oublie totalement le
présent quiil vit. Cette anxiété vis-a-vis du futur augmente avec l'age jusqu'a ce que les vieilles

personnes qui sont les plus anxieuses pour leur avenir-se désintéressent de ce dont elles ont besoin



pour le présent pour ne songer qu'aux cent prochaines années et de ce qu'il leur faudra amasser comme

richesse et comme luxe dans ce but, sans parler du nécessaire pour vivre.

Ainsi, 'nomme noue des rapports avec toutes les nécessités de l'existence; il va méme jusqu'a leur
accorder plus dimportance qu'a son étre méme, au point d'en perdre sa propre personnalité. Autrement
dit, chaque étre projette son existence sur la terre entiére et réagit a toute chose. Dés lors, est-il
étonnant que nos douleurs augmentent? Nombreux sont ces commercants qui lorsqu'ils apprennent
qu'un des leurs est parti en Inde, se lamentent du fait quiils se trouvent eux a Paris!! Nous ne vivons pas
notre propre réalité, nous vivons hors d'elle et s'il est écrit que ce pourquoi nous vivons doive exister
encore aprés notre mort, alors pourquoi s'en émouvoir? L'homme, pour vivre heureux, doit se contenter

de l'existence qui est la sienne et ne pas chercher ailleurs le bonheur. »
L'Imam Al-Kulayni rapporte de I''mam Saddeq qu'il dit un jour:

« Prenez patience dans la vie, car elle ne dure qu'une heure, ce qui en est passé ne laisse ni douleur ni
joie et ce qui n'est pas venu vous lignorez. Rien n'importe plus que I'heure que tu vis présentement;

alors, vis-la dans l'obéissance a Dieu et a éviter sa colére ».

Cependant, si lintérét qui est porté au passé ou a l'avenir découle d'une volonté de fuir les difficultés du
moment présent, cela représente aux yeux des psychologues une maladie psychologique ou, du moins,

ses prémices. Selon eux:

« Si 'homme ne s'intéresse pas a son présent et ne profite point des occasions qui lui sont offertes et dit
aux autres: il est vrai que je ne réussis pas a I'école, mais attendez que jentre de plein pied dans la vie
active et vous verrez; ceux qui ont échoué dans leurs études ont réussi dans la vie et je caresse bien

des réves et des espoirs pour l'avenir.

Ce genre de réflexion prouve que son auteur tente de se soustraire a la réalité de sa situation présente
par un discours qui manque de logique. Cet individu a déja hypothéqué son avenir et il est fort probable

qui'il échoue a l'avenir comme il a échoué dans le présent.

Ce genre dattitude est typique des personnes agées ou handicapées. Si 'homme est incapable
daffronter ses problémes quotidiens, ne pensant qu'a 'avenir, alors le moment est venu ou il demeurera
tout aussi incapable de les résoudre & lavenir. Ceci est une tentative de fuir le présent difficile pour se
transporter vers un avenir vide de problémes. Mais cette tentative est vouée a I'échec et ne peut que

nuire a lindividu. »

En puisant dans les forces qui sont en chacun de nous, nous devons affronter nos douleurs. Dés lors
gu'on renonce, ne serait-ce qu'une seule fois, nous serons frappés d'inertie et nous subirons plus de
souffrances encore. Ainsi, parmi les solutions qu'on peut apporter aux problémes liés a linquiétude et a
lanxiété, il est celle d'entreprendre des actions positives, car elles permettent d'alléger le fardeau que

font peser les contradictions et tiraillements auxquels 'homme est soumis; elles lui apporteront,



également, du contentement une fois qu'il les aura accomplies. Car si ces actions sont bénéfiques a
autrui, elles le sont aussi pour celui qui les a entreprises, sans oublier qu'elles permettent a lindividu

d'éviter demprunter les mauvaises voies.

La meilleure maniere de résoudre certains problemes

Expliquer certains complexes psychologiques chez certains amis fideles et sinceres nous parait utile
pour libérer nos &mes des soucis qui pesent sur elles. Nous devons ainsi encourager les gens
malheureux et qui souffrent a se confier a leurs amis et camarades et a discuter avec eux de leurs

problémes afin d'alléger leurs tourments et de parvenir a la quiétude de 'ame et de l'esprit.

L'lslam, & cet égard, accorde une importance particuliére a ce sujet en rappelant que le croyant peut
alléger les peines de ses coreligionnaires et les siennes et étre un élément de paix pour eux. Il a été
rapporté que le Prophéte a dit: « Dieu aime ceux qui agissent a faire entrer la joie dans le cceur du

croyant pour en chasser la peur et y dissiper la souffrance »; il a dit également: « Si l'un d'entre vous

souffre, qu'il en informe ses fréres afin quiils I'aident ».

La psychologie moderne a également déconseillé de cacher les peines et les douleurs et de les taire.

Pour Schachter:

« Si vous n'étes pas contents de votre situation, de votre état et de votre attitude et que vous ne pouvez
pas résoudre seuls vos problemes, vous devez en parler a ceux sur qui vous pouvez compter et qui
garderont vos secrets, car cacher les illusions douloureuses, la peur et l'anxiété ajoute a leur nuisance.
Déclarez vos secrets et demandez conseil au savant expérimenté, car la peur et les pensées troubles
faiblissent devant les résolutions et disparaissent. Ne vous retenez pas de vous plaindre au psychologue
comme a un ami sage, car les pensées troubles que nous refoulons dans le subconscient perturbent

notre quiétude et notre bonheur.

Sachez que les mauvaises pensées ménent a deux voies: ou bien le rejet se fait de maniére naturelle,
sans qu'on le sache ou qu'on le veuille, c'est-a-dire que nos esprits évacuent la pensée nuisible et
génante sans qu'on s'en doute et la stocke dans notre inconscient. Parfois, nous rejetons certaines
pensées douloureuses en connaissance de cause et insistons pour ne point nous en souvenir. Cette
opération s'appelle, en terminologie psychologique, “la suppression”. Mais cette opération ne diminue en
rien les dégats de la pensée, car plus on essaie de l'oublier, plus on s'en souvient. De toute maniére,
qu'on le sache ou non, la pensée nuisible et génante, qu'elle disparaisse d'elle-méme ou qu'on la
supprime, ne nous abandonne pas et nous fera nécessairement mal. Nous ne nous reposerons de son
fardeau et de sa nuisance tant que nous n‘aurons pas consulté un médecin spécialisé qui nous aidera

nous conseillera et nous orientera. »



L'expression de la joie

Parmi les facteurs favorables qui peuvent nous aider lorsque nous sommes assalillis par les problémes

et les difficultés, par le trouble et lanxiété, il est celui d'exprimer de la joie et du plaisir.

Les psychologues, aujourd'hui, voient dans le fait d'exprimer sa joie et son contentement un facteur de

diminution des crises consécutives aux peines et aux souffrances. Il est dit, selon eux:

« Tentez de vous trouver, méme si ce n'est pas vrai, des sujets qui vous rendent joyeux et ceuvrez

toujours a étre souriants. Apparaissez vide de toute anxiété et de toute peine, de sorte que chaque fois
que l'on vous voit, on s'imagine que l'on a rencontré le meilleur des amis et si vous étes peiné et contre,
cachez votre peine lorsque vous rencontrez les autres, qui'ils croient que vous étes le plus heureux des

hommes.

Si vous bénéficiez d'un esprit et d'un esprit et d'un moral joyeux et que vous le fassiez voir aux gens,
cela améliorera l'attitude des autres envers vous; ils se confieront & vous et partageront leurs joies et

leur bonheur avec vous. Et si vous étes actifs, cela aura un effet d'attraction des gens vers vous.

Le premier pas vers l'activité est d'exprimer sa joie et son bonheur. Ne révulsez pas, soyez tout sourire.
Cette attitude de bonheur aura certainement de l'effet sur vous et allégera vos peines intérieures. Sinon,
vous vous habituerez a étre renfrogné et inamical et les gens, naturellement, fuient les personnes
tristes. Le visage souriant vous attirera la compagnie des autres. La tristesse n'est pas une qualité
humaine, méme si certains croient que ce comportement focalisera sur eux l'attention et les fera craindre
des autres. Ceci est une illusion. Chaque fois que vous étes tristes, souriez, vous verrez alors comment

le sourire vous extirpera de votre apathie. »

Chapitre 6: L’Apport des Richesses dans
'organisation de la Vie

Le principe de I'entraide sociale

Les nobles sentiments qui émanent du tréfonds de I'ame et qui s'expriment a travers les actes de bonté
et de charité au service de 'humanité représentent le plus haut degré dans les qualités morales
humaines. Ces sentiments agissent sur le coeur de I'étre humain lorsqu'il assiste & des malheurs ou a la

souffrance d'autrui, et le poussent au sacrifice et a la lutte pour le soulager et le consoler.

En effet, la joie et la douleur, le bonheur et le malheur, la richesse et lindigence sont étroitement liés a la



vie de 'homme. Toutefois, dans la plupart des cas, il est possible de soulager les maux et les
souffrances et d'atténuer leur effet en suscitant les sentiments et la sensibilité des autres et en venant en

aide a ceux qui souffrent.

L'étre humain n'est pas uniquement un ensemble de cellules vivantes. Plus que cela il porte avec lui un
message incarnant la vertu, la science, la beauté et les valeurs les plus nobles, en ce sens que les
relations qui doivent lier les hommes entre eux doivent étre empreintes d'amour sincére et désintéressé

et non pas baties sur lintérét et les nécessités de I'heure.

Au demeurant, il est impossible de vouloir trouver des solutions aux probléemes courants sans faire de
sacrifice et sans préférer quelques fois les autres a soi-méme dans les moments décisifs. Il y a lieu de
signaler, a cet égard que parmi les fondements nécessaires a la construction d'une véritable « entraide
sociale », la compassion, le sacrifice et la préférence des autres a soi occupent une place tres
importante. La personne ou la collectivité qui simprégnent de cette spiritualité dans leur vie sociale ne

peuvent que parvenir a la perfection.

Il va de soi que celui qui aime la vie doit faire en sorte que celle-ci soit meilleure autant que possible. De
méme qu'il doit contribuer, autant que faire se peut, a I'émergence d'une société saine et prospére. Car
autant une personne a le sens du social et le sentiment aigu, autant elle s'intéresse au sort des autres.
En effet, les idées bénéfiques et la sociabilité, en plus du fait qu'elles participent de la perfection de
'homme lui-méme aident a jeter les bases d'une société idéale pour le bien-étre de ce méme homme.
Les sciences sociales ont mis l'accent sur le fait que le soin et la sollicitude que dépense 'homme pour
sa personne impliquent la prise en charge des préoccupations des autres et l'entraide sociale avec eux.

Les anciens n'ont-ils pas dit: « c'est par la main avec laquelle tu as donné que tu seras sauvé! »

Celui qui n'a pas semé le bien dans la vie, comment espére-t-il récolter le bien? Bien plus, les vertus
humaines et la responsabilité sociale dans une société donnée agissent en fonction de la méthode de
pensée et de la spiritualité en vigueur dans cette société. Cela dit, 'absence de cette spiritualité au sein
de personnes ou de collectivités est la preuve qu'il y a un déséquilibre quelque part et quiil y a un retard
en matiere de maturité sociale. Par conséquent, cette société se trouve livrée au laisser-aller, a
lirresponsabilité et au désordre moral par la faute de ses membres qui n'ont pas su comprendre que leur

bonheur dépend de celui des autres.

Une telle société ressemble a un navire en détresse ol chaque membre de I'équipage veut sauver sa

peau sans se préoccuper du sort des autres.

Il reste bien sar évident que le sacrifice au service des autres n'est pas chose facile. Un savant a dit a ce

sujet:

« On éprouve toujours de la peine et des contraintes a faire des actes de bienfaisance. Toutefois, au fur
et & mesure qu'on avance dans cette voie, on sent comme une force nous pousser et nous stimuler. En

vérité, les actes de bienfaisance ressemblent a des femmes fécondes desquelles nait une nombreuse



descendance. »

Ceci est vrai, en ce sens que le sacrifice et le dévouement aux autres constituent une grande charge
pour 'homme soucieux de son bien-étre et enfoui dans son égoisme, cet homme avide de toute chose
et prét a se sacrifier pour parvenir a son but, & son idéal, quelgu'en soit le prix! Or y a-t-il dans la vie de
'nomme une chose qui ne constitue pas un probléme et une peine? Bien au contraire dans tout geste
qu'il accomplit couramment, il y a une peine et une lassitude. Il en va ainsi de l'effort de perception et de
compréhension comme des autres efforts quotidiens. La différence n'existe qu'au niveau de la démarche
et de l'effort fourni. C'est ainsi qu'une juste et sage perception de choses peut mener lhomme a la vérité
et & la certitude dans ce bas monde et dans l'autre ou il trouvera la récompense et la béatitude. Le

contraire est aussi vrai.

Cependant, bien qu'ils soient nombreux ceux qui prétendent étre bienveillants et partager la souffrance
des autres, il n'en demeure pas moins qul'ils refusent d'assumer leurs responsabilités afin d'alléger, un
tant soit peu, le malheur de ceux qui souffrent. De fait, si on propose, a l'un d'eux, une responsabilité ou
une charge impliquant des dépenses ou des efforts pénibles de sa part pour aider les nécessiteux, ou
bien de renoncer & certains de ses priviléges, celui-ci ne peut que refuser cette charge et s'en éloigner.
Tout ¢ca, parce que ces gens-la n‘ont pas été préparés a assumer des responsabilités et des fonctions.
Bien plus, ils n'ont pas voulu shabituer & assumer la plus petite des responsabilités afin d'étre aptes a en
assumer de plus importantes. Porter sur soi la souffrance d'autrui est un sentiment sublime digne de la

plus haute considération.

Toutefois, si ce sentiment-la ne se concrétise pas en acte de bienfaisance susceptible d'alléger le
malheur des autres, on ne voit pas ol est son utilité. Les sentiments restés a I'état de voeux pieux
peuvent-ils servir & quelque chose? Les sentiments enfouis dans le tréfonds de la conscience n'ont par
conséquent, aucun effet sur les réalités de la vie, et ne peuvent donc étre utiles a 'humanité. En effet les
bonnes intentions ne suffisent pas, a elles seules, dans la vie pratique et réelle de 'homme dans ce bas

monde. lIs ne valent que s'ils sont suivis par des démarches et des actes concrets.

Les plus hauts délices spirituels

L'effort accompli en vue de soulager les gens qui souffrent n'est pas une fonction impartie a telle ou telle
personne. C'est un des actes les plus sublimes de la vie. Lhomme est appelé a aimer son prochain, et a
inclure dans son amour tout le genre humain. Son dme et son cceur n'en seront que purifiés et illuminés.

Il connaitra alors le vrai bonheur et percevra la beauté en toute chose.
Un savant occidental a dit a ce sujet:

« Chaque bonne action implique nécessairement une récompense et vice-versa, mais que valent cette
récompense ou cette punition au-dela du bien et du mal et de leur implication morale? Y a-t-il en effet

une satisfaction plus belle que celle que produit un acte vertueux accompli pour aider autrui? Y a-t-il,



également une punition plus ignominieuse que le fait de se sentir coupable de turpitude?

En vérité la récompense et le chatiment ne sont que les conséquences naturelles de nos actes. De
méme que celui qui touche au feu souffre de brilure, celui qui fait du mal et outrepasse ses droits ne
peut qu'observer le résultat de ses actes. C'est pourquoi nous ne devons pas penser a ce qui nous
attend comme récompense pour fruit de nos actes, mais faire en sorte que notre quéte du bien soit
désintéressée. Ainsi donc, que le jour succéde a la nuit aussi vraie que l'ombre suit le soleil, un bonheur
ineffable suit, comme un résultat inévitable, nos actes les plus vertueux. Ce bonheur ineffable est la paix

de 'ame et sa sérénité.

En effet, celui qui est bienfaisant et charitable avec autrui, dans les limites de ses contraintes et de ses
charges, ressent en lui-méme, une joie indescriptible. Il se verra, ce faisant, se hisser au-dessus des
contingences terrestres et survoler les espaces lumineux du monde métaphysique. Ce sentiment-la lui

donnera l'occasion de godter au véritable bonheur.

L'intention de faire le bien est déja en soi un acte louable. Cependant, il importe de concrétiser cette

intention et de la mettre en pratique. Au demeurant, lorsqu'une pensée bienfaisante effleure notre ame,
nous sommes les seuls a en jouir. Or les actes de piété et de charité ressemblent aux étoiles brillantes
qui illuminent le chemin des hommes. Cela dit, il importe & nous de batir une société saine et vertueuse

ou de la détruire. C'est pourquoi notre responsabilité est engagée.

Les hommes sont divisés en deux parties: l'une peine pour la quiétude des autres, tandis qui l'autre
cause de la peine aux autres pour assurer sa propre quiétude. Cependant, si les seconds ne peuvent
échapper a la peine quiils font endurer aux autres, les premiers partagent le bonheur qu'ils sément avec
autrui. Il est vrai que tous les actes accomplis par les hommes de bien pour aider et soulager les autres

auront des conséquences bénéfiques dignes de considération, aussi insignifiants soient-ils »

Certes, il n'y a pas de limite pour la piété et la bonté, car les sentiments humains sont inépuisables. Bien
plus & chaque fois qu'on les sollicite, ceux—ci grandissent de plus en plus. Ne dit-on pas que les
cerveaux humains sont limités tandis que les sentiments ne connaissent aucune limite du fait qu'ils
peuvent englober toutes les choses et les contenir? En un mot, disons que dans les actes de bonté et

de charité au service des autres réside une joie a laquelle seuls quelques hommes peuvent prétendre.

L'insouciance vis-a-vis des problémes des autres

Les gens qui arborent tout ce qui a trait aux bonnes actions et éprouvent du mépris pour leurs
semblables n'ont plus d'attachement avec le monde ou ils vivent! lls se sont renfermés sur eux-mémes
et ont oublié l'existence des autres, auxquels ils ont d'ailleurs dénié tout droit a 'existence. Jamais ils ne
pourront penser que leur prospérité implique aussi celle des autres. Il est vrai que cette catégorie de
gens n'est pas totalement dépourvue de sentiments humanitaires en ce sens qu'ils sont conscients de la

souffrance des autres. lls sont, hélas, prisonniers de leur égoisme et de leur narcissisme qui ne laisse



aucune place dans leur cceur a l'amour d'autrui. En d'autres termes, ils ne peuvent dépasser le « moi »

individuel pour le « moi » collectif.
Le Dr Alexis Carrel écrit dans cette optique:

« Tout homme qui conduit sa vie de fagon rationnelle voit son caractere changer du tout au tout. Et
quand les actes du corps et de I'esprit sont en harmonie avec leur ordre naturel, ils deviennent plus
fructueux encore. Le respect des regles de la nature pour la préservation de la vie et la continuation de
lespéce et le développement mental entrainent un surcroit de force dans toutes les activités physiques
et mentales. Ce développement se manifeste de fagon particuliére dans l'accroissement des vertus

morales, du sentiment religieux et humain, et dans lillumination de I'inteIIigence.

Quand l'étre humain comprend que le but de la vie ne consiste pas seulement dans la jouissance et
lintérét matériels, mais dans la vie elle-méme, il cessera de faire de ce monde son seul souci. lI
regardera sa vie et celle des autres d'un regard plus aigu. Il comprendra par exemple que sa vie dépend
de celle des autres et réciproquement. Il devient alors manifeste pour nous que les théories de Jean-
Jacques Rousseau sont des vues de l'esprit, et que l'individualisme est une théorie dangereuse, et que
la théorie du contrat social n'est pas logique, et qu'il est nécessaire de considérer les autres a toutes les
étapes de la vie.

Certes, il existe une contradiction flagrante entre I'amour de soi et 'amour de 'espéce en tant que
nécessité sociale. Le développement du corps et des appareils se réalise par les facteurs du milieu et
de l'environnement et de l'aide d'autrui. Quand 'homme se trouvait dans la matrice maternelle, il
dépendait de sa mére, et quand il grandit il devient dépendant de la famille et de la société. Et c'est ainsi
qui'il shabitue a considérer que trier profit des facteurs environnants est un droit pour lui, et que
l'expansion de lindividualisme est en relation avec ces tendances instinctives vers I'amour de soi dans

toutes les créatures.

D'autre part, lexcés dans 'amour de soi rend impossible la constitution de la société. Par conséquent
I'amour de I'espéce est aussi une nécessité naturelle comme l'amour de soi. Un équilibre doit régner
entre le “moi” et le “nous” comme la condition sine qua non pour la réussite dans la vie, comme la
précision dans les mouvements de nos mains est la résultante naturelle de la contradiction qui existe

entre les membres qui se courbent et ceux qui sont droits. »

Les programmes éducatifs en Islam ont été congus de fagon & permettre a l'esprit humain d'approfondir
sa vision des choses en matiére de réflexion et d'étude des faits sociaux. En effet & chaque fois que la
vision de 'homme s'élargit et que le niveau de sa réflexion s'approfondit et s'éléve, celui-ci parvient a
sortir de l'orniére du moi et de l'égoisme. Pour ce faire, les programmes d'inspiration islamique ont été
organisés de fagon a affermir, en sus du sens moral individuel, I'éthique sociale afin que I'étre humain lie
son moi individuel au moi collectif. Ce faisant la société sera composée d'étre solidaires entre eux et non

d'égoistes qui ne penseront qu'a eux-mémes. Les liens et les relations sociales dans une société



islamique sont également affermis par une attache divine qui leur confére un caractére sacré. C'est ainsi
qu'ils sont tenus de se recommander les uns les autres le bien, la piété et les bonnes ceuvres, de méme
quiils doivent s'aider mutuellement afin de jeter les bases d'une société solidaire ou les générations
futures pourront vivre dans le bien et la vertu, & lombre de la foi et des valeurs saines. A la suite de
quoi, toutes les forces vives seront mobilisées dans la voie du bien et du progrés et non dans la voie du
mal et de la destruction. De cette facon-la se conjugueront les démarches et les objectifs de méme que
sharmoniseront les cceurs pour travailler au service de 'humanité. Par ailleurs, du moment que l'lslam
exige que soit mise en place une société solidaire fraternelle et unie, de fagon a pouvoir assumer ses
responsabilités sociales, et sachant que la vertu, la piété t la bienfaisance sont les fondements de sa
morale, il a proclamé et décrété que celui qui ne travaille pas pour le bien de la société n'est pas un

musulman, c’est ce qui ressort de la parole du Prophéte (sur lui bénédiction et salut):
« Celui qui ne s'intéresse pas au sort des musulmans ne fait pas partie d'eux ».

Depuis que l'lslam s'est levé comme une aurore dans les ténébres de lignorance, il a donné au monde
une conception de la vie embrassant toutes les préoccupations de lindividu et de la société. Il s'est
attelé & purifier et & éduquer une nation habituée a vivre dans la haine, l'orgueil, le vice, la déchéance
morale et I'exploitation de 'homme par 'homme. Il les a invités a la fraternité, la bienfaisance, la
compassion, la miséricorde et I'amitié sincére. De ce fait, il a pu donner & chaque homme une
personnalité solide et remarquable de fagon a ce qu'aucun prétexte ne puisse les diviser, et semer parmi
eux la haine. Ce fut une société forte et saine ou la foi, le dévouement pour autrui et la recherche de
lintérét général constituaient les fondements principaux. Dans cette société-la, il est évident que chaque
membre se sente responsable du sort des autres comme s'il en avait la charge a lui seul. Chacun des
membres de cette société éprouve pour son prochain de l'affection, de la générosité et un dévouement
qui l'ameéne a lui donner la préférence sur sa propre personne. N'est-ce pas ces relations qu'a décrites le

Saint Coran dans les versets qui suivent:

« Ceux qui avant eux se sont installés dans le pays et dans la foi, qui aiment ceux qui émigrent chez eux
et ne ressentent dans leurs poitrines aucun sentiment d'envie pour ce que ces gens ont recu. lis leur

donnent de plus la préférence sur eux-mémes, méme quand ils sont dans le besoin ».

Il a aussi décrit les pieux et les justes en ces termes: « Qui a donné l'argent, malgré son amour pour lui,
aux proches, aux orphelins, aux miséreux, a l'étranger de passage, aux mendiants et pour affranchir les

esclaves ».

L'amour propre étant ce qu'il est, il importe & 'homme riche et aisé qui veut aider les nécessiteux de ne
pas toucher leur dignité en sachant procéder avec finesse et tact. Dans cette optique-Ia, I'lslam
recommande aux riches d'abaisser la main qui tient 'auméne par humilité, afin que les pauvres puissent
la prendre sans avoir & s'abaisser et sentir 'humiliation et afin qu'ils puissent rester eux-mémes loin de

lorgueil et de la fierté. Comme disait limam Ali:



« Qu'elle est admirable I'humilité des riches vis-a-vis des pauvres pour obtenir les bienfaits de Dieu.
Mais ce qui est plus admirable encore, c'est l'orgueil des pauvres vis-a-vis des riches parce qu'ils

] . .
sappuient sur Dieu ».

Le sens du Bien en Islam

Parmi les caractéristiques intrinséques au musulman, il y a 'amour et la compassion. Ces deux qualités
découlent d'une sincérité dans la foi qui laméne a considérer tout ce quil a comme venant de Dieu et
tout ce qu'il donne il le donne & lui. Celui & qui est accordée cette grace, son coeur déborde d'amour
pour les étres, méme si aucune relation ne le lie & eux, car sa conduite s'inspire de I'amour ardent qui

passionne son coeur et qui coule de la fontaine inépuisable de I'amour divin.

Y a-t-il en effet un stimulant plus fort que la foi et la sérénité envers Dieu, ainsi que l'espérance en sa
Miséricorde et Sa récompense future pour encourager 'homme a faire le bien d'une fagon désintéressée

et loin de toute amére-pensée?

Ainsi donc, la piété et la bienfaisance n'ont de véritable sens que sfils émanent d'un coeur sincére et

visent un objectif sacré, en l'occurrence la satisfaction de Dieu.

Cela dit, I'slam ceuvre constamment en vue de guider les consciences vers ce but sacré et sublime.
Pour ce faire, il ouvre a lhomme les vastes horizons de lintelligence et de limagination et les met en

7 . . ’ . ] . Y 1= 1. Y
adéquation avec les aspects physiques et métaphysiques de lunivers de fagcon a ce quil simprégne de
limmensité et de I'éternité de la puissance divine et afin qu'apparaisse, devant lui, la Vérité, dans tout

son éclat.

Evidemment seuls ceux qui font preuve d'une adoration dévouée a Dieu et qui se souviennent

constamment de lui, peuvent éprouver ce genre de perception suprahumaine.

En effet, le dévouement au Créateur et la recherche de Sa proximité et de Sa protection font parvenir
'nomme & une station spirituelle telle qu'il peut pénétrer le sens véritable du « vicariat de Dieu » (khalifat

Allah) et quiil devient un étre imprégné d'amour devant lequel la voie de la vertu sera aplanie.

Par ses préceptes et ses enseignements, IIslam nourrit en 'homme ce genre de sentiments naturels qui
existent en chacun de nous. Une fois que I'amour devient le reflet de ces sentiments et déborde sur le
coeur de 'homme, celui-ci sera forcément enclin a suivre la voie du bien et & se dévouer pour ses
semblables. En revanche, la haine et la volonté de faire le mal ne peuvent tenir dans un tel cceur et
finiront par se dissiper, car 'amour ne saurait cohabiter dans un méme cceur avec linfamie et les

souillures de I'ame.

Il va de soi que la guidance de l'lslam et I'éducation morale et spirituelle qu'il destine a I'humanité entiére
laissent a lintérieur de I'ame une influence bénéfique considérable, une fois qu'elle s'en imprégne. De

fait, en prenant conscience de l'existence d'une relation étroite et ferme entre sa personne et le monde



qui l'entoure, 'homme agirait en conséquence, en respectant et en se conformant aux lois de l'univers,
c'est-a-dire en étant en harmonie avec l'ordre cosmique tel qu'il a été établi. Ce faisant, il aura pour
toutes les créatures un regard plein de compassion, & l'exception de celles qui sont nuisibles. L'homme
parvenu a cet état spirituel ou se révélent sa grandeur et sa noblesse dans toute leur plénitude sera
purifié de toutes les souillures de I'ame. Il constituera un facteur positif dans I'existence humaine et

partant dans l'ordre cosmique.

N'est-ce pas la connaissance spirituelle qu'avait le prophéte qui lui faisait dire & propos de ceux qui
s'étaient opposés a son message: « Seigneur, dirige mon peuple sur la bonne voie, car il est dans
lignorance ». Bien plus la compassion du Prophéte n'englobait pas seulement son peuple, elle s'étendait
a toutes les créatures. C'est ainsi qu'il enseignait & ses compagnons la généralisation du bien et de la
compassion méme envers les animaux. Un jour il leur raconta ce qui suit: « Alors qu'il souffrait de la soif
en plein désert, un homme vit un puits dans lequel il descendit pour se désaltérer. En remontant, il vit un
chien haletant et mourant de soif. Pris de pitié, il redescendit dans le puits et remplit ses chaussures
pour pouvoir donner de l'eau au chien. Dieu lui pardonna toutes ses fautes passées a cause de ce
geste-la ». Les compagnons lui dirent: « Serons-nous récompensés pour notre compassion a l'égard
des animaux? » Il répondit: « Oui! Vous serez récompensés en venant en aide a tout ce qui possede un

coeur. »

Ceci dit, il nous incombe de ne jamais agir par anticipation ou avec des idées précongues devant
n'importe quel événement, mais de toujours chercher & en connaitre les raisons. C'est comme le malade

que le médecin ausculte pour connaitre les symptédmes de son mal.

Le sens du bien dans le monde moderne

Nous savons tous que les pays riches consacrent une part de leur budget a l'aide aux pays pauvres.
Ceci est une bonne chose en soi, mais malheureusement, cette aide n'est jamais dénuée darriére—-
pensées non louables. Les considérations humanitaires ne sont pas les seules a entrer en ligne de
compte. C'est souvent des raisons bassement mercantiles ou politiques qui déterminent cette aide. On
maintient en vie des pays qui s'ils entraient en révolution mettraient en danger les pays riches eux-
mémes. Quant aux actes charitables accomplis par certaines personnes qui veulent dailleurs donner a
leurs actes une publicité la plus large, ils ne sont souvent que des manceuvres de snobisme qui finissent
le plus souvent en pure perte ou des tremplins pour lancer de nouvelles vedettes de la politique

mondiale.

On veut bien penser que, bien que ce soit l'intention d'un acte qui détermine sa valeur, dans ces cas-la
le résultat soit pris en considération si quelque aide matérielle parvenait quand méme aux malheureux
du monde. Mais ce serait faire injure a la morale que d'assimiler une bonne action & une équation

mathématique, ne prenant en compte que les chiffres.

Voici ce que dit Alexis Carrel a ce propos:



« Le mobile de nos actions est l'acquisition d'un progrés personnel, et en premier lieu les intéréts
financiers et la satisfaction de linstinct de mise en valeur de sa personnalité, de la recherche de la
promotion et des grades, ainsi que de la gloire et du rang social. Ces visées se camouflent parfois sous
les masques de l'ostentation et de 'amour du genre humain. Il nous est possible d'observer les défis
secrets et les trahisons inavouées dans les milieux militaires, les universités, les milieux politiques et

judiciaires, ou lidée d'honneur est souvent défigurée.

Ceux qui se consacrent & une grande cause, ou s'efforcent sincérement sans ostentation sont souvent
considéreés par la plupart de gens comme des fous misérables. On peut observer les signes de la
recherche de lintérét personnel partout. Dans une femme qui se consacre aux ceuvres de bienfaisance,
mais ne nourrissant pas dans son cceur le moindre sentiment d'aide aux nécessiteux, et qui en fait
convoite un poste de direction d'une ceuvre de bienfaisance par exemple ou bien encore de recevoir la
médaille dhonneur dont elle pourra tirer plus tard quelque bénéfice quand elle ouvrira une boutique

commerciale par exemple.

Dans un médecin célébre qui conseille ses étudiants et ses patients d'utiliser un médicament pour lequel

il recoit un pot-de-vin de la part du fabriquant.

Dans un homme de science universitaire qui ne vise pas dans ses efforts le progrés scientifique, mais
qui espére acquérir une chaire a I'Académie des sciences, titre qui lui ouvrira la porte a ses intéréts
matériels. Dans des médecins qui ne respectent pas le cété moral de leur profession dans leurs

expériences, et la préservation du secret de leurs patients.

Dans un étudiant qui tente de corrompre le secrétaire de la faculté pour obtenir les questions qui seront
posées aux prochains examens. Dans des étudiants qui se livrent a la commercialisation au marché noir

des avantages matériels qui leur sont offerts pour leurs études.

Souvent, la recherche de l'intérét personnel se cache sous le voile de la science, de I'humanitarisme, du
sacrifice et de I'intégrité. Nous sommes soucieux de gagner de l'argent, car l'argent est tout, et il nous

confére la puissance. On peut tout acheter avec. L'argent satisfait nos misérables désirs. »

Il va de soi que cette conception du bien qu'ont les pays riches est dénuée de tout sentiment noble qui
donne au geste charitable toute sa valeur humaine. Ce qui n'est pas le cas bien sir, dans
l'enseignement religieux des prophétes, ou chaque acte de bienfaisance est un maillon d'une chaine de
vaste solidarité sociale qui relie toutes les catégories sociales et tous les individus. Voici a titre

d'exemple ce qu'enseigne llslam:

« Un homme vint un jour chez le Prophéte et lui dit: J'ai faim O envoyé de Dieu »; celui-ci envoya
quelqu'un auprés de son épouse pour lui apporter de quoi nourrir 'lhomme affamé. On lui apprit quiil n'y
avait rien chez lui, sinon de l'eau. L'Envoyé de Dieu se tourna alors vers ses compagnons et leur dit:

« Lequel de vous veut donner 'hospitalité a cet homme-ci? » Un homme des Ansars (premiers

musulmans de Médine) accepta d'étre I'hote de l'invité de Prophéte. Cet homme se rendit donc chez lui



accompagné de lindigent, mais sa femme Iui apprit que la nourriture disponible pouvait juste suffire aux
membres habituels de la famille. Il demanda quand méme que le repas fat servi, et s'asseyant lui-méme
dans un coin sombre, il se débrouilla pour que son invité qui mangea a sa faim ne se rendit pas compte

qu'il ne mangeait pas.

Dans ce méme ordre d'idées, Al-Majlisi rapporte dans le niveau de sa réflexion s'approfondit « Tout
musulman doit faire chaque jour une bonne action ». Quelqu'un lui dit: « Et qui peut supporter cette
tache? » Il répondit: « En débarrassant la voie des objets qui I'encombrent, tu auras accompli une bonne

action. »

Il y a lieu de signaler cependant que ce genre de bonnes actions que 'Envoyé de Dieu compare a un
simple geste consistant a enlever des pierres sur la voie, constitue le minimum que peut accomplir un
musulman dénué de moyens et de ressources pouvant lui permettre de faire mieux. Quant a ceux dont
la position sociale est plus aisée, ils doivent faire des actes de charité en fonction de leurs ressources et
de leur rang social. En d'autres termes, chaque membre de la société est tenu de faire des actions de

bienfaisance proportionnellement a ses capaciteés.

Un de mes amis, qui exercait dans un service des ceuvres sociales m'a fait un jour, la confidence
suivante: « Chaque jour, avant de commencer mon travail, je me suis fixé un programme consistant a
faire une bonne action ne serait-ce que de donner des conseils a celui qui ne sait pas comment

commencer son travail. »

En effet, si chaque musulman applique selon ses capacités les directives du Prophete en matiére
d'éthique, nul doute que la vie sociale aura plus de dynamisme et partant plus d'efficacité et que

beaucoup de problémes seraient ainsi résolus.
Quel est l'étre le plus aimé aux yeux de Dieu?

Al-Kulayni rapporte dans son recueil de traditions intitulé Al-Oussoul min Al-K&fi, que limam Al-Sadeq
a dit:

« On a interrogé le messager de Dieu en ces termes: quel est l'étre le plus aimé aux yeux de Dieu? » |l
répondit? « Celui qui est le plus utile a ses semblables. » De méme, il a dit: celui qui se désintéresse du
sort des musulmans ne fait pas partie d'eux. N'est pas également musulman celui qui entend son frére

appeler a l'aide, et ne lui vient pas en aide. »

En outre, Al-Kulayni rapporte, d'aprés Safouan Al-Jamal, le récit suivant: « Un jour, alors que j'étais
assis chez limam Jaafar al-Sadeq, un homme venu de la Mecque du nom de Meymoun entra et se mit
a se plaindre de la difficulté de trouver une location. L'imam Jaafar se tourna vers a chaque fois que la
vision de 'homme s'élargit et que le niveau de sa réflexion s'approfondit et mon retour, jinformai limam
de ce que jai fait, en lui disant que Dieu avait réglé son probléme. Il me dit alors: « Il m'est plus agréable

que tu secoures ton frére dans le besoin que de faire durant une semaine les tournées autour de la



Kaaba, avant tout le monde. « Il ajouta: un jour, un homme vint voir Al-Hassan ibn Ali pour régler un
probleme. Il se leva et partit avec lui. Sur le chemin, ils virent Al-Husseyn en train de prier. Al-Hassan
dit & 'nomme: pourquoi n'as-tu pas sollicité Al-Husseyn que voici, il taurait aidé a régler ton probléme.
« L'homme lui répondit: j'ai cherché aprés lui, mais on m'a dit qu'il était en retraite spirituelle limam Al-
Hassan lui dit: « s'il tavait aidé, cela aurait mieux valu pour lui que s'il avait fait une retraite spirituelle

d'un mois.

L'immensité de I'amour et de la bienfaisance

Autant les sentiments humains prennent d'étendue et d'ampleur, autant ils touchent et englobent un plus
grand nombre dhommes. Du reste, la compassion ne peut pénétrer au plus profond des coeurs étroits.
Par conséquent leur bienfaisance reste sans grand effet et ne touche qu'un nombre restreint de

personnes. Une compassion de cette sorte est loin de la miséricorde divine.

Un de ceux qui avaient une vision de cette compassion a dit un jour devant Al-Husseyn ibn Ali: « un
bienfait, lorsqu'il est accompli en faveur d'un homme qui ne le mérite pas, devient vain. » Al-Husseyn lui
répondit: « C'est inexact, car un bienfait n'est jamais vain. Il est semblable & une averse de pluie qui

touche le bon et le mauvais. »

Par ailleurs, limam Ali ibn Al-Husseyn, fils du précédent, a recommandé a son fils, le cinquiéme imam,

Muhammad Al-Béger.

« O mon fils, aide quiconque te sollicite. S'il le mérite, tu l'auras fait alors a bon escient. Mais s'il ne le

meérite pas, tu seras toujours du nombre des bienfaiteurs »

Quant au maitre des hommes libres, Al-Husseyn ibn Ali, il recommandait aux gens de faire le bien en

les stimulants par ces paroles édifiantes:

« O mes freres! Rivalisez entre vous dans la générosité, hatez-vous dans la recherche du bien, ne
laissez pas les occasions de le faire vous échapper, car plus vous vous empressez a faire le bien, plus
votre réussite sera digne d'éloges. Par contre, plus vous tergiversez dans le chemin du bien, plus vous
VOous exposez aux critiques des gens. Apprenez que lorsque vous rendez service a quelqu'un et qu'il ne
vous sera pas reconnaissant, Dieu le sera a sa place, car Il est le plus généreux et le plus
reconnaissant. Apprenez que la sollicitude des gens pour vous est un des bienfaits que Dieu vous

accorde.

Aussi ne soyez pas excédés des bienfaits de Dieu, sinon ils se transformeront en courroux. Apprenez
que le bien est digne d'éloges de méme qu'il est source de récompense. Si le bien avait un aspect
humain, vous le verriez rayonnant, sympathique a tous ceux qui le voient. Si le mépris avait aussi un
aspect humain, vous le verriez laid, affreux et repoussant. O mes freres, celui qui est généreux accéde a

un rang élevé, alors que celui qui est cupide s'abaisse dans la servilité.



Le plus généreux des hommes est celui qui donne sans attendre en retour. Le plus noble des hommes
est celui qui pardonne alors qu'il est en position de force. Le plus magnanime des hommes est celui qui
revient & celui qui la rejeté. Comme les arbres qui donnent leurs fruits aprés s'étre solidement ancrés
dans leurs racines, le bien qu'on avance en faveur de son frére aujourd'hui, on le retrouve demain. Celui
qui cherche la satisfaction de Dieu, en faisant don a son frére d'une plantation, Dieu le gratifiera d'une
autre lorsqu'il sera dans le besoin et éloignera de lui les malheurs de cette vie, si terribles soient-ils.
Celui qui dissipe le chagrin d'un croyant, Dieu dissipera son chagrin dans ce monde et dans l'autre. Celui

qui est bienfaisant avec les gens, Dieu sera bienfaisant avec lui, car Il aime les bienfaisants. »

Il va de soi que la charité et la bienfaisance ne sont pas circonscrites uniquement dans la générosité, la
compassion vis-a-vis des gens et la bienveillance envers eux, loin s'en faut. L'aide morale, le bon
conseil et I'éducation des gens sont plus précieux que l'aide matérielle. Aussi si quelqu'un s'assigne la
tache de guider les égarés et de les sauver des ténébres de la corruption et de la dépravation, vers la
voie de la lumiére et de la vérité, il aura accompli la le plus grand des biens et la plus noble des charités.
En effet la sollicitude envers les égarés et la main tendue aux noyés dans les ténébres du vice et du mal

est le plus haut degré de la vertu en Islam.
N'est-ce pas le Prophéte qui disait a Ali:

« Il est préférable pour toi que Dieu guide un homme grace a toi, sur la voie du salut, que d'étre le

premier homme sur lequel le soleil se lévera. »

Chapitre 7: L’estime, Elément Fondamental Dans

la Progression des Sociétés Vers le Bien

Les exigences de I'ame humaine

Tout comme 'homme a des besoins biologiques qu'il n'a de cesse de satisfaire de maniére permanente,
son ame a également des exigences qu'il faut aussi impérativement satisfaire parce que Dieu l'a jugé

nécessaire.

L'ame humaine a soif de considération et de reconnaissance. C'est ainsi que chacun voudrait voir la
société au sein de laquelle il vit reconnaitre et apprécier ses faits et gestes; que les hommes qui
l'entourent aient de la considération pour lui, ce qui ferait de Iui une personnalité importante dans la

société.

L'homme étant narcissique par nature, il est évident que tout ce qui émane de lui ne peut le plus souvent



qu'étre parfait a ses yeux, quiil s'agisse de ses inventions, du fruit de ses réflexions ou de ses golts. En
conséquence, la louange et I'estime sont de puissants stimulants pour I'étre humain, de méme qu'ils
sont, au plan social, absolument indispensable. La louange a un tel impact et une telle influence qu'elle
peut donner a une société en état de somnolence un élan et une perspective extraordinaires, bien que la

considération soit le reméde le plus simple aux maux des individus.

A contrario, le manque de stimulation freine grandement la complémentarité et le développement social,

empéchant les forces et les énergies de s'exprimer et menant a une léthargie a lintérieur de la société.

Tous ces jeunes qui ont atteint un stade trés sensible de leur vie dans leur maniére de penser et de
ressentir les choses et qui sont au seuil de vivre sa I'émancipation sociale, ont plus besoin d'étre

stimulés et soutenus pour persévérer dans la voie qu'ils se sont choisie, que d'autres choses.
Selon le philosophe anglais Bertrand Russell:

« Nous nous devons de louer et d'apprécier toutes manifestations nouvelles exprimant le courage et l'art
ou tout détachement a I'égard de ce sentiment d'égoisme qui caractérise l'enfance, spécialement ce qui
nécessite une lutte contre soi-méme. Nous devons plutét utiliser la louange et lencouragement a l'égard

de tout travail d'exception et a tous les niveaux d'éducation.

La plus gratifiante des situations, pour un adolescent, est de se voir apprécié et loué pour un travail

ardu. De fait, cette situation est, naturellement, pour lui un élément stimulateur.

Toute orientation morale doit étre immédiate et sérieuse pour tirer le maximum de tout événement ou fait
inopiné, sans toutefois lui accorder plus d'intérét qu'il ne mérite. Dans ce contexte, l'enfant est le plus

apte a accorder & chaque événement la part d'attention qu'il juge nécessaire.

La perception d'une situation particuliére et l'application des observations morales & tous les événements
similaires sont plus aisées pour I'enfant que de comprendre les régles globales et de tenter de les
appliquer aux situations qui surviennent. Il ne faut, cependant, pas lui dire: soit courageux, soit bon
envers les autres... mais plutét linciter & accomplir une ceuvre qui demande de l'audace et alors lui dire:
Dieu te garde. Tu es un enfant courageux. Il faut également l'inciter & préter ses jouets a sa petite sceur,
par exemple, pour qu'elle puisse jouer avec et, pendant qu'il la regarde s'amuser, lui dire: Tu as bien agi.
Tu es un enfant bon et gentil. Il est plus gratifiant de remédier, de cette fagon, a ses élans brusques et

violents. »

Ce qui est le plus choquant pour les jeunes gens et le plus éprouvant pour leur volonté d'agir et leur
énergie c'est d'étre mésestimé et délaissé et de ne pas étre loué pour leurs actes. La personne souffre
quand elle s'apercoit que les gens font peu de cas delle, de son travail et de l'effort qu'elle a fournis pour
l'accomplir, c'est-a-dire qu'elle se sent diminuée aux yeux d'autrui. Cela pousse cette catégorie de
personnes a l'abattement physique et moral, a verser dans linaction et & perdre tout espoir dans l'avenir

et dans leurs capacités propres a réaliser de grandes ceuvres. En un mot, ces personnes sont alors



atteintes de troubles psychologiques. Car les tendances et les penchants spirituels, s'ils sont refoulés et
réprimés chez I'étre humain, créent des complexes et des troubles psychologiques qui auront un effet

considérable sur son psychique.

Ainsi, lorsque les savants ou artistes s'apercoivent que leurs travaux ou que leurs ceuvres et réalisations
ne sont pas appréciées a leur juste valeur par la société, il est possible que ce sentiment de rejet
entraine une déviation de la pensée et des énergies et les pousse, dans leur quéte de la réussite
sociale, a emprunter des chemins sinueux et des moyens peu avouables, a savoir a substituer la ruse,

la tricherie et le mensonge aux vertus humaines et aux voies de la raison et du cceur.

Les effets de la louange

De simples mots de reconnaissance et de louange ont sur l'esprit des gens un grand effet et il est
possible alors qu'ils consacreront leur vie entiére & faire le bien dans le but de réussir dans la vie et pour

ce que cela apporte a l'esprit de repos et de quiétude.

lls sont nombreux ces gens qui croient que leur accomplissement dans la vie est tributaire de la
considération que leur marquent certains grands personnages et que, sans la bienveillance de ces
derniers, il leur serait impossible de s'élever dans la hiérarchie sociale et de parvenir a l'élévation

spirituelle.

Clest ainsi que les nations développées a travers le monde font une place importante aux mérites par la
considération que manifestent certains grands personnages aux personnes douées et de talent. Cette
attitude est décelable a divers degré. Ainsi, il est certain que les talents et les capacités de tout un
chacun ne seront pas ignorés, car il est mis en place le terreau qui permettra a ces talents et a ces
capacités de croitre et de se développer, c'est-a-dire de libérer leurs énergies créatrices et de redonner
au travail et & l'effort la place qu'ils méritent par la considération accordée aux gens capables et

exceptionnels.

L'homme, durant la période de la jeunesse qui est la plus importante étape de la vie pour ce qui
concerne la formation des bases morales-manifeste la plus grande aptitude a louer et a étre
reconnaissant vis-a-vis d'autrui. Mais plus il avance dans l'age moins il est dans une telle disposition. II
est donc nécessaire de renforcer, chez les grands hommes, cette tendance a la louange et a la

considération, tant quiils sont en position d'influencer les plus jeunes.

L'application de ce programme aura une grande influence pour préserver l'équilibre spirituel de la

jeunesse. Car parmi les caractéristiques naturelles de la jeunesse, il est celui qui consiste, pour le jeune,
a se choisir un modéle dhomme. De sort que si son choix ne se porte pas sur les gens honnétes et que
son esprit ne soit pas disposé a les apprécier et a les considérer, il pourrait alors étre tenté d'admirer les
déviants et les malhonnétes hommes dont les comportements deviendraient, pour lui, le modéle social a

suivre, ce qui aurait un effet plus que néfaste sur lui.



Ceux qui font preuve d'un bon godit ont un caeur généreux et une pensée saine ne pourront que louer et
apprécier tout travail honnéte qu'ils remarqueraient autour d'eux de la part de toute personne. Ainsi, les
grandes idées des personnages célebres et leur capacité de perception des choses ont un immense
rayonnement, engendrant par la méme chez ceux qui les observent une énergie et une vitalité certaine,
de méme que ces qualités leur apportent réconfort et dynamisme. La fréquentation des gens de bonnes
maeurs contribue a élever la pensée de 'homme et a libérer son esprit des entraves qui I'éloignent de la
morale. Ainsi, ceux qui sont sensibles au discours des personnages célebres assoient les fondements

indispensables a leur élévation morale et spirituelle.

Cependant, certains sont trés avares de louanges et de reconnaissance, méme envers les gens qui leur
sont proches et ne sont pas disposés a appréecier leurs qualités et leurs compétences ainsi que leurs

réalisations, de quelque nature qu'elles soient.

Certes, la nature malveillante qui est dénuée des qualités humaines et qui est encline aux mauvais
penchants lorsqu'elle fait face & toute situation louable juge celle-ci de maniére a diminuer son impact et
son apport et & la rabaisser aux yeux d'autrui. Plus encore, les gens de cette nature critiquent tout bien
et souffrent de ce qui fait le bonheur des personnes autour d'eux, de méme qu'ils ne sont nullement

disposés a louer ou a considérer leurs semblables et se réjouissent de leurs malheurs.

De ce fait, les gens dont la nature est malveillante ressentent de la colére quand il arrive que ceux qui

les entourent agissent de maniére louable ou qu'ils bénéficient de la considération sociale. Il leur arrive
. ' . . 1 . P . .

parfois demprunter les voies de la provocation et de lagression par dépit et par envie, en voulant les

accabler de malheur.

Ainsi donc, les sages tirent les lecons qui se dégagent du comportement des ignorants pour éviter de
tomber dans leurs erreurs. Ces derniers, par contre, ne sont pas préts de suivre la voie des sages et de

tirer les enseignements qui découlent de leur morale et de leurs qualités humaines.

La différence de la critique fondamentale et des critiques

La critique de la personnalité qui se base sur une fausse argumentation est un des grands défauts de
nos sociétés, car il régne parmi les différentes classes de celles-ci. Nous pouvons observer que toute
personne qui entreprend un travail innovateur se trouve sujette a la critique de la part de toutes les
franges de la société méme si celles—ci ne sont pas habilitées a la critiquer sans aucune forme d'étude

ou d'analyse.
Selon l'une des personnalités sociales aux Etats-Unis, Wanamaker:

« J'ai acquis la conviction, depuis trente ans, que critiquer autrui est une aberration. Car comment
pourrais—je corriger les autres et les critiquer tandis que je fais face, moi-méme, a des problemes qui

m'empéchent de voir mes torts. J'avoue maintenant que je crois que Dieu n'a pas cru bon de donner a



l'un la méme raison et la méme connaissance qu'a l'autre. »

Nul doute que la critique fondamentale et juste est l'une des vois la plus & méme de redresser la société,
mais le malheur est que la critique est souvent infondée, faute d'études et d'analyses, ce qui est une
attitude inéquitable qui améne a obstruer la voie du développement et de linnovation. Peut-étre alors
que cette faiblesse morale et sociale a influé négativement sur les plus grands personnages et a réduit a

néant leurs espoirs et leurs travaux.

Le reproche qui est fait aux gens qui se trompent ou qui connaissent I'échec, selon la plupart des
psychologues, est le reflet des fautes et des défauts dans l'esprit de celui qui émet ces critiques

transposé chez les autres de maniére inconsciente. Selon eux:

« De maniére générale, et souvent, la critique et le blame ayant trait aux fautes et aux erreurs d'autrui
ont leurs racines dans nos échecs dont nous sommes inconscients, c'est-a-dire que nous remarquons
chez les autres les défauts que nous portons en nous sans le savoir. Ainsi, 'homme positif et
consciencieux ne perd pas son temps a critiquer et a blamer les autres, car il est toujours occupé par
des travaux positifs et bénéfiques. Rares sont les critiques faites par les inventeurs et les créateurs et
méme les critiques d'art lorsquiils relévent les imperfections artistiques des autres, ils ne font en réalité
que critiquer leurs propres ceuvres. De méme, les théoriciens qui ont connu l'échec sont, le plus

souvent, ceux-la mémes qui théorisent pour les autres sans savoir ce qui leur conviendrait a eux.

L'illogisme dans la critique méne, souvent, & camoufler la vérité et a s'éloigner de la réalité des choses. |l
est alors possible de percevoir la haine profonde qui anime ceux qui critiquent de maniére injuste et
inéquitable, étant eux-mémes inconscients de leurs défauts, de voir que cette haine se propage vite a
leur environnement et touche toutes les choses qui les entourent. Nous observons une telle attitude
chez ceux-la mémes qui ont eu a souffrir leur vie durant d'abattement et de tristesse morale, car ils

voient toutes les créatures a travers le prisme déformant de la condescendance et du mépris.

La critique de ces gens se développe sur la base de leur haine personnelle, ce qui les pousse jusqu'a
fuir aujourd'hui ce quiils adoraient hier, ne sachant pas que cette haine ne leur est pas étrangére et
qu'elle se développe en eux-mémes. Ainsi, linimitié et le doute sont le résultat, en réalité, de l'extinction

du sentiment d'estime et d'amitié dans l'esprit de 'homme. »

Toutefois, ceuvrer a faire le bien mérite 'éloge, méme si c'est 1a un devoir pour celui qui le fait. Car celui
qui en connait les difficultés et entreprend de le faire au mieux est digne d'éloges et de considération et

mérite qu'on l'encourage a persévérer dans cette voie.

J'étais, il y a quelques années, dans l'une des grandes villes de I'lran. Un jour, la ligne électrique
desservant la zone ou je me trouvais tomba en panne. Jai alors contacté le responsable concerné pour
lui demander de procéder a la réparation de la panne au plus vite. Aprés une longue attente, ce fut
chose faite. J'ai rappelé alors ledit responsable pour le remercier et le louer pour son intervention. Au

début, sa voix était altérée et triste, mais, suite a mes remerciements, il se détendit et sa voix retrouva



une certaine chaleur pour me demander qui jétais, car c'était la premiére fois que quelqu'un le remerciait

et le louait pour son travail.

Je lui répondis que, malheureusement ou heureusement, je n'étais pas résident de cette ville, mais mes
remerciements et ma gratitude avaient comme objet le devoir que vous avez accompli. Il me fit part, a

ce moment, de me rencontrer prochainement.

A partir de ce moment, chaque fois que survenait une panne sur cette ligne vétuste desservant la
région, il se dépéchait de réparer la panne dés que je I'en informais. Frappé de ce que, selon ses
propres mots, personne ne l'avait jamais remercié avant ce jour, jai appris, enquéte, qu'il avait été
nommé depuis plusieurs années a ce poste éloigné dans la région et que, effectivement, ses efforts

n'avaient jamais été appréciés durant tout ce temps-Ila.

La flagornerie

Nous devons nous rappeler que la louange, avec tout ce qu'elle comporte comme résultats bénéfiques,
doit étre limitée et ne doit pas dépasser des limites acceptables et raisonnables. Car, a linstar du

manque de reconnaissance qui peut conduire au dépérissement de la pensée et a l'affaiblissement des
énergies, un exces de considération et de louanges peut se transformer en flagornerie de mauvaise foi,

ce qui est un genre de déviances gratuites des réalités et de la vérité.
A ce sujet, Dale Carnegie écrit:

« La flagornerie n'a pas d'effet sur les gens éduqués, car elle est vide de sens et tendancieuse. Il est

alors naturel que l'auditeur averti ne soit pas influencé par elle.

Il'y a une différence entre un éloge qui vient du cceur et une flatterie détestable dont la nuisance est plus
grande que le bienfait. Les flagorneurs sont touchés par un grand mal, car la flagornerie est un genre de
vice qui sera découvert un jour. La louange et I'éloge sincéres sont, par contre, d'une tout autre nature.
Je veux dire par flagornerie un certain genre de pensées médiocres qui ont une incidence directe sur le

parcours de lhomme dans la vie.

Il est préférable au cours d'une discussion de ne pas se laisser guider par ses propres idées, mais de
chercher a découvrir les qualités et les moeurs de notre interlocuteur et de retenir les aspects positifs de
cette personne pour en faire Iéloge mérité au lieu de le flatter outre mesure par des paroles dont nous

ne sommes pas convaincus nous-mémes. »

Lorsque Omar Ibn Abd Al-Azziz, qui différait du reste des califes omeyyades par ses qualités humaines
profondes, monta sur le tréne du califat et se chargea des affaires des musulmans et lorsque les gens
accoururent pour le féliciter et le congratuler, un homme dénommé Khaled Ibn Abdallah, représentant

l'une des délégations, se leva et pris la parole pour dire:



« O Emir des Croyants! Beaucoup de gens sont fiers des postes et des situations qu'ils acquiérent,
voyant 'honneur dans le commandement, le Califat et la fonction. Quant & toi, tu es la fierté du Califat et
du commandement qui se trouvent revalorisés et honorés par ta présence. En réalité, les vers suivants

d'un poéte s'appliquent a toi:
Si la perle peut embellir un visage;
La beauté de ton visage rehausse la perle

A cet instant, le poéte Khaled Ibn Abdallah flattait le Calife et le louait par des vers et des paroles
mielleuses, mais le Calife se fatigua de son insatiable flagornerie et lui coupa la parole pour lui intimer
lordre de s'asseoir. |l s'adressa ensuite aux gens présents et leur dit: “Votre ami a plus de langue que

de raison et de logique”.

La flagornerie est un des grands torts de la société qui s'est beaucoup développé, et les exemples du
méme genre sont nombreux. |l est rare, aujourd'hui, que les gens flattent les autres pour relever leur
moral, les soutenir et les fortifier ou pour les informer de leurs droits et de la valeur de leurs travaux, en

vue de les inciter a aller de l'avant et a progresser.

A ce propos, un écrit: “Ce sujet est devenu pour moi, au fil du temps, telle une loi absolue, de sorte que
toute personne qui me rend visite et commence par me flatter ou louer mes écrits et mes ceuvres ne
cherche qu'a me demande un service. Par exemple, elle sollicite une recommandation, une aide ou un
soutien de quelque nature qu'il soit. Mais personne ne vient, en fait, pour me parler ou louer mes

travaux.”

Puis, il ajoute: “Certes, il est navrant et désolant que la plupart des auteurs et orateurs a travers le
monde civilisé comme ils disent: recoivent, par fois, en un jour des dizaines de lettres a travers
lesquelles les gens expriment leurs sentiments, leur considération et leur gratitude pour leurs ceuvres de
valeur. Tandis qu'il est rare, en Iran, qu'un orateur ou qu'un auteur soit le sujet de considération qui ne

soit pas pernicieuse ou qui ne vise pas un but inavoué.”

Nous pouvons donc dire que le sentiment de contentement et de quiétude que ressent 'hnomme a lissu
d'un travail qui lui est confié dans le cadre de ses fonctions et responsabilités est la meilleure des
gratifications quiil puisse recevoir. Mais ceci ne concerne qu'un certain nombre de personnes qui ont
atteint un haut niveau de spiritualité. Atteindre ce niveau spirituel et moral n'est possible que pour un
nombre restreint de gens, la majorité des autres hommes parvient a un stade spirituel qui ne nécessite
pas qu'on leur témoigne de la gratitude ou de la considération. C'est pourquoi nous ne devons pas
oublier limportance de la louange et de la reconnaissance en ce qui concerne cette derniére catégorie

d'hommes.

Le célebre psychologue Schachter nous dit:



“Si la nécessité se fait sentir de faire ceuvre de critiques a propos d'une problématique ou de I'ceuvre de
quelqu'un, alors il est important, au début, que vous vous rappeliez l'une de ses ceuvres bénéfiques pour
en faire I'éloge et lui montrer de la considération afin d'assouvir son besoin de considération et d'étre
loué. Si vous agissez ainsi et puis que vous lui présentiez vos critiques, vos observations et critiques
paraitront moins ameéres. Il se pourrait méme que vos conseils et critiques soient accueillis avec intérét

et gratitude.”

Si un supérieur n'est pas satisfait du travail qu'a accompli l'un de ses secrétaires, il serait préférable qu'il
lui dise par exemple: votre lettre d'hier était claire et précise, celle-ci par contre parait un peu obscure; je
souhaiterais que vous la relisiez et, le cas échéant, que vous la réécriviez. De la sorte, le secrétaire ne
prendra pas mal cette critique; il est méme possible qu'il soit reconnaissant & son supérieur de l'attention

que celui-ci lui porte et agira ainsi de son mieux.

De méme, lorsque vous voyez qu'un serveur de restaurant est diligent dans son service, mais qu'il tarde
a vous présenter votre repas, il n'est pas séant de se montrer coléreux et critique a son égard; il faut
plutdt tenir compte de ses efforts et de son zéle dans le travail et lui manifester votre sympathie. Il sera

alors certainement plus diligent a vous servir votre repas.

Chaque homme, a tout &ge et dans toute situation, aime profondément que les gens le remarquent et
apprécient son travail et le louent. Méme le professeur expérimenté, apres avoir passé des années a
enseigner et a recevoir des louanges, est heureux et au comble du bonheur lorsqu'il entend le petit

éléve lui dire: Aujourd'hui, Monsieur, nous avons appris beaucoup de votre cours!

Il est important que nous tenions compte des besoins des autres en matiére de considération et
dattention pour que les relations humaines soient plus détendues et aisées. Ne laissez passer aucune
occasion qui vous est offerte de louer et de montrer de la considération pour les travaux bénéfiques des

autres pour que ceux-ci, en retour, pensent a assouvir vos propres besoins. »

Nous devons faire attention au fait que si les hommes peuvent avoir de grandes qualités, ils peuvent
aussi avoir leurs défauts et leurs faiblesses et que nous-mémes sommes dans ce cas. En
conséquence, au lieu d'épier les défauts de ceux qui nous entourent, il serait préférable que nous nous
attachions & remarquer leurs qualités profondes et leur bonté intérieure. A ce sujet, le Calife Ali disait

justement:

« Soit comme l'abeille qui se nourrit du meilleur, donne le meilleur et lorsqu'elle se pose sur un rameau
ne le brise pas. » Si vous voyez que les sentiments que vous portent vos amis et vos proches et que
leur attitude envers vous sont empreints d'amour et de bonté, et qu'ils font tout pour vous venir en aide,
alors vous devez les remercier et leur témoigner les mémes sentiments et attitudes qui sont les qualités

de 'homme.

La considération peut se traduire par une ceuvre positive, loin de toute hypocrisie et de toute ostentation.

Cronin a dit:



« Mon fils qui enseignait a la faculté de médecine me raconta ce qui suit: Il était nécessaire, pour
soigner un malade & I'hopital, de lui faire une transfusion sanguine, ce qui fut fait, aprés le traitement, ce
malade se mit a la recherche de celui qui lui avait fait don de son sang pour le secourir. On lui répondit:
les noms des donneurs de sang doivent rester anonymes. Il quitta I'hopital et, aprés plusieurs semaines,
il y revint pour offrir son sang. Il répéta ce noble geste plusieurs fois. Intrigué, un chirurgien lui demanda:
qu'est-ce qui vous pousse & agir de la sorte? Il répondit simplement et naivement: un inconnu m'a offert

son sang et je le remercie par mon geste. »

Ainsi, si faire le bien et montrer de la bonté ne sont pas a tout le moins—-payé en retour par la plus simple
des marques de considérations c'est-a-dire par des mots de gratitude, c'est prouver qu'on manque
dhumanité et qu'on manque de respect envers le droit des hommes en général et de la société en

particulier.

Les dégats de l'indifférence

Il existe, en ce monde, des gens qui, quelque soit le bien qu'on leur fasse et quelque soit l'aide qu'on leur
apporte, n'‘éprouvent aucune satisfaction morale et ne témoignent leur gratitude ni par I'action ni par le
verbe, comme si autrui devait tout naturellement leur rendre service sans quiils aient, pour leur part, de
devoirs a I'égard des autres et quiil leur est permis d'ignorer leurs droits et de leur témoigner de la
reconnaissance. Les lecteurs pourront remarquer aisément cette attitude autour d'eux. Le Calife Ali

utilise cette comparaison:
« Celui qui ne montre pas de la gratitude pour les bontés devra étre compté parmi les animaux. »

En ce qui vous concerne, si vous ressentez en quelqu'un de la bonne volonté, vous devez alors montrer
de la considération pour cette volonté, méme si son résultat n'est pas probant. Car Ali dit également:

« Qui ne loue pas son frére pour sa bonne volonté ne le louera pas pour son ceuvre. »
L'lmam Hassan Al-Askari disait:

« Le meilleur de tes freres est celui qui oublie tes fautes pour ne se souvenir qui de tes bontés envers

lui. »

L'homme ingrat envers autrui ne pourra que se repentir de son attitude; car celui qui ne montre pas de
considération pour le travail et les services de ceux qui lui viennent en aide et qui est incapable de les
louer et de les remercier en sachant limportance que revét leur travail ne fera que les amener a ne plus

lui rendre service plus tard et a l'aider a résoudre ses problémes.

L'Emir des Croyants nous fait observer cette occurrence a travers une courte phrase qui dit: « Qui ne

loue pas la bonté n'aura que privations. »

Tandis qu'a I'époque de Malek Al-Achtar, celui-ci rappelait limportance qu'il y avait a faire montre de



considération a I'égard d'autrui et ses conséquences:

« Ne laisse pas passer les bontés de leurs actes pour te rappeler leurs fautes, car te souvenir de leurs

bontés les réjouira et leurs fautes leur seront dune utilité certaine. »

« Laisse les espérer et continue a les louer et a énumérer les bontés de ceux qui sont bons parmi eux,

car le rappel constant de leurs bonnes actions souléve leur courage et incite ceux qui sont forts. »
Nous pouvons, a cet égard, nous reporter aux expériences qui ont réussi:

« Si les péres, méres et enfants s'engageaient a louer leurs ceuvres réciproques et a les glorifier plus
souvent, la présence des gens atteints du complexe d'infériorité soignés par les psychiatres serait
moindre. Car lhomme a besoin de sentir en Iui la flamme de l'action attisée par le souffle des louanges

et de I'éloge qui lui sont adressés par autrui, sinon le respect de soi serait en grand péril.

Si lhomme n'entend pas de mots de remerciement pour la peine quiil se donne, la vie devient trés
pénible pour lui. Une femme qui gardait des vaches pendant vingt ans et qui espérait de ses patrons un
mot de remerciement et de considération essuya seulement ces mots: tu es folle! Elle leur répondit: je
ne vous ai jamais entendu dire, jusqu'a présent, un mot qui me laisserait penser que vous faites la

différence entre les fous et les autres!

Le Docteur Wyle qui avait une longue expérience dans le traitement des enfants inadaptés me dit, a
propos dun de ces enfants qu'il était arrivé a la conclusion qui la considération portée au malade devait
faire partie du traitement psychologique. Puis il ajouta: I'affaire concerne deux fréres jumeaux, I'un étant
trés éveillé alors que l'autre paraissait attardé; le pére me demanda de Iui donner une explication et
lorsque j'entrepris de questionner I'enfant simplet, il me surprit par cette question, comme le font parfois
dans ces cas les enfants: pourquoi les autres ne l'aimaient pas comme son frére. Car lorsque son frére
faisait quelque chose, ils lui souriaient, mais lorsque lui faisait la méme chose, ils le rabrouaient: je ne

peux pas faire mieux que ne le fait mon frére.
Le Docteur Wyle ajouta:

“J'ai éloigné ces deux fréres autant que jai pu. Par exemple, je les ai mis dans des rangs différents et jai
demandé aux parents de ne pas blesser les sentiments de l'enfant attardé en le comparant & son frére
plus intelligent, mais plutdét de prendre en considération et louer tout travail, aussi banal soit-il, que
l'enfant entreprendrait. Le résultat fut que, trés rapidement, cet enfant a pu se prendre en charge lui-
méme parce qu'il avait pris conscience de ses capacités et qu'il avait recouvré la confiance qui lui faisait

défaut”

L'une de mes meilleures et plus riches connaissances se targuait fierement de n'avoir rien accordé a
personne en contrepartie d'un service ou d'un travail qu'on lui avait rendu, excepté le salaire prévu, a

subi, au premier jour de l'année, une épreuve douloureuse: son comptable s'est suicidé alors que les



comptes portés sur les registres étaient réguliers et ce comptable était un homme franc, équilibré et
sans charge familiale. La seule lettre quiil avait laissée était un petit mot a l'adresse de son riche
employeur et qui disait: Je n'ai entendu de vous, depuis plus de trente ans, aucun mot de remerciement!

Je suis las de la vie, c'est pourquoi je me suicide. »
J

Ainsi, l'esprit de louange et de considération est le propre de 'homme m(ir, ayant une confiance en soi et
un esprit sain, tandis que la flagornerie est la caractéristique propre d'un sentiment de faiblesse et de
peur qui domine la personnalité. La considération et la louange déplacées ne sont qu'une maniére a
travers laquelle procédent ceux qui veulent masquer leurs propres faiblesses et leur incapacité ou qui
veulent, par ce moyen, servir des intéréts personnels. En conséquence, les paroles trompeuses que
distillent les flagorneurs ne sont d'aucune valeur, car ne reposant pas sur la conviction et la foi, mais
sont plutét la manifestation d'intéréts personnels inavoués. Les flatteurs et opportunistes sont comme
dhabiles pécheurs qui tendent leurs filets de flatteries et de louanges en vue de réaliser une bonne
prise.

Selon Walter.

« La plupart de ceux qui exploitent le don de la flatterie et de la cajolation cachent, généralement, en

leurs cceurs des intentions malhonnétes. »
Il est rapporté du Prophéte, que le Salut soit sur lui, qu'il disait:
« Il n'est pas dans les maeurs du croyant de cajoler »

Car la flatterie et la louange déplacées meénent a la vanité et la vanité, si elle donne une certaine
influence et un certain pouvoir empéche 'homme d'accepter les conseils des autres pour éloigner celui-

ci du mensonge et I'amener a la vérité.

Durant le Califat d'Ali, celui-ci disait & Malek Al-Achtar. « Habitue-les a pas ne te flatter et te louer pour
ce que tu n'as pas fait, car beaucoup de flatterie méne a I'engourdissement de l'esprit et rabaisse la

fierté. »
Et a « Bihar », il disait:

« Louer quelqu'un plus qu'il ne mérite c'est faire preuve de flagornerie et ne pas reconnaitre a leur juste

valeur les mérites c'est faire preuve dun manque de discernement ou de jalousie. »

De ce fait, si vous louez quelqu'un plus qu'il ne le mérite réellement et que vous le fassiez
outranciérement, vous ne rehaussez en rien sa personnalité; au contraire, par ces flatteries vous avez
porté atteinte a sa personnalité. Tandis que si vous le louez insuffisamment au vu de son mérite réel,
cela est la marque soit d'un esprit peu assuré et faible, soit de votre jalousie. Alors que si vous estimez
quelqu'un pour ce quiil est et pour ses mérites propres, vous ne faites par-la que préserver sa

personnalité et la votre en l'empéchant lui de sombrer dans le mensonge et vous de vous déconsidérer.



Par contre, si la flatterie est outranciére et du fait méme qu'elle ne repose sur aucune réalité et ne
découle pas d'une qualité innée, vous ne devez donc vous fier a la considération ou au respect du
flatteur, car de méme qu'il s'exprime en bien en votre présence, il est possible qu'il vous accable de

critiques en votre absence.
Le Calife Ali rapporte cette odieuse particularité chez les flagorneurs lorsqu'il dit:
« Du moment qul'il te loue pour ce que tu n'es pas, il peut te critiquer pour ce que tu n'es pas. »

De méme que la considération et lincitation sont des besoins spirituels chez 'homme qui peut l'aider a
se développer et a mdrir, la critique et le blame perpétuels et déplacés peuvent influer négativement sur

la personnalité humaine et la pousser sur la mauvaise voie.
L'lmam Ali disait;
« Garde toi de blamer sans cesse, car cela incite au péché et diminue les effets de la réprimande. »

Introduire de la joie dans le coeur des enfants est un facteur d'incitation positive a leur amour qui influe
sur leurs relations sentimentales avec leurs proches. Il est rapporté dans le livre « Mustadrak Al-

Wasséél » que le Prophéte que le Salut soit sur lui a dit:
« Lorsque le pére regarde son enfant et lui fait plaisir, il a alors affranchi un homme. »
Quant a Bertrand Russell, il dit:

« Il est nécessaire que notre usage de la réprimande et du blame soit moindre que pour la considération
et la louange. La réprimande doit étre, a un certain égard, un avertissement qui ne sera utilisé que pour
certaines déviations inattendues qui apparaitraient dans le comportement de l'enfant. Et dés lors qu'elle

a produit son effet, il convient de ne plus y avoir recours. »

Contribuer au bonheur d'un enfant équivaut & tous les plaisirs et joies de l'existence. Nos ancétres et nos
péres ne connaissaient rien de cette joie et de ce plaisir, c'est pour cela qu'ils en ignoraient la saveur. lls
enseignaient a leurs enfants qu'ils devaient aimer leurs parents puis ils agissaient de fagon telle qul'l

devenait pratiquement impossible aux enfants de respecter cette volonté.

Carolin rapporte ce vers dans le premier chapitre de son poéme: « Il était rare qu'il soit heureux que son

pére accoure vers lui, car il ne doutait point que ce ne fut pour le fouetter! »

Tant que cette idée dominera la pensée humaine, & savoir que I'amour des parents est un devoir et quil
est possible de parvenir au respect de ce devoir par la contrainte, les péres ne pourront jamais compter
sur I'amour réel de leurs enfants. C'est pour cela que les relations et les liens humains restent durs,

froids et bloqués et que les images de mal, de douleur, davertissement et de réprimande sont fortement

imprimées dans la mentalité. Il est heureux de constater qu'au cours de ce siécle une meilleure image a



dominé les relations entre péres et enfants et entre enfants et péres et qu'avec cette image s'est

transformée radicalement la théorie ancienne: « Le baton pour les récalcitrants ».

J'ai bon espoir que ces idées qui tendent & dominer le monde de I'éducation se propagent plus
largement pour englober tous les secteurs de la vie sociale, car nous en avons besoin pour lensemble

des rapports humains comme nous en avons besoin dans nos rapports avec nos enfants. »

Cette méthode pédagogique que le philosophe anglais rapporte au siécle dernier était prise en compte
dans les programmes d'enseignement que pronait le Prophéte de I'lslam il y a quatorze siécles déja, lui
qui ne se limitait pas a montrer amour et affection a ses seuls enfants, mais aimait tous les enfants en

général, marquait de lintérét a chacun d'entre eux, de sorte qu'on disait de lui: « L'amour des enfants

était la préoccupation premiére du Prophéte. »

La lutte contre le mal

Parmi les facteurs qui contribuent a encourager les bienfaiteurs et a réprimander les malfaiteurs: suivre
les exhortations a faire le bien et a éviter le mal dans la société. La propagation du mal fait que les
qualités et les valeurs humaines qui sont les fondements du bonheur et de la grandeur de toute société
soient oubliés poussant par-la les étres humains vers la voie du péché. Les péchés sont de nature tres
contagieuse, car lorsqu'ils apparaissent dans la société, ils se propagent aussi rapidement qu'un
microbe, qui se formerait quelque part pour essaimer partout dans le corps de sorte que si nous tardons

a combattre ce phénomeéne dés son apparition, il ne fera que s'étendre et souiller tout ce qu'il touche.

En conséquence, les effets des mauvaises actions ne touchent pas que leurs auteurs, mais également
tous ceux qui par leur attitude conciliante les laissent faire, car par leur comportement consistant, alors
qu'ils en ont la capacité, a ne pas empécher ces actions nuisibles de se reproduire. lls se rendent, de ce
fait, complices de ces gens malveillants et ne tarderont pas a regretter leurs comportements de

passivité.

L'homme doit, lorsqu'il observe le mal et les différentes déviations qui touchent la société, se sentir
responsable et se charger de redresser la situation, sinon il serait semblable a ceux-la méme quil
devrait combattre. De méme, linaction et la passivité vis-a-vis du mal et des malveillants et les laisser-

faire sont une maniére d'inciter ces derniers a persévérer dans leur attitude.

Les éducateurs des nations et leurs guides vers les valeurs morales doivent reconnaitre les différents
types dhommes, les bons et les meilleurs, et les conséquences de leurs actes et se concentrer sur cette
réalité, a savoir que la désobéissance aux lois dans tous les domaines de la vie contribue a freiner la
marche de la caravane humaine vers la plénitude existentielle la vie qui convient aux hommes et que les
vices et défauts sont l'antithése de la liberté véritable et la cause de décomposition, & moins que les
hommes qui composent la société aient perdu toute notion du bien et du mal et ne fassent pas la

différence entre eux.



Il est précisé dans les préceptes religieux que celui qui observe qu’une mauvaise action est sur le point
d'étre commise doit 'empécher par tous les moyens dont il dispose et qui'il existe diverses fagons et
moyens pour y parvenir que 'homme doit, quelle que soit la situation, s'en donner les moyens: le devoir
de celui qui en a le pouvoir grace a Dieu est de tout faire pour amener le pécheur et les errants a
concupiscence et les ramener vers le bien et 'honneur. Celui qui ne le peut pas par l'action le doit par la
bonne parole et le conseil qui dévoilent les conséquences néfastes du péché et ses effets négatifs dans
la vie de l'individu et de la société.

Il est évident que la personne qui se charge de précher la bonne parole et d'appeler au bien doit sy
conformer elle-méme pour qu'on l'écoute avec attention, sans cela ses conseils n'auront d'effets sur
personne et toute prédication en faveur du bien serait vide de tout sens. Certes, si l'on ne peut lutter
contre le mal méme par le préche, il nous suffit alors de montrer notre désapprobation a I'égard de ces

actes répréhensibles et de leurs auteurs.

Naturellement, il ne convient pas seulement a 'lhomme de se contenter de désapprouver intérieurement
sans agir en conséquence. |l est nécessaire qu'il agisse de maniére positive, c'est-a-dire qu'il coupe ses
liens d'amitié avec les criminels le cas échéant pour que ceux—ci ressentent qu'ils sont marginalisés et

rejetés en raison de leurs mauvaises actions.

L'lslam a montré dans le combat contre les abominations un intérét particulier et a appelé de maniére
pressante & lutter contre le mal et ses conséquences. L'Islam oriente I'humanité vers le bien a travers
toutes les étapes de la promotion humaine. Le Coran a, a cet effet, dessine les contours de la réussite
et a défini la catégorie des hommes qui préchent pour le bien, a travers les versets suivants: « Que soit,
parmi vous, une communauté qui appelle au bien ordonne le convenable et interdise de blamable. Car

ceux-la sont les gagnants. »

De ce fait, pour I'lslam, ceux qui entrent dans la voie du bonheur sont ceux dont la pratique et l'action
dans la vie ont pour base ce principe. C'est-a-dire que I'appel au bien et le rejet du mal font partie de la
voie qu'ils se sont assignée dans la vie quotidienne et qui sont indissociable d'elle. Dans un autre verset
de la méme sourate, il est dit, combien sont vertueuses et grandes les nations dont ce principe est la
voie: « Vous étes la meilleure communauté qui est apparue parmi les hommes. Vous exhortez a faire le

bien et vous interdisez le blamable et vous croyez en Dieu. »
Le Calife Ali disait aussi:

« Appelles au bien et agis en conséquence et ne sois pas parmi ceux qui y appellent et qui n'agissent

pas dans ce sens afin de ne pas étre responsable dhypocrisie et d'étre blamé devant Dieu. »
Il est rapporté dans le livre « Al-Tahdhib » que le Prophéte que le Salut soit sur lui a dit:

« Mes gens seront toujours heureux tant qu'ils ordonneront ce qui est juste, quiils interdiront ce qui est

blamable et qu'ils s'entraideront pour le bien. Slils n'agissent pas ainsi, ils seront privés de bienfaits et



seront mis les uns en face des autres de méme qu'ils n'auront aucun soutien sur terre ni dans les

cieux. »

En cette époque de civilisation, certaines nations ont édicté des lois qui s'apparentent a l'appel au bien
et au rejet du mal et ont entrepris de les appliquer afin dinstaurer la justice, de promouvoir le bien et de

fortifier les bases d'une société équitable.
A ce suijet, une personnalité célébre a écrit dans le journal « Perspectives » en Iran:

« Ceci est une vérité indéniable, a savoir que nous devons, pour instaurer une société de justice, étre
semblables au peuple suisse pour que chacun d'entre nous soit son propre gardien des limites de
l'équité, ainsi qu'ils l'ont écrit dans leurs constitutions, comme si c'était un message divin et sacré:

« Chaque citoyen du peuple, lorsqu'il observe la moindre transgression de la loi ne doit pas se taire

jusqu'a ce que force reste a la loi. »

Cet article de la Constitution helvétique est 'obligation méme que l'lslam, il y a quatorze siécles déja, a

faite aux musulmans.

Chapitre 8: La Patience, un Tremplin Vers la
Reussite

Les chemins les plus courts vers le succés

Tout phénoméne d'ordre naturel est le résultat d'une lutte pour surmonter des obstacles, et cela de
lapparition de la manifestation & son accomplissement. C'est 1a une loi naturelle a laquelle sont

soumises toutes les créatures, sans exception.

Tout homme désire emprunter, dans son existence, les chemins les plus courts pour parvenir
rapidement au succes recherché. Il veut aussi tirer rapidement profit de son travail et de son action,
mais il n'est possible d'atteindre le but recherché et de réaliser les projets caressés que silon a de la
patience. Sans cette qualité humaine, le progrés, le développement et la promotion de 'lhomme resteront

chose vaine.

Quiil s'agisse de I'nomme ordinaire ou de 'homme inventif et ingénieux doté d'une intelligence et d'une
vivacité d’esprit exceptionnel, l'objectif de réussite ne pourra se concrétiser que par une attitude de

patience, une vision réaliste et un comportement pragmatique.

Certes, grace a la patience nous pouvons surmonter tous les obstacles qui barrent notre chemin vers le



progrés et le succés. Car, ne l'oublions pas, la réussite est liée & une multitude de problémes et
d'échecs. Il nous est donné d'observer des gens qui ont atteint des positions élevées dans la vie,
d'autres qui ont pris du retard sur les progrés de ce siécle. Nous constatons que la différence
fondamentale entre ces deux catégories réside dans leur attitude et leur persévérance face aux défis de

l'existence.

Nombreux sont ceux qui, lorsqu'ils rencontrent des difficultés dans la vie, si infimes soient-elles, ne
consacrent par leurs énergies & les surmonter; ils cessent d'ceuvrer et changent d'activités
continuellement sans entreprendre quoi que ce soit de positif a cet égard. Ces gens se caractérisent par
un état d'esprit anxieux, troublé et instable, de méme que leur attitude est faite de compromis, de

soumission et d'incompétence, caractéristique qui deviendra pour eux une sorte de seconde nature.

La vie est, en fait, un immense champ de bataille qui s'étend sur toute I'existence de lindividu et la
patience est, dans ce cas, l'arme idéale pour engager la lutte. La victoire est ici exclusive pour ceux
parmi les braves qui ne se sont pas rendus ou soumis aux obstacles pour quelque raison que ce soit ou
a quelque moment que ce fut. Car aprés chaque chute, ils se relévent et fournissent de houveaux

efforts, plus soutenus, pour enfin triompher.

Si notre moral est moyen ou méme bas et si notre entendement et notre discernement sont a un niveau
acceptable, nous pourrions alors nous armer de patience, afin de nous épanouir dans la vie. La solution
d'un probléme nous aidera a solutionner tous les problémes et nous insufflera l'enthousiasme et le

dynamisme nécessaires.

Le Dr Marden explique le role des problémes dans le développement des qualités spirituelles et morales

chez I'étre humain de la maniére suivante:

« Tout comme les meilleures machines et les meilleurs outils acquiérent leur résistance dans le fer de la
forge, il en est de méme pour 'homme, car les meilleures résolutions se développent et s'affermissent

lorsqu'on affronte les problémes. Plus le diamant et dur et lumineux, plus son polissage sera difficile ».
Pour le philosophe allemand Kant:

« L'oiseau qui, lorsqu'il vole, rencontre un vent contraire s'imagine que sans ce vent il pourrait voler plus
haut et plus vite. Alors que sans le vent l'oiseau ne pourrait voler suspendu dans le vide et s'écraserait
immédiatement. Ainsi, ce méme élément qui semble contrecarrer le vol de l'oiseau lorsqu'il s'élance est

cet élément fondamental qui lui permet de voler ».

Toute tentative que nous entreprenons pour parvenir a un niveau plus élevé est noble et louable, méme
si nous ne réalisons pas l'objectif visé. Nous pouvons quand méme renforcer notre ame par ces
tentatives. C'est ainsi que ceux qui, dans la vie, sont sans volonté et sans entendement peuvent, par les
épreuves qu'ils subissent, devenir des gens de grandes qualités humaines et morales et, par 1a méme,

réussir dans la vie. Tel ce jeune homme qui ayant perdu son pére ou un proche parent acquiert une



résistance et une force de caractére peu communes.

Si Dieu voulait du bien & un homme, Il l'obligerait & suivre des cours a I'école de la nécessité et du

besoin et non pas le combler de biens et de bonheur dans sa vie.

Si vous plantez deux graines d'un méme arbre & deux endroits différents, l'une par exemple, sur le

versant d'une montagne et l'autre au milieu d'un bois touffu et si vous pouviez observer leurs racines,
vous remarqueriez que la graine plantée a l'écart, sur la montagne, exposée aux vents et aux pluies,
deviendra un arbre géant aux énormes branches et aux racines profondes. Tandis que l'autre graine,

plantée dans la forét, ne deviendra qu'un arbre chétif, car étouffé par les autres arbres qui I'environnent.

De la méme maniére, si vous élevez deux enfants du méme age dans des lieux différents. L'un obligé,
des le départ, de lutter contre les obstacles et les emb(ches, sans aise matérielle ou autre, va se relever
aprés chaque chute plus forte et plus décidée, rebondissant trés haut; l'autre élevé dans un milieu doré
et velouté, obtenant tout ce qu'il désire sur le champ, ayant a sa disposition beaucoup d'argent, sera dés
lors moins préparé a faire face aux aléas de la vie et ne surmontera pas le premier obstacle quil

rencontrera.

La source de I'énergie

La capacité a affronter les problémes est une chose innée dans chaque étre humain et nous sommes
tenus de consacrer nos forces a leur faire face et a les affronter avec énergie. L'innéité de lindividu

représente ainsi la source intarissable de cette énergie. Le désespoir, le renoncement et lincapacité a
résister aux obstacles ne sont pas uniqguement dus a un manque de préparation, mais sont plutét ces

chaines qui lient les mains de certaines personnes peu déterminées et résolues.

Ces personnes sont frappées a chaque obstacle d'un désespoir et dun désappointement qui réduisent
leurs forces et leur confiance en elles—-mémes. Elles peuvent méme perdre tout courage suite a un
évenement soudain et douloureux qui leur fera perdre pied. Cette fracture sera alors difficile & combler
comparativement a toute autre atteinte. Par contre, ceux qui poursuivent, contre vents et marées,
activités et travaux sont plus proches de l'épanouissement que ceux qui comptent sur leurs seules
dispositions naturelles, car tant que ces dispositions ne sont pas couplées a une activité positive rien de

bon n'en découlera.

Les grands esprits ne sont pas issus d'une classe particuliére, mais pour la plupart de milieux modestes
et vivant dans de grandes difficultés et qui se sont élevés et épanouis en surmontant ces difficultés.
Ceux qui ont élevé leur personnalité a un niveau insigne et se sont rendus célébres et estimables n'ont

pu le faire qu'en surmontant tous les problémes auxquels ils ont été confrontés.

Il fut rapporté qu'un étudiant chinois ne pouvant trouver de réussite dans les études qu'il poursuivait

perdit espoir et ramassa tous ses livres pour les jeter a la poubelle. |l remarqua, a cet instant, une



pauvre femme qui ramassait un bout de fil de fer afin d'en faire une aiguille & coudre. Cette vision
produisit en lui un grand bouleversement qui ébranla son &me, car il venait de recevoir une lecon pleine
de sens. Il résolut alors de retourner a son lieu de travail pour y poursuivre ses études de maniére plus
déterminée et avec assiduité. Cet étudiant réalisa son objectif et, par sa patience et sa résolution, il

devint l'un des hommes de science les plus célébres de son époque.

De la nécessité de connaitre les principes de la vie

La connaissance des principes de la vie est ce que I'homme doit acquérir par la réflexion et I'étude pour
arriver a s'armer convenablement contre les aléas de l'existence et a trouver la quiétude et I'équilibre
dans la vie. Les rouages de la vie ne sont pas mus par les pensées immatures, les illusions et les réves
poétiques de méme que 'homme ne doit pas voir la vie a travers l'optique de son imaginaire et porter

des jugements illusoires.

Celui qui fait face a nombre de problémes qui paraissent insurmontables et qui croit ne pas pouvoir
résoudre ceux-ci dans limmédiat ne peut réaliser ses espoirs que par une plus grande détermination
dans ses activités, a faire montre de plus de fermeté et étre prét a saisir sa chance. |l est possible que
les problémes de la vie obscurcissent, pour un temps, les horizons, mais, en définitive, ces nuages se
dissiperont aprés avoir déversé l'eau bienfaitrice sur les champs de l'espoir et des espérances

humaines.

La lecon a tirer des échecs

Les plus grandes victoires et les plus illustres réalisations sont, généralement, obtenues par ceux qui ont
la capacité d'analyser les causes des défaites et des échecs et, en conséquence, profiter des lecons de
la maniére la plus positive possible. L'étude des causes de I'échec peut déterminer le pourquoi et le
comment résoudre ceux-ci et ouvrir ainsi & 'lhomme de nouveaux horizons d'espoir et de réussite. A
partir de 13, l'individu pourra puiser dans ses énergies emmagasinées et changer ou améliorer la

situation au mieux de ses intéréts.

L'homme se sublime lorsqu'il rencontre sur le chemin de ses espoirs les échecs et les obstacles.
Nombreux sont ceux qui ne s'épanouissent réellement qu'aprés avoir tout perdu. De méme, ceux qui ont
vraiment du caractére entreprennent toutes leurs activités avec force et conviction et se découvrent des

qualités propres qu'ils ne croyaient pas posséder avant d'avoir affronté et subi léchec et la défaite.

Avoir honte de I'échec est une erreur courante, car la réussite des grands hommes est jalonnée de
problémes et d'obstacles. Lhomme ne peut se considérer en état d'échec total et définitif que s'il
renonce a lutter et perd toutes ses forces morales. |l est possible de ressentir de limpuissance ou du
désespoir, mais cela ne doit pas empécher |'étre humain de poursuivre son combat et de persévérer

jusqu'au dernier moment de sa vie.



Le désir de réussir et de dominer est le premier sentiment que connait 'homme durant sa vie et qui le
pousse a maitriser son environnement afin de se doter des moyens de la réussite, d'empécher la nature

de le soumettre a ses lois et de tuer en lui l'espoir et la conscience.

Il est possible qu'il existe en chaque étre humain un diamant que ne peut tailler et modeler que les aléas
de la vie et qui ne peut briller qu'a travers les coups de boutoir que lui portent les échecs et les
obstacles. La vérité est que la majorité des individus ne développent en eux les dons dont ils sont
pourvus qu'au contact des échecs et des désillusions qui les frappent et sans lesquels ils ne pourraient

s'épanouir et développer des activités fructueuses tout le long de leur existence.
Pour Dayle Carnegie:

« Il'y a plus d'un quart de siécle, ou plutét un demi-siécle, un instituteur porta deux gifles sur la joue d'un
éléve qui s'agitait trop sur sa chaise; il le fit devant tous ses camarades et 'humilia & un tel point que

l'enfant, ne se contenant plus, se leva et rentra chez lui en pleurant. Il n'avait pas alors six ans et croyait
que ce que lui avait infligé linstituteur était injuste et cruel. Il ressentit dés lors, dans son esprit, un grand

sentiment d'injustice et d'agression et se fit le serment de combattre linjustice jusqu'a la fin de ses jours.

C'était Clarence Darrow et il fut, en vérité, le plus grand avocat devant les tribunaux, et méme le plus
renommé. Les journaux américains publiérent son nom en premiére page plus dune fois et les anciens
de Starbuck, en Amérique, parlent encore de la premiére fois ou il plaida et du theme de sa plaidoirie.
La cause quiil défendit souleva un grand bruit et beaucoup de tumulte, alors que le litige ne concernait
qu'un harnachement de cheval qui ne codtait pas plus de cing dollars! Lorsqu'on lui demanda pourquoi il
avait soulevé toute cette passion pour un harnachement de cheval, il répondit: Iimportant est de
défendre le droit et la vérité, quelle que soit l'importance du sujet de l'affaire soulevée devant le tribunal.
|l défendait ses causes devant la cour avec courage et enthousiasme, comme s'il avait devant lui un
tigre du Bengale qu'il devait affronter pour survivre. Son client le paya, dans cette affaire, cing dollars
d'honoraires, bien que celle-ci dura sept ans et qu'elle fut soumise a sept tribunaux; il sua sang et eau a
poursuivre le cas jusqu'a ce qu'il obtienne gain de cause. Il déclara, par la suite, qu'il n'avait pas accepté

cette affaire pour de l'argent ou pour prouver sa valeur ».

Toutes les innovations et ceuvres de valeur qui furent offertes a 'humanité et qui sont considérées,
aujourd'hui, comme banales, paraissaient, a Iépoque pour beaucoup de gens, chose impossible. Si
quelqu'un avait, dans le passé, suggéré la possibilité qu'elles puissent exister un jour, il aurait été accusé
de folie ou de naiveté; plus encore, les savants au sein des conseils scientifiques se seraient montrés
les plus hostiles & son égard. Tandis qu'aujourd'hui, les gens ont oublié ce que ces choses représentent

et donc ont cessé de s'en étonner.

Les hommes d'affaires n'ont pas créé toutes ces industries et toutes ces techniques si rapidement, elles
sont plutdt le résultat d'années de souffrances et de tortures. Ainsi, beaucoup de ces personnes ont
dépensé d'énormes ressources physiques et morales a résoudre des difficultés et des problémes liés a



ces industries et a ces techniques, avec patience et abnégation, pour qu'enfin elles puissent se

concrétiser dans la réalité et que leur importance soit reconnue.
Emerson disait:

« Les hommes qui ont réussi dans la vie sont d'accord sur une seule réalité qui est qu'il existe une
dialectique entre la cause et l'effet. Autrement dit: ils croyaient que les événements de la vie ne
survenaient pas fortuitement ou par hasard, comme ils disaient, mais que toute chose était soumise a
une loi et qu'il ne fallait pas faire de séparation entre un maillon dune chaine et un autre parce que

celle-ci serait rompue ou cassée ».

Les moyens d'atteindre la perfection

La lutte et le combat que l'on entreprend pour résoudre les problémes sont les moyens qui nous élévent
a la perfection; ils sont le prélude a la paix et a la quiétude spirituelle. Chaque probleme a, en fait, un
effet décisif et indéniable sur le parcours de 'homme en quéte de la perfection. Ainsi, s'il n'y avait pas de
traitrise dans la vie, nous ne pourrions réellement avoir conscience de la valeur de la piété et de
I'humilité. Et s'il n'y avait pas de problémes, que tout puisse étre entrepris sans difficulté ni effort, que
toutes les tentatives soient couronnées de succes, il n'y aurait pas de raisons de travailler et
d'entreprendre ou bien de lutter contre les éléments contraires puisque de toutes les maniéres le

développement de 'homme et son succés seraient absolument garantis.

En conséquence, la pression qu'exercent les contraintes et les désillusions n'est point nuisible; elle
relance plutdt les énergies et les bonnes dispositions et compléte la personnalité morale de lindividu.

Elle peut méme représenter une source d'inspiration et de dynamisme.

L'homme doit avoir & l'esprit une image réelle de la vie pour ne pas étre surpris par ses événements,
pour qu'il soit disposé a faire face aux différents éléments qui interviennent sur différents aspects de son
existence, tel un nageur émérite au milieu dune mer déchainée. Si les chaines de la vie ne lui
permettent pas de se mouvoir et que les choses soient difficiles, la patience le soutiendra et le guidera

vers le salut.

Nombreux sont ceux qui nourrissent des illusions, des réves et des visions irréalistes, qui imaginent la
réalisation de leurs espoirs et de leurs grands réves, sans y consacrer les énergies nécessaires. Il est
évident qu'entre le réve et la réalité existent de grandes différences et que nous devons agir dans la vie
avec réalisme et que nous tentions d'atteindre l'objectif en y consacrant de la patience et de la

persévérance, sans négliger aucun effort pour cela.
Un célebre personnage disait:

« Si vous construisiez des palais au milieu des nuages, vous perdriez alors vos espoirs qui se

transformeraient en désillusions en vous consumant toute votre existence. Certes, rien n'est plus



agréable et plus attrayant & 'homme que de pouvoir construire, en réve, de magnifiques palais dans
l'espace infini, mais il conviendrait que ces palais soient batis sur terre et non dans le ciel pour ces

espérances trompeuses passent du monde de limaginaire a celui de réel ».

La plupart des individus ne portent pas un jugement critique sur eux-mémes et chaque fois qu'ils font
face a l'échec, ils sinventent des excuses et des justifications. Au lieu d'endosser leurs responsabilités
dans ces cas, ils blament les autres et les accusent de leurs maux. Il arrive rarement qu'une personne
anxieuse et troublée s'éléve a la perfection et, si cela arrivait, cet état ne serait que temporaire et

passager.

|l existe des gens qui ne tirent de lecons qu'a travers les échecs et les défaites pour, aprés cela, réussir
et éviter les obstacles et les problémes et qui, lorsquiils les rencontrent, ne s'effondrent pas
psychologiquement et comprennent alors la nécessité d'entreprendre et de regarder avec courage
lavenir pour effacer les échecs du passé. lls induisent de ces expériences que le mal peut étre assumé
autrement, par la prévention et la volonté d'affronter le présent. De méme, I'on peut apprendre des
expériences acquises par les autres en les étudiant et en les analysant pour découvrir leurs causes et

leurs effets, bref par une observation de la vie en général.

Les faits historiques démontrent clairement que toutes les armes militaires n'apportent la victoire qu'a
ceux qui s'arment de patience et de persévérance. Ces hommes courageux qui ne connaissent pas
I'échec sont ceux qui ont la capacité de garder linitiative sur les champs de bataille pour réduire
l'ennemi. Ainsi, une différence de deux ou trois minutes de patience peut signifier la victoire ou la

défaite.
Analysant les raisons de la défaite frangaise, un écrivain francgais disait:

« Lorsque Daladier, premier ministre de France, était a la tribune pour haranguer les foules avec des
mots d'enthousiasme, en frappant de sa main sur la table, une des personnes présentes et qui était
avisée se retira dans un coin du salon et dit: La poigne qui frappe sur la table est forte, mais

malheureusement elle revét des gants de velours au lieu d'étre en acier ».

De la nécessité d'étre discipliné dans l'action

Parmi les régles utiles et nécessaires dans le domaine de l'activité et qui aident énormément 'lhomme
dans son développement et sa promotion, il est la discipline dans l'action et la maniére d'agir. La
discipline est, & cet égard, considérée comme un des principes élémentaires de l'action. Lhomme avisé
songera a profiter des occasions offertes, réfléchira a toute action s'y rattachant et, avant d'agir,

calculera les résultats qu'il en escompte.

Ceux qui batissent leur existence sur une base solide, celle de la vérité, empruntent ainsi la voie de

l'essor de maniére plus sdre que ceux qui agissent sans organisation ni planification. L'indiscipline



représente un presque de pertes énormes pour chacun, une perte qui ne pourra étre rattrapée.

Il est possible qu'une personne passe plusieurs années de son existence a exercer une activité, mais a
cause du manque de discernement et son absence dingéniosité son activité ne Iui rapportera rien, bien
gu'elle s'y soit consacrée longtemps. Il est probable qu'une autre personne, par contre, passe moins de
temps sur la méme activité et se rapproche chaque jour de son objectif tout en retirant de grands

bénéfices de ses efforts.

De méme, il est rare que 'homme pressé réalise son objectif sans heurt ni difficulté et arrive & son but et
il arrive que cet individu dévie de sa voie initiale pour emprunter un chemin plus sinueux. Le tort que
peut causer la précipitation n'est pas moindre comparé au danger que peut représenter le manque de

volonté et la compromission dans l'action.

Ainsi, les actes marement réfléchis et la justesse dans la résolution des problemes augmentent la

capacité de 'lhomme a progresser. Cette réalité s'applique également aux peuples et aux nations.

La société a besoin de préserver son existence et son développement plus que toute autre chose en les
confiant & des hommes patients qui ne reculent pas et n'hésitent pas a emprunter des voies semées
dembiliches et ceux qui allient cette qualité morale avec la connaissance et la science et l'utilisent & bon
escient. En conséquence, le génie scientifique et politique, s'il n'est pas tempéré par la patience et allié a

la persévérance, ne produira rien de positif.

Le Coran appelait le Prophéte de I'lslam & s'armer de patience en toute chose pour atteindre ses
objectifs et a lutter contre tout obstacle: « Reste donc droit comme il test commandé, toi et ceux avec toi
qui se sont repentis ». Il ajoute: « (...) et reste droit comme on ta commandé; et ne suis pas leurs
passions ». Puis, enfin: « Oui, car a c6té de la difficulté est une facilité. Oui, a coté de la difficulté est

une facilité. Quand tu es libre, donc, leve-toi et aspire a ton Seigneur ».

Ces versets rappellent & 'homme qu'il ne doit pas se laisser aller au désespoir et au désceuvrement,
mais qu'il soit plutdt, aprés le succés et la réussite, se préparer & faire face aux nouvelles difficultés, car

il n'y a point, en ce monde, de repos ou de paix.
Will Durant disait:

« Lorsque 'homme, chaque jour de son existence, réalise une ceuvre ou un succes, sa volonté s'en
accroit. Si nous voulons donc tester notre volonté, nous devons alors fixer l'objectif et le moyen d'y
parvenir puis nous astreindre a y ceuvrer en conséquence, en ayant a l'esprit que le chemin que nous

avons choisi devra étre parcouru jusqu'a son terme.

Les petits succes nous donnent du courage et nous font croire en de plus grandes victoires. Celui qui
est sceptique a I'égard de ces grandes victoires restera a jamais un étre insignifiant. Ne te réjouis pas

trop du petit succeés. Aprés chaque victoire, féte-la durant un jour seulement et poursuis une plus



grande et plus difficile ceuvre. Engage-toi a fond et endosse tes responsabilités. Oui, il est possible que
tu faillisses ou que tu disparaisses, mais la mort n'est pas digne d'ébranler notre foi et nos convictions. Si
le danger ne guette pas ta vie, il ne fera que te renforcer et te rapprocher de tes objectifs et te conduire

a la gloire ».

L'étude de la vie du Prophéte de l'Islam, de sa patience et de sa persévérance a faire triompher la vérité,
a éduquer 'homme et a le guider nous montre l'exemple illustre a suivre. Le secret du succés des
musulmans, durant I'époque glorieuse de I'lslam, résidait dans leur foi et leur résistance face aux

ennemis de la religion, gravant ainsi leurs noms dhommes glorieux sur les pages du livre de I'Histoire.

L'lslam, a lui seul, ne peut déterminer le succés

Le Coran a promis aux musulmans, dans ses versets, le triomphe de la volonté et la victoire finale.

Cependant, cela ne sera ni aisé ni facile, car la promesse divine ne s'accomplira que si les gens restent

fermes et respectent leurs obligations et responsabilités. Lorsque la foi pure et sincére s'allie au travail,

le résultat sera probant. Ainsi, ceux qui font la distinction entre la foi et l'action ne pourront réaliser leurs
. ~ . . ] ~ ’ ] . . 1

espoirs et leurs réves de victoires, car cest plutdt la volonté et lentreprise qui sauveront lThomme de

léchec et de la défaite: « O, les Croyants! Si vous secourez Dieu, Il vous secourra et raffermira vos

pas ».

Durant la bataille d'Ouhoud, lorsque les musulmans subirent un sérieux revers aprés avoir désobéi aux
ordres du Prophéte et abandonnérent leurs positions pour participer au butin, leur moral fut touché de
plein fouet par cette défaite inattendue, car ils simaginaient que I'lslam qu'ils avaient embrassé suffisait,
a lui seul, & garantir la victoire et & leur éviter tout échec. lls s'interrogérent sur cet échec et leur défaite,
sur la désillusion, sur le mal subi de la main des infidéles et sur la perte de certains de leurs biens. Ces
idées néfastes s'enracinérent en eux et ébranlérent leurs Ames et leur moral. Dieu leur indiqua alors la
voie a suivre pour résoudre ces interrogations et chasser ces pensées de leurs esprits. Il leur dit: « Trés
certainement, vous serez éprouvés dans vos biens et vos personnes, et trés certainement vous
entendrez de la part de ceux a qui le Livre a été donné avant vous, et de la part des faiseurs de dieux,
beaucoup d'injures. Si vous étes endurants et vous comportez en piété... mais voila bien la meilleure

résolution des choses a prendre ».

Dans ce verset, les difficultés matérielles et personnelles qui touchent 'nomme sont considérées d'ordre
divin. Les croyants sont touchés, a linstar de tous, par les épreuves douloureuses et c'est a travers
celles—ci que Dieu éprouve ses créatures. Ces mémes croyants demeureront patients a 'égard des
événements jusqu'a ce que leur peur et leurs hésitations se muent en paix et en droiture et en
endurance. La foi, en vérité, vaincra la peur et le désespoir et 'lhomme qui posséde cette foi, endurera et

supportera toutes les épreuves et ainsi versera sa caution morale a son Créateur.

Rousseau disait:



« Si nous dispensions un homme de toute épreuve, qui est nécessaire au genre humain, est-ce que
nous ne l'aurions pas tourné a linverse de son état naturel? Certes, pour que l'enfant percoive les
grands délices et le bonheur supréme, il doit faire connaissance avec les petites douleurs qui contrélent
les plaisirs humains. Le corps, siil est en repos constant, 'ame y pourrit et s'il ne connait pas la douleur, il
ne pourra alors comprendre le délice de la piété et le plaisir de la miséricorde et donc ne sera pas
touché par les choses. Il sera, en conséquence, tel un dément entre les hommes, infréquentables. Les
épreuves douloureuses de l'existence leur révéleront leur vrai niveau moral et physique. Et si ceux-ci ne
peuvent réaliser leurs espoirs, ils simagineront incapables de ne rien faire et les obstacles, auxquels ils
ne sont pas habitués, les paralyseront et les plongeront dans le désespoir. Tres vite, ils se verront sans

envie ni courage, de misérables pleutres et se mépriseront »

La patience ne signifie pas attendre que le destin supprime les obstacles. Nous devons bien
comprendre le sens divin du destin, au sujet des développements de la vie et du progres, du désespoir
et de la chute de 'homme. La loi divine concernant le succés rapporte qu'il n'est possible qu'a travers
l'action et la résistance: « O, les croyants. De I'endurance! Luttez, dendurance, tenez ferme, et craignez

Dieu. Peut-étre serez-vous gagnants! »

Le verset rappelle, ici, que les hommes doivent faire preuve de patience & 'égard des injustices, du
mensonge, de la malveillance et de lignorance; quiils doivent tenter de surmonter les difficultés, de
surveiller leurs ennemis et d'empécher les étrangers de s'infiltrer parmi eux pour semer la discorde.
Prendre des positions fermes devant les agresseurs, faire face aux ennemis et écarter les signes
d'avilissement et de soumission sont les qualités qui caractérisent les hommes justes et droits. Ceux—ci
sont également tenus de faire en sorte que leur devise, dans la vie publique ou privée, soit la piété et
I'humilité qui leur rappelleront leurs obligations en toute circonstance. L'homme peut, parfois, sous une
influence externe, pencher dun cété ou d'un autre, mais la piété et la sincérité conféreront & son &me un

juste équilibre.
Une personnalité européenne disait:

« Les épreuves douloureuses et les désillusions sont I'école du mérite et de la piété, car les malheurs
éduquent I'ame, éveillent l'esprit et corrigent en Iui le jugement. lls empéchent lhomme de suivre les
passions et de souiller son @me. Dieu qui régit le systéme de la Création par Sa miséricorde et Sa
sagesse a voulu que toutes ces épreuves et difficultés, en ce monde, éprouvent les hommes de bien et
les savants et leur apprennent les voies pour parvenir au vrai repos dans l'attente du Jugement Dernier.
Bref pour les habituer a endurer les épreuves et les difficultés dans la patience pour qu'ils deviennent
dignes de comparaitre devant leur Seigneur.

Nul n'est plus triste que celui qui ne subit ni difficulté ni épreuve, car n'ayant jamais été éprouvée, sa
perception de la réalité restera tronquée... Dieu récompensera les qualités de l'individu qui se seront

exprimées a travers ses actions et son ceuvre ».



Deux éléments déterminants dans I'éducation de 'homme

Les énergies que chaque homme recéle en lui ne s'expriment et ne s'épanouissent que si différents
éléments, internes et externes ly aident, sachant que le développement et I'épanouissement de 'lhomme
sont illimités. Pour cela, il a nécessairement besoin d'une éducation de base pour préparer la voie a cet

épanouissement et a cette élévation humaine, avec l'aide impérative de plusieurs éléments.

Il existe deux éléments qui jouent un role essentiel et déterminant dans le développement des énergies
humaines: l'un a trait aux prescriptions du Prophéte ou des prophétes de Dieu qui imprégnent I'ame
humaine, écartant tout penchant vers le mal et tout comportement inacceptable du cceur pour illuminer
et éclairer 'ame. Le deuxiéme élément, lui, est celui qui offre un tremplin & 'lhomme pour atteindre les

objectifs souhaités et épanouissement désiré, autrement dit: les difficultés et les épreuves de la vie.

Pour tout ce qui éduque 'homme, dans le cadre des préceptes divins, des exigences de la vie, purifie
son ame des souillures primitives animales, il n'en demeure pas moins que les nécessités de l'existence
domineront son ame et sa volontég, le rendant telle une plume livrée aux caprices des vents matérialistes
qui 'écartera de la voie de Dieu. Tant que son &me demeurera prisonniére des ténébres et des
passions, il ne pourra discerner les effets des difficultés. Ainsi, la pression qu'exercent les malheurs
produit en lui un grand bouleversement: « Oui, 'homme a été créé avide, quand le malheur le touche il
est abattu ». « Puis, quant & 'lhomme, lorsque son Seigneur I'éprouve en l'ennoblissant et en le comblant
de bienfaits. Il dit alors: “Mon Seigneur m'a ennobli”. Mais par contre, quand Il I'éprouve en lui mesurant
sa portion, il a dit alors: “Mon Seigneur m'a avili” ». Ce sont |a les caractéristiques des hommes non

éduqués.

Cependant, lorsque les cceurs des gens sont touchés par les motivations et les raisons religieuses, ils
atteindront alors la liberté spirituelle et leur indépendance qui est la finalité de I'éducation divine. Dés
lors, ils simagineront pouvoir se passer des besoins matériels et deviendront alors propriétaires du
monde. C'est cela la vraie liberté qui n'est en rien comparable a linstinct animalier; une liberté a I'égard
de tous les obstacles et barrages qui empéchent 'homme d'accéder a la sagesse, au progrés et a la

plénitude.

Les valeurs trompeuses n'ébranleront pas I'homme éduqué et sage et ne domineront pas son esprit et

son discernement.

Il est dit dans le Coran: « Afin que vous ne vous tourmentiez pas pour ce qui vous échappe, ni n'exultiez
de ce qu'll vous donne ». Lorsque I'homme se libére de toute forme de soumission, a l'exclusion de celle
envers Dieu, et quiil n'est plus dominé par rien, son sentiment sera celui d'une force exceptionnelle.
Ainsi, celui qui est éduqué de cette maniere aura une vision plus large et plus globale, un coeur

enthousiaste et un profond discernement.

De méme, lidée d'oublier le passé et de ne point trop se réjouir a un impact éducatif certain, car le fait



de regretter une chose et d'en étre hanté méne a la paralysie des énergies créatrices que posséde
lindividu. D'un autre c6té, la joie d'acquérir quelque chose limite la dynamique de lindividu et lempéche

d'accéder a un niveau plus élevé, c'est-a-dire a geler sa dynamique de progreés.
Pour Jean-Jacques Rousseau:

« Je sais que je mourrais, alors pourquoi créerais-je en ce monde des liens et des obstacles? A quoi me
serviraient ces liens sachant que tout disparaitra avec moi? Emile, mon fils! Si je devais te perdre qui
me resterait-il apres toi? Malgré cela, je dois me préparer a supporter cet évenement douloureux, mais

trés probable, car personne ne peut me garantir que je mourrais avant toi.

Si tu veux vivre heureux et paisible, fais que ton cceur reste attaché a une beauté éternelle, tache que
tes souhaits soient limités, place tes devoirs avant toute chose, demande uniquement ce qui n'est point
contraire aux lois de la morale, habitue-toi & perdre toute chose sans grande souffrance et n'accepte
pas ce que refuse ta conscience. Tu ne seras vraiment heureux que lorsque tu te seras détaché de

toutes choses terrestres ».
Le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait dans ses cours:
« Par une peine extréme, nous accédons aux hautes positions et a la paix éternelle ».

Emerson, le philosophe américain, écrivait: « Les changements qui peuvent conduire au bonheur des
gens ne sont que des avertissements de la nature, car 'lhomme, au moment ou ses besoins spirituels
sont en jeu, abandonne ce systéme basé sur les biens et les relations humaines, de méme qul'il

abandonne toute chose pour commencer une nouvelle vie.

Les malheurs ne laissent apparaitre leurs premiers bienfaits qu'aprés une longue période: la fiévre et le
manque de dynamisme ainsi que le désespoir, consécutifs a la perte des richesses et des proches, ne
peuvent étre remplacés instantanément. Cependant, le temps qui passe fera apparaitre ce que
cachaient les événements comme énergies et capacités. Ainsi, la perte de proches qui n'est, au début,
qu'une absence douloureuse devient, par la suite, une lumiére qui guide vers le bien. Tout malheur qui
survient dans notre vie est une révolution. Par exemple, pour clore la période de l'adolescence ou pour
modifier nos attitudes et comportements et nous amener, aprés cela, a d'autres attitudes plus conformes

a nos besoins.

Celui qui veut vivre comme une fleur délicate, ne craignant pas le soleil bralant, doit savoir que le figuier
planté dans le jardin, lorsqu'il est négligé par le jardinier et que les murs s'effondrent autour de lui, se
transforme en un arbre sauvage, a linstar des arbres de la forét, qui offrira beaucoup d'ombre et de fruits

a 'homme ».

Le calife Ali (que le salut soit sur lui) comparait les gens qui ont vécu au milieu des malheurs et des

peines aux arbres des montagnes, alors que les gens qui privilégient la paix et la quiétude sont tels les



arbres des jardins. Cette comparaison, qui a été rapportée d'une lettre, était destinée au Gouverneur de

Basra (Bassora), Othman lIbn-Hanif Al-Ansari:

« Sache que l'arbre sauvage a un tronc plus robuste, que les plantes vertes sont plus fréles et que les
herbes nourriciéres vivent plus longtemps et tardent a disparaitre ».

Il ajoutait également:

« Tu dois thabituer au travail en toute activité et tout repos ».
Ou bien:

« Tu dois étre sérieux, méme lorsque le sérieux n'aide en rien ».
Ou alors encore:

« Celui qui laisse échapper l'occasion ne pourra s'en remetire ».
William John Riley, le célébre chercheur américain, écrivait:

« Les os de millions de gens qui se sont assis le matin de la victoire pour se reposer dans des déserts
dincertitudes et de lassitude et qui sont morts durant leur repos et leur immobilisme sont devenus des
0s blancs que le spectateur voit briller au soleil. La plus grande part de notre réflexion est si
inconsistante que nous n'avons pas l'occasion de penser & ce qui se passe en nous, et s'il arrivait que
nous arrétions nos pensées pour un temps afin de nous préoccuper de ce que nous faisons, nous
verrions alors que nous prenons chaque jour plusieurs résolutions et qu'a chaque fin de semaine nous
avons pris des centaines de décisions, sans savoir que la plupart de nos résolutions sont le fait de notre
incapacité et de notre désintérét. En réalité, nous nous sommes relachés en toute chose, ce qui est une

attitude inacceptable.

Le fait est que lorsque nous remettons notre activité d'aujourd'hui & demain, nous aurons alors pris une
décision, c'est-a-dire que nous aurons résolu de ne point faire un certain travail. Ainsi, ce report est en

Soi une décision, une résolution.

Il est trés facile de se laisser aller au relachement, particulierement si vous vous trompez et que vous
vous leurriez en croyant que vous étes capable, a l'avenir, de progresser. Cela signifie que vous avez
anesthésié vos pensées en vous imaginant étre en meilleure situation dans le futur que présentement.
Vous ne faites que vous leurrer en prétendant que l'avenir est vide de toute difficulté et qu'il ne nécessite
aucune lutte. Cependant, la réalité est que toute grande ceuvre est accompagnée de difficultés et que
vous n'aurez pas, a l'avenir, une solution miracle. La réussite n'aura lieu que dans le présent, tant que
vous avez le choix et l'opportunité. Car la valeur de l'occasion offerte au présent est plus grande que

celle des victoires passées ou a venir ».



La qualité humaine est transcendante

La foi est le seul élément qui peut renforcer 'ame humaine et étendre son champ d'activité de maniére
telle qu'il soit disposé a faire face aux événements et & ne point renoncer ou faiblir. Le croyant sait que

les malheurs, quelle que soit leur intensité, n'altéreront point son esprit, mais plutét le fortifieront.

Le fait de posséder l'énergie qui permette de supporter les difficultés et les problémes prémunit 'homme
contre les atteintes psychologiques. C’est la force de la foi qui accroit la capacité de résistance chez
l'&étre humain, sans détruire son équilibre spirituel et sans qu'il perde sa résolution de réaliser ses
objectifs. Le Prophéte (que le salut soit sur lui) observe que cette qualité fait partie des caractéristiques

des hommes de bien?

« Le croyant est tel un plat d'or; si vous lui soufflez dessus, il rougit et si vous le pesez, il ne perd rien de

son poids ».

Le calife Ali disait lui:

« L'ame du croyant est encore plus résistante que le granit ou que la roche ».
Pour Mann, dans son livre, Les fondements de la psychologie:

« Lorsque nos efforts rencontrent un obstacle pour atteindre l'objectif et que son dépassement
représente une difficulté ou une impossibilité, cela suscite en nous le désespoir. Les obstacles qui nous
entravent sont ce qui nous entoure comme biens et personnes, nos points faibles ou notre incapacité a
résoudre ceux-ci. La capacité de supporter le désespoir differe selon les individus, car affronter un seuil
minimum de désespoir peut s'avérer psychologiquement négatif pour certains, tandis que d'autres
pourront le surmonter aisément. Pour ceux qui sont les plus faibles, il est possible qu'ils perdent le sens

du discernement et quiils s'engagent sur des voies qui les écartent davantage de leurs objectifs ».

Cacher ses faiblesses et ses échecs

La tendance a leurrer l'esprit pour s'éviter tout effort et se créer des raisons factices & I'abandon d'une
activité du fait de sa propre carence est un fait relevant de la psychologie. Celui qui ne fait pas montre
de persévérance en toute chose et qui délaisse tout ce qu'il entreprend et fuit les difficultés qul'l

rencontre s'invente pour cela d'éternelles excuses et dinnombrables prétextes.
Le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:
« L'homme peut se mentir & lui-méme lorsqu'il éprouve d'énormes difficultés qu'il ne prévoyait pas ».

Cette vérité a été, aujourd'hui, démontrée scientifiquement et les psychologues l'ont appelé le « leurre de

lesprit »:



« Lorsqu'un homme ne peut réaliser un travail et 'abandonne pour en faire un autre, il se dit: “Je me
vois, dans ce nouveau travail, capable de mieux servir les hommes et le pays”. La vérité est toute autre.
En fait, son incapacité et sa non-qualification pour le précédent travail lont amenée a changer d'activité.
L'homme veut de la sorte justifier sa démission, c'est pour cela qu'il verse dans les raisons et

démonstrations fallacieuses.

La preuve forgée de toutes piéces comme toute action défensive est soit la marque d'une défaite
psychologique, soit que 'homme n'a pas appris la maniére d'affronter les difficultés et c'est pour cela quil
sinvente des excuses. Nombreux sont ceux qui se créent des raisons factices pour couvrir leurs
faiblesses flagrantes, alors quiils devraient tout faire pour dévoiler ces faiblesses et les corriger. Lorsque
nous subissons un échec, notre inconscient est marqué par l'abattement et le désespoir. Cela nous
porte a inventer des excuses qui ne peuvent, en aucun cas, nous justifier et nous innocenter, le mieux
étant de reconnaitre notre échec et notre déception et tendre a renforcer nos esprits afin de vaincre les
obstacles, de dépasser cet échec di a notre manque d'efforts et, en méme temps, ne pas oublier de

profiter de cette expérience et d'en tirer les legons qui simposent.

Pour ce qui concerne la fuite en avant, face aux difficultés et aux problémes, cela est une fausse et une
mauvaise solution, car elle ne fait que différer les choses avant que ne reviennent la souffrance, la
lassitude, la faiblesse et l'incapacité. A partir du moment ot 'homme réagit face & un événement négatif,
il doit se demander. Serais-je en train de me leurrer et de tromper les autres? Serais-je en train de

1. . ] . . . . ye Y .
minventer des excuses qui nexistent pas? Que dois-je faire pour résoudre mon probléme avec justesse
et réalisme? Nul doute que parler ne suffit point, il faut également aiguiser sa réflexion et fournir des
efforts pour cela. Nous ne devons pas laisser passer l'occasion en alléguant de faux prétextes, cela n'est

] . . . n

pas acceptable, car ce nest que vaine tentative pour se mentir et leurrer les autres. Il faut plutét que
lindividu affronte la réalité et découvre la vérité puis qu'il tente de trouver la voie juste pour résoudre son

probléme ».

Pour I'Emir des croyants Ali (que le salut soit sur lui), son opinion était quil ne fallait pas fuir les
difficultés, méme lorsqu'elles surviennent aux moments critiques, et ne point perdre espoir dans le

succes. Il disait:
« Lorsque croissent les malheurs, l'aube n'est plus trés loin ».
Il ajoutait ensuite:

« Lorsque se resserrent les chaines des épreuves, alors le salut est tout proche ».



Chapitre 9: La Vérité sure L’'Honneur et la

Dignité

Le besoin spirituel

A coté de ses besoins corporels essentiels, 'lhomme ressent un ensemble de besoins spirituels dont le
désir d'assouvissement est manifeste et qui, s'ils ne sont pas satisfaits en temps opportun et de maniére
appropriée, développent chez lui un déséquilibre, des troubles et des dégats, dans sa vie publique et

privée, qui peuvent étre irréversibles.

L'étendue de ces besoins spirituels est trés vaste, infinie méme, comparativement aux besoins
matériels. Aussi n'est-il pas possible de les définir ou d'évaluer leur ampleur. Les études scientifiques
portant sur les besoins de I'ame, aussi récentes soient-elles, n'apportent rien de neuf. Au plus, il s'agit

d'études comparatives concernant 'homme depuis son apparition sur la terre.

Du point de vue psychologique, les étres humains ne se situent pas tous a un méme niveau. Il y a entre
eux des dissemblances qui se rapportent a leur maniére de réfléchir, a leurs sentiments et a leur
comportement les uns envers les autres. Nul doute donc que l'effet produit sur le bonheur ou le malheur

des gens ne sera plus grand que l'effet des décisions humaines a différents échelons.

Parmi les besoins spirituels fondamentaux, il est le sentiment et la « quéte de la gloire », élément
essentiel de son amour de la perfection. En effet, beaucoup des activités de 'lhomme ne se réalisent que
pour atteindre cet objectif. L'homme a soif de gloire et, en méme temps, refuse tout avilissement et
mépris qu'il réprouve. Ainsi, lorsque son rang social et sa personne sont menacés, il puise dans ses
ressources les plus profondes pour repousser ce danger ou le contourner. Il use de tous ses moyens
pour empécher le malheur et I'échec. La peur qui le domine et le sentiment de désespoir et de torture
'ameénent a penser que lincapacité et la faiblesse sont plus dangereuses que le danger lui-méme. Sa

vie se trouve transformée alors en un affreux cauchemar.

Le sentiment d'humiliation produit chez certaines personnes de terribles bouleversements, au point ou le
monde leur apparait comme un immense cimetiére noir sans raison. Il arrive méme que certaines dentre
elles choisissent le suicide comme solution a leurs maux. Voulant échapper a un mal mineur, ils tombent

dans un avilissement plus grand.

Dans sa lutte contre le désespoir qui transforme 'homme en une créature faible et sans ressources,
celui-ci doit trouver son chemin et sa voie vers le salut. Le meilleur moyen serait qu'il utilise pour fortifier
sa personnalité, augmenter ses capacités et son aptitude et leur donner les moyens de s'exprimer, de

trouver un équilibre ou plutét recouvrer 'équilibre perdu, afin de vivre dans I'honneur et la liberté d'esprit.



Le sentiment et le besoin de dignité et dhonneur qui ont été déposés, telle une graine, par la volonté du
Créateur dans I'ame de I'étre humain, qui éclot dés I'enfance et se manifeste avant toute autre
caractéristique et particularité spirituelles et psychologiques. Le petit enfant a besoin d'attention et de
soins, d'orientation et de fierté. C'est ce qu'il attend le plus de ceux qui l'entourent. Il n'admet méme pas
que d'autres fassent l'objet de cette fierté et c'est ainsi que lorsqu'apparait dans une famille un nouveau-
né et que la mére Iui consacre la majeure partie de son temps, s'occupant nécessairement moins de son

ainé qu'elle ne le faisait auparavant, celui-ci verra d'un mauvais ceil son frére.

Si l'enfant éprouve de la jalousie et de l'envie envers ceux qu'il rejette, cela pourrait faire naitre chez lui
une farouche et chronique haine et le mener a des situations de déviance et user de tromperie.
Nombreux sont ces enfants dont I'esprit est nourri de plus d'un complexe du fait de cette situation,

source de grands dommages.

La force de toute communauté et sa faiblesse, sa fierté et son déshonneur, sa grandeur et sa
décadence, sont liés a son vécu spirituel. Ces différentes situations qu'elle connait résultent de sa
maniéere de réfléchir et de son comportement. Les qualités individuelles, tels les sentiments nobles et
une vie spirituelle élevée, ne sont pas mesurables a linstar des richesses matérielles ou des positions
sociales. Ceci est une vérité établie que les défauts de I'ame ont plus d'effets sur la dignité réelle que les
causes exogenes. Le désespoir, le bonheur et le véritable honneur sont en étroite liaison avec la vie
intérieure de 'homme. Il n'y a que les gens de courte vue qui simaginent que la différence dans les

situations sociales est l'élément fondamental pour juger du degré d'honneur et de dignité.

Les avantages illusoires

Un grand nombre d'individus, dans une société, ont souvent une mauvaise appréciation des facteurs

véritables de la dignité. Dés lors que ce besoin spirituel n'est pas parfaitement assouvi en eux, ils ont
recours, pour le satisfaire, a des voies sinueuses et dommageables, car ils se sentent tel un noyé qui,
pour survivre, veut s'accrocher a nimporte quel objet flottant devant lui, ne tentant aucun effort pour

recouvrer, autrement que par des avantages artificiels et illusoires, une dignité et un honneur perdu.

Il est possible, par exemple, que l'appat du gain et lamour de la richesse se transforment, chez certains,
en un désir inextinguible et une soif lancinante, au point que leur appét de l'or et leur volonté
d'accaparement les dominent, tel un dictateur, et annihilent leurs pensées et leurs esprits et méme la
conscience de leurs intéréts propres. Cette situation psychopathologique transforme 'homme en une
créature instable et torturée, dangereuse pour elle-méme et pour les autres. Et si le nombre de ces
personnes croissait dans une communauté, ils formeraient des lors, dans celle—ci, la majorité et

déstabiliseraient toute sa structure.

Le probléme est que la richesse excessive est généralement accompagnée de deux caractéres qui
ménent au désespoir et a 'abattement: soit ils conduisent 'homme sur des chemins tortueux et

dangereux, ceux des penchants et des tentations, soit qu'ils pressent a I'amour démesuré des biens



matériels au point que 'homme devient idolatre et prét a tout sacrifier pour ses idoles. Notre propos n'est
pas dempécher que l'on cherche & acquérir des richesses pour surmonter les difficultés de la vie, la

vérité est que la richesse qui excéde les besoins n'apporte rien de plus au bonheur des é&tres humains.

Cet amour excessif des biens de ce monde ne peut étre l'objectif principal des besoins spirituels et la
voie de son assouvissement. La cause principale de la plupart des troubles psychologiques des gens
réside dans le penchant excessif vers la quéte de biens terrestres, a linverse du concept du besoin

spirituel véritable et de sa réalisation.

Il est évident que nous ne pouvons attendre de résultats probants et convaincants d'objectifs inadéquats.
La douleur et I'angoisse psychologique sont, de fait, le résultat logique d'un choix d'objectifs
déraisonnables et inadéquats. En conséquence, nous voyons beaucoup de personnes riches qui ont
perdu les valeurs morales et c'est ainsi qu'elles ne ressentent pas dhonneur, mais se voient plutot
submergées par les tempétes de la vie, sans défense et sans espoir. Et c'est alors qu'elles se rendent
compte que la richesse qui dépasse les besoins ne peut, en aucun cas, contribuer au bonheur de l'étre

humain.

L'honneur est un sentiment grisant qui émerge du plus profond de l'étre et se refléte en toute chose.
Celui qui est digne sera honoré par sa communauté. Il est vrai que beaucoup de gens espérent
atteindre les plus grands honneurs et briller comme des étoiles au firmament de la société, de méme
qu'ils voudraient éblouir les autres par leur réussite, ne se contentant pas que les gens connaissent bien
leur nom, mais voulant que leur image soit gravée dans leurs cceurs. Cependant, cet objectif ne reste
accessible que si lhomme s'astreint & une vision réaliste et qu'il fonde son existence sur 'honneur

véritable.
Un savant occidentaliste disait:

« La richesse ne s'exprime pas en dinars ou en dirhams, beaucoup de gens ont peu de ressources,

mais si nous faisions attention nous verrions qu'il faudrait les compter parmi les gens les plus riches.

« L'nonneur et la dignité, comme toutes les qualités humaines, sont une richesse morale qui est hors de
portée des voleurs et des malfaiteurs. Combien de gens pauvres, mais dignes et honorables, sont un
exemple pour les personnes riches! Car, sachant que la richesse peut étre obtenue par le travail et la
persévérance, en est-il de méme pour la dignité et 'honneur? Non. Cela est chose impossible a

acquérir. Ces qualités n'ont pas de prix.

« Je ne sais pas pourquoi les gens se sont éloignés de la vérité pour faire ostentation de leur richesse, a
telle enseigne que pour l'acquérir, ils sont préts a vendre leur ame avec empressement, comme s'ils
n'avaient peur de rien. lls perdent alors leur santé physique et la sérénité de leur esprit et passent le plus
clair de leur temps en torture et en souffrance. Tout cela pour devenir riches. Il est regrettable que les

monceaux d'or n'aient pas plus de valeur qu'une seule minute de l'existence d'un homme.



« Oui, les gens croient que la richesse est la voie du bonheur et qu'ils parviennent & la félicité par la
fortune dont ils jouiront éternellement. Ces gens ne savent pas qu'ils ne peuvent acheter le bonheur
avec de l'argent. Plus ces malheureux amassent de richesses, plus ils s'éloignent de la vérité. Ainsi, ils
perdront leurs &mes dans ces voies tortueuses et annihileront leurs esprits, leurs sentiments et leurs
qualités, alors que le vrai bonheur ne nécessite ni argent ni richesse, mais plutét des choses qui passent
inapercues aux yeux de la plupart des gens, au point ou nous ne trouvons plus parmi eux des hommes
en quéte du bonheur, quelqu'un qui recherche ces choses perdues ». Lorsqu'Alexandre le Grand fut
choisi pour commander les armées grecques qui devaient conquérir I'lran, tous les gens accoururent
pour le féliciter, sauf le philosophe athénien Diogéne qui vivait en Corinthe. Ce fut Alexandre qui se

rendit chez lui.

Diogene était alors étendu au soleil et parmi les qualités dominantes qui faisaient sa célébrité et que lui-
méme pronait: la fierté de 'ame et lindépendance de l'esprit lemportaient sur les autres.

Apercevant un groupe de gens qui venaient vers lui, il se souleva et s'apercut qu'Alexandre le Grand se
dirigeat dans sa direction, avec une allure majestueuse et en grandes pompes. Diogéne ne lui accorda
pas plus d'attention qu'aux autres et ne se départit pas de son calme. Alexandre le salue

respectueusement et dignement puis lui dit: « Dis—nous si tu as besoin de quelque chose que je puisse

satisfaire ».

Diogéne dit alors: « Je recevais la lumiére du soleil et toi tu m'as fait de lombre. Alors, s'il te plait,

écarte-toi ».

Les compagnons d'Alexandre crurent que c'étaient la les paroles d'un fou et se dirent: certes, c'est un
homme ignorant qui ne sait pas saisir la chance qui s'offre & lui. Cependant, Alexandre comprit Sa
médiocrité par rapport a la fierté de Diogéne et a son indépendance desprit. Il médita et, sur le chemin
du retour, entendant ses compagnons critiquer Diogéne, il leur dit: « En vérité, si je n'étais pas

Alexandre, jaurais aimé étre Diogéne ».

En chaque lieu et a chaque époque, il est des gens qui aiment étre sous la lumiere du soleil et ne
supportent pas que d'autres les surpassent en rang ou en position sociale, car leur esprit et leur ame
sont faibles et ils ne se référent pas aux valeurs réelles, voulant toujours qu'a coté des grands de ce
monde leur personnalité apparaisse sinon supérieure, du moins égale. Cependant, du fait qu'ils ne
possédent pas ce qui fait la grandeur réelle, ils tentent de s'opposer aux gens de marque et a leur faire
obstacle, sans pouvoir nuire en rien a leur rang et a leur réputation, et ce quels que soient les moyens
utilisés. Car les gens d'honneur et d'esprit constituent le bien-fonds de I'humanité. lls dépassent les
frontieres spatiales et temporelles, gravent leur empreinte dans les esprits et jouent un réle appréciable

et indéniable. Plus encore, cette lumiére qui est en eux illuminera les siécles et les millénaires a venir:

Nous pouvons nous appuyer sur la quéte de la dignité pour corriger les errements de 'ame et limiter ses

mauvais penchants. Il est possible qu'un individu ne soit pas dune grande probité morale et méme qu'il



ait tendance a s'égarer. Cependant, & partir du moment ou il tient & sa dignité et a son honneur, il est
possible qu'il tente d'éviter de se souiller par des actions répréhensibles. Ce capital inné chez l'étre
humain le pousse a ne pas déchoir par des actions qui transgressent I'honorabilité et la dignité

humaines.

Le concept de dignité en Islam

Tout le monde peut s'élever au-dessus de la condition animale et se rapprocher du niveau humain.
L'espoir de parvenir & la plénitude est un espoir qui germe dans la conscience de lindividu. Cette idée,
profondément ancrée dans son esprit, nécessite cependant des soins et de ['attention. A linverse, nul
besoin, pour emprunter les voies de la décadence, de lui passer une corde au cou pour qu'il laisse

transparaitre ses plus vils instincts.

La cohésion qu'a instaurée l'lslam entre les éléments internes et externes, au niveau de la plénitude de
l'ame, est devenue source de bien de réussites pour 'lhomme. Ainsi, nombre de grandes figures de
I'histoire ont puisé a cette source et, par des efforts conséquents et soutenus, elles ont atteint le plus

haut niveau de I'humanisme.

La position de chaque étre humain, en Islam, est étroitement liée a l'acquisition des grandes qualités
sans lesquelles il ne mériterait pas le qualificatif dhomme. L'lslam ne connait d'autre valeur de référence

que celle de la piété et de la foi pour juger de I'honneur et de la dignité des hommes.
Le Prophéte de l'lslam (que le salut soit sur lui) disait:

« Que celui qui désire étre le plus digne des hommes craigne Dieu ».

Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait lui:

« Nulle dignité plus digne que la piété ».

L'homme de foi connait la valeur profonde de la piété lorsqu'il est pénétré par ses lumiéres. En vertu de
cette culture et de cette vision globale, il ne cherche pas la dignité et la plénitude dans le pouvoir, la
richesse, les alliances ou lappartenance ethnique, mais mesure la dignité de la personne a l'aune de la
foi et de la piété qui conférent le vrai pouvoir d'influer sur la vie de maniére radicale. Et du fait qu'il a
emmagasiné en lui des vertus et des qualités grace a la piété, il ne peut montrer, par fierté, de la
considération pour ces gens qui manquent de dignité et évite, autant que possible, de shumilier ou de
se soumettre a eux, car I'humiliation et la soumission ne sont de mise que devant Dieu, notre Créateur
et le Créateur de toutes les espéces vivantes. Ainsi, la soumission au Tout Puissant, I'Unique, est le plus

grand capital que l'on puisse posséder, celui de la dignité et de I'honneur véritables.

Cette ascension et cette dignité qu'acquiert le croyant par le lien qu'il établit avec le plus grand Principe
de ce monde l'accompagneront durant les différentes étapes de son existence.



Les lumiéres de la piété et de la conscience pure sont dune clarté telle qu'elles illuminent les qualités et

les vertus du croyant, de sorte que ses semblables ressentent que la conscience de cet homme pieux

Cette force dynamique contenue dans la conscience de 'lhomme pieux le maintien attentif aux réalités et
'empéche de sombrer dans un univers matérialiste durant son existence, car son &me et son cceur se
sont abreuvés a la source des principes qu'enseigne l'Islam et qui font que le croyant jette sur toute
chose un regard religieux. Pour lui, les valeurs trompeuses n'influent pas sur son jugement, car il se
fonde sur les valeurs vraies qui le maintiennent hors de portée des viles tendances et lui permettent de

franchir les obstacles de la vie sans difficulté.

Clest ainsi que le croyant fait preuve, a légard des choses attrayantes et des illusions trompeuses, dune
attitude courageuse et audacieuse du fait qu'il a parfaitement compris que quelle que soit la position quil
pense avoir atteint et quel que soit 'honneur qu'elle lui confére, il n'y a pas plus humble que lui devant
Dieu et que bien qu'il soit riche et heureux, il est appelé inéluctablement & disparaitre un jour. Le Coran
rapporte, a cet égard: « Et ne dirige point tes yeux vers ce dont Nous avons donné jouissance
temporaire a certains couples, comme la fleur de la vie présente, afin de les tenter. L'attribution de Dieu,

cependant, est meilleure et plus durable ».

L'Islam, religion glorieuse, accorde aux musulmans une dignité et une valeur qui viennent tout de suite
aprés la dignité de Dieu et de Son Prophéte, comme il est dit dans le Coran: « Alors qu'a Dieu la

puissance et a Son Messager et aux croyants! ».

L'éloignement du mépris et de l'avilissement

Il nous est parvenu, au sujet de la dignité, de la valeur de I'ame, de ses moeurs et de sa sociabilité,
beaucoup de récits rapportés par les saints Imams qui ont donné, eux-mémes, d'illustres exemples en
la matiére. Le Prophete (que le salut soit sur lui) rappelle aux gens la réalité a propos de la dignité par

une courte phrase:

« La richesse ne vient pas de la multitude des biens, mais de la liberté d'esprit ».

Le fils du Calife Ali, Hossein, fut questionné:

« Qu'est-ce qui rend 'homme digne? Il répondit: Son indépendance vis-a-vis des gens ».
Lucrus disait:

« Imaginez un instant le plus riche des hommes dans son lit, malade, puis imaginez son état et patientez
jusqu'a ce que sa fiévre atteigne une température extréme qui ferait fondre le corps. Ensuite, versez sur
lui un quintal d'or et d'argent ou plutét transportez-le de son matelas de duvet sur un matelas de soie. Si

cette richesse et ce luxe pouvaient remédier a son mal, vous pourriez alors prétendre que l'argent



apporte le bonheur. Mais, a partir du moment ou cette richesse ne peut influer sur la santé physique,

alors comment pourrait-elle le mener vers le bonheur et le dynamisme? »
Le Docteur Marden écrivait:

« Si notre bonheur dépendait des besoins matériels, il ne tarderait pas a nous quitter, car le monde
matériel se transforme et disparait tot ou tard, de méme que ses bienfaits qui, tel I'éclair, font illusion
l'espace d'une seconde ou tel le feu qui brille et s'éteint de lui-méme. Il est donc évident que le bonheur

ne peut se réaliser par un bien-étre bref et illusoire.

« Celui qui croit trouver la paix et la quiétude dans les biens matériels ressemble & quelqu'un qui s'est
endormi sur un énorme amas de neige qui ne tardera pas a fondre au soleil, éveillant le dormeur dans

un milieu trouble et instable.

« La richesse est un moyen pour satisfaire certaines envies, mais elle n'est pas le fondement du

bonheur. Ce qui nous réjouit le plus c'est la quiétude de I'ame qui ne demande aucun bien matériel. Ne
7 . 1 . . . 7 - (e hY . 1 -

croyez pas que nous dénigrons largent, car si celui-ci était lié a la droiture desprit et du comportement,

il serait un élément de la paix spirituelle.

« Cependant, il est clair que si nous nous acharnons a rechercher les biens matériels, notre équilibre en
serait ébranlé. Nous serions tres vite en proie a la jalousie, a la haine et a la colére. La sobriété dans la
quéte des richesses est une des clefs du bonheur et de la félicité et nous devons étre continuellement

attentifs pour ne pas verser dans un exces qui nous serait fatal.

« Les textes religieux rapportent que les criminels, le jour du Jugement Dernier, passent par un chemin
plus brilant que I'enfer, plus tranchant qu'une lame et plus étroit qu'un cheveu. Le chemin de la vie est
un modéle de ce chemin et si nous nous laissions aller pour un instant, nous dévierions de la voie. Ainsi,
si nous abandonnons la prudence, le risque serait grand sur ce chemin si tranchant, si brilant et si étroit

pour celui qui se montrerait inattentif.

« Si vous voulez étre heureux, ne soyez pas comme ce feu qui se consume et dévore tout sur son
passage, car le bonheur ne s'accommode pas avec la prudence et l'envie. La nature, tel un océan en

furie, n'accorde pas la paix a celui qui la convoite en restant a l'abri des tempétes ».

Parmi les plus importantes obligations du musulman qui désire préserver ses intéréts et se libérer du
joug des cadres étroits, il faut noter celle qui consiste pour lui a éviter qu'il fasse I'objet d'humiliation et de
mépris. Les dirigeants musulmans ont appelé les gens a s'écarter des viles tentations qui s'opposent aux

intéréts du vrai musulman. Al-Hassan Al-Askari, le 11e Imam, disait:
« Quelle honte pour le musulman d'avoir une envie vile ».

L'homme ne doit pas s'attacher a des envies déraisonnables ou démesurées, indignes de lui, ou bien

soumettre sa volonté a ses penchants et ses tentations, car cela conduit & la décadence de l'esprit et a



sa paralysie, de sorte que les sentiments et les sensations soient sous la domination de choses sans

valeur.
La Calife Ali (qui le salut soit sur lui) disait:
« Gagnez en valeur en vous détournant des choses viles ».

Certains individus sont partisans de lutilitarisme & un point tel qu'ils perdent leur honneur en cherchant a
atteindre des objectifs purement matériels et qu'ils shumilient et s'avilissent pour cela. Cette quéte du
profit devient chez eux, dans leurs rapports avec autrui, un pseudo besoin spirituel qui les ameéne a faire
appel a des subterfuges dans leurs comportements avec leurs semblables. Avec un zéle forcé, ils font
montre d'un respect et d'une gratitude déplacés qui ne sont, en fait, que I'expression de leur humiliation
et de leur avilissement. Leur comportement n'est qu'une réaction reflétant ce que cache leur conscience,

c'est-a-dire la souillure et l'avilissement de leur ame.

L'lmam Ali (que le salut soit sur lui) a dit:

« Une heure d'indignité ne sera pas effacée par toutes les distinctions de I'existence ».
Emerson écrivait:

« Les gens d'expérience savent qu'ils doivent payer pour chaque “valeur” sociale ou réalisation un
certain prix ou sinon il leur faudra, pour avoir tardé a le faire, la payer au prix fort, car c'est une dette
pour tous les membres de la société. Dirons-nous: il a profité du concours des priéres de milliers d'entre
eux, mais ne veut pas les en remercier? Peut-on dire de celui qui a longtemps profité des emprunts
d'argent auprés de ses voisins qu'il en a réellement tiré profit? Tous les bienfaits doivent étre payés en
retour par de la gratitude et de la reconnaissance, car tout rapport de ce genre doit laisser sa trace dans
l'esprit des parties concernées, qu'il soit suivi d'un autre tout aussi bénéfique et qui transforme leur
comportement selon le nouveau contexte. Celui qui emprunte la voiture de son voisin pour voyager
devrait, s'il avait un jugement plus réaliste, voir plutot tous ses membres se briser que de ressentir de la
honte de I'emprunt. En vérité, la position de quémandeur est trés inconfortable pour quelqu'un qui a de la

fierté. C'est le plus lourd tribut & payer ».

La richesse de I'ame

La richesse de I'ame et la fierté sont le lot de ceux qui ont conscience de leur primauté. Ainsi, le bon
musulman, respectueux des préceptes et valeurs de lIslam, endure avec patience |'état de géne

financiére et continue & vivre normalement sans étre la proie de 'humiliation et du mépris.

Bien que I'lslam a, plusieurs fois, incité 'homme & l'activité et au dynamisme pour gagner sa vie, dans
I'honneur et la dignité, il n'a pas manqué de mettre en garde contre la recherche de la surabondance des

biens qui les ménerait a étre I'esclave de ce monde, de méme que la soumission et la dépendance a



l'égard d'autrui et la recherche immodérée des biens de ce monde sont les deux aspects qui conduisent

a l'avilissement et au déshonneur.
Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait, & propos de l'avilissement et du mépris:

« Quémander affaiblit la langue de celui qui parle, sape la volonté du courageux, met 'hnomme libre dans

la situation de l'esclave, lui fait perdre la face et le prive de biens ».
Il ajoutait:

« Combien sont riches des pauvres et pauvres des riches ».

Et aussi:

« Parfois la richesse est plus humiliante que la pauvreté ».

Il est dit dans le Coran: « (...) que lignorant croit au large parce qu'ils évitent de mendier, tu les

reconnaitras a leur air, et qui, & mendier, n'importunent personne ».

L'lslam considére la reconnaissance et la gratitude comme des qualités louables et éminentes, mais
prévient 'homme contre tout excés qui le ménerait a étre vil et soumis. L'honneur se mérite par la
reconnaissance que nous portent nos semblables. Il ne convient donc, a aucun musulman, de souiller

son ame par la flagornerie qui est contraire a I'honneur et a lindépendance d'esprit des croyants.

Ainsi, la condition essentielle dans la reconnaissance et la gratitude que nous témoignons aux autres est
la paix de I'ame et lindépendance d'esprit de 'lhomme qui ne soient montrées de la gratitude et de la

reconnaissance a autrui que lorsqu'elles sont sincéres et profondément ressenties.

Cependant, il existe des gens qui ont une faiblesse d'esprit et de moeurs, qui cherchent a cacher leur
indignité, leur bassesse et leur inconsistance par une flagornerie vile et méprisable. Nul doute que cette
attitude qui est une réaction de la faiblesse de caractére et l'indice d'une incapacité et d'un sentiment

dindignité est a l'opposé de la valeur morale ou pédagogique.

L''mam Ali (que le salut soit sur lui) a dit, de maniére trés concise, que la gratitude mélée a de la
flagornerie a un double effet: d'un coté, elle porte atteinte a la dignité humaine du flagorneur et, d'un

autre coté, elle rend la personne courtisée imbue d'elle-méme et hautaine. Il disait donc:
« L'excés de louanges devient flagornerie qui méne au plaisir et affaiblit I'esprit ».

Les gens qui possedent des ames dignes, quels que soient leur renom et leur rang social, gardent leur
personnalité, tandis que ceux qui n'ont pas le respect de soi, lorsqu'ils atteignent une certaine position

sociale, perdent tout sens des valeurs.

Ce point a été soulevé par I'lmam Ali (que le salut soit sur lui) dans une courte phrase qui dit:



« Les gens dignes ne sont pas obnubilés par les positions acquises, quelles que soient ces positions; ils
sont tels des montagnes que les vents n'affectent point, tandis que les gens vils sont aveuglés par la

réussite sociale. lls sont la poussiére qu'une petite brise suffit & balayer ».

La vision futuriste

Chacun soit réfléchir et envisager les conséquences de tout acte a entreprendre ou ne soit entreprendre
d'action qui touche a la dignité et & 'honneur de sa personne ou de celle des autres. Ceux sont l'esprit
s'est affaibli et dont ame s'est obscurcie se soumettent a toutes les formes d'esclavage et d'avilissement
dans le but de réaliser leurs vils objectifs. Pour cela, ils ne rechignent pas devant la tache et n'hésitent
pas a fournir les efforts nécessaires dans leur action, quelle qu'elle soit. Une telle entreprise convient-

elle aux gens d'honneur?

« Un homme visita le Prophéte (que le salut soit sur lui) et lui dit: « O, toi le Messager de Dieu,
conseille-moi ». Le Prophéte lui dit alors: « Suivras-tu le conseil que je te donnerai? » Puis, il répéta
trois fois cette question et, & chaque fois, la réponse de 'homme était: « Oui, O Messager de Dieu ». Le
Prophéte lui dit ensuite: « Je te conseille si tu entreprends quelque chose d'en évaluer les
conséguences. Si celles-ci sont bonnes, alors poursuis ton ceuvre; mais si elles sont mauvaises, arréte-

toi ».
Un savant occidental écrivait:

« Nous devons, avant de commencer une ceuvre, nous intéresser a ce qu'elle laisse apparaitre et a ce
qu'elle cache, comme nous devons mesurer le meilleur et le pire dans toute chose. Est-ce que l'objectif,
par exemple, mérite tous ces sacrifices ou non? Si les idées et les conceptions sont différentes, que
chacun croit que ses objectifs et ses buts sont les plus nobles, les plus élevés et les plus méritoires,
comparés a ceux de ses semblables et a leurs buts! Comme disait Marcus: « L'araignée se réjouit de la
capture de la mouche comme le chasseur de celle du daim ou du lion ». Donc, chacun de nous a sa

propre vision et se fait sa propre opinion des choses.

« La célébrité doit étre méritée, sinon elle serait éphémeére. Dans l'histoire de nos ancétres, il y eut des
gens connus pour leur cruauté et leur malveillance, tout comme le soleil est connu pour sa lumiére et le
feu pour sa chaleur. Mais ces gens n'ont-ils pas plutét une célébrité due aux malédictions que leur

proférent les gens?

« Les grands personnages qui ont passé leur existence dans l'espoir de faire régner la justice, la vertu et
l'esprit civilisateur vivront éternellement, sans que le temps ne puisse dénaturer leurs ceuvres. Ces
personnes s'élévent, par leurs actions bienfaitrices, aux limites de I'espace et du temps. Leurs noms sont

sur toutes les langues, a travers 'éternité, et leurs voix se font entendre quotidiennement.

« L'histoire n'a que faire des corps des célébrités, car c'est avec leurs esprits qu'elle les éléve. Les



hommes daffaires ont un dynamisme qui atteint les pics des montagnes et qui apparait en toute chose;
leurs esprits s'intéressent a tout. lls ne connaissent ni fatigue ni désespoir et ne s'inquiétent pas des
échecs qul'ils pourraient subir. De plus, ils ont des idées précises et connaissent bien la valeur des

occasions et la maniére d'en profiter ».

La vraie liberté

L'homme est la plus noble des créatures sur terre. Il est doté d'une volonté et d'une énergie positive et

efficace qui lui permettent de se frayer un chemin vers la félicité, dans tous les domaines de l'existence.

Si lhomme dépense toute son énergie dans des activités qui ne visent que des objectifs vils et qu'il s'y

consacre de maniére exclusive, comment pourrait-il réaliser son humanité?

L'étre humain doit, pour accéder aux plus hautes marches de la plénitude, éviter de se lier pour ne pas
géner cette accession. Le choix d'objectifs inadéquats et le désir de les réaliser épuisent les énergies de
'nomme qui ne peut plus, dés lors, atteindre la plénitude. C'est ainsi que 'ame déchoit et glisse de plus
en plus bas, au point ol méme lorsqu'elle rencontre des obstacles dans la vie, sur le chemin de

lindignité, elle persiste dans I'ceuvre vile et basse et s'entéte a réaliser ces noirs desseins.

L'esprit serein qui a atteint les plus hauts degrés de la conscience humaine dispose dune liberté
particuliere. Celui qui accéde a la vraie liberté ne peut se déshonorer ou humilier la dignité humaine. Au
contraire, cet esprit sent que la vie a de nobles objectifs qui méritent d'étre réalisés, tandis que les
tentations, de quelque nature qu'elles soient, ne peuvent dominer cet homme ou le diriger, mais sont
plutét soumis a sa volonté et a son choix. En méme temps, ses dispositions vives et dynamiques font

leur travail et sont bénéfiques a tous les points de vue.

L'homme qui croit dans les grandes valeurs, avec un esprit pur, une volonté d'acier et de nobles
objectifs, ne doit étre estimé et jugé qu'au travers de ces valeurs. Plus sa volonté est grande, plus ils

s’élévent humainement, comme disait le Calife Ali (que le salut soit sur lut):
« Il convient a celui qui connait la dignité d'ame de ne point la souiller dans la vie ».
Il disait également:

« Estime 'homme selon sa volonté ».

La réalisation des objectifs selon les capacités humaines

Dans le choix de ses objectifs, 'hnomme doit faire attention aux limites de ses capacités, a ses forces et a
ses dispositions. |l doit éviter la présomption qui n'améne que privations et déceptions. Le Calife Ali (que

le salut soit sur lui) a attiré l'attention sur cette question en disant:



« Celui qui veut plus qu'il mérite, il mérite la privation ».
Ou bien:
. . 1. , . . .
« Celui qui veut ce quil ne mérite pas affrontera les privations ».

Parmi les causes de la privation, en psychologie, il est la présomption déplacée qui fait que les objectifs
tracés ne sont pas équilibrés avec les dispositions personnelles. Les psychologues disent:

« Les causes de la privation se trouvent soit dans I'esprit des gens, soit dans les conditions, les
contextes, I'environnement ou tous ces aspects réunis. Tandis que les raisons internes de la privation
qui sont en rapport avec l'esprit de lindividu se sont, en fait, les capacités mentales et physiques et

toutes les autres conditions intérieures qui contribuent a la formation des objectifs personnels.

« Les individus ont des capacités de résistance différentes. Beaucoup de gans ne peuvent dépasser les
problémes du fait d'un manque de dispositions et d'énergie. Nous trouverons les raisons de la privation
dans le fait que lindividu a surestimé sa capacité a accomplir les objectifs qu'il s'était fixé. Par exemple,
Ahmed est un jeune sportif qui participe a la plupart des jeux de son école, qui aurait pu avoir de
nombreux amis et camarades s'il n'avait cru que les gens sous-estiment son importance et que toutes
les médailles distribuées aux autres lui étaient 6tées sans raison de méme qu'il croyait que les journaux

ne publiaient pas sa photo pour cette méme raison.

« Ce que croyait et qu'attendait Ahmed était, en réalité, au-dessus de ses forces et de sa capacité, et ce
sentiment d'injustice qui le torturait n'était, en fait, que le reflet de son imagination. Cette attitude est
observée chez beaucoup de gens, surtout les plus jeunes. Si nous observions plus attentivement les
hommes, nous verrions qu'une multitude de personnes sont plus mécontentes de leur travail, de leurs

prévisions et de leurs espérances plus que de leurs dispositions.

« Ceux qui attendent de la vie et en espérent beaucoup ne sont pas des gens heureux. Si leurs
capacités propres leur permettaient de réaliser leurs espoirs, celles-ci se réaliseraient réellement.
Cependant, limportant est que leurs espoirs et leurs attentes sont, de loin supérieurs & leurs forces. On
nous a appris que 'homme pouvait arriver a ce quiil veut, mais sans nous dire que cela dépendait de
nos capacités, de nos forces et de nos dispositions. Certes, il est nécessaire de persévérer en toute
chose, sans que I'échec nous empéche de poursuivre nos efforts. Chacun doit ceuvrer a réaliser ses

objectifs, sans perdre de vue pour cela les limites de ses forces et de ses capacités individuelles ».

Le sentiment de déshonneur du fait des mauvaises actions

Parmi les situations qui touchent & la dignité de 'homme et le déséquilibre, il est celle de sentir souillé
par les mauvaises actions. Celui qui dépasse les limites de la loi et salit ses mains par des actions
déshonorantes et contraires a la vertu sent, en lui-méme, de lindignité et du mépris. Le blame constant

qui poursuit le pécheur blesse sa personnalité et sa dignité de maniére profonde. Tandis que ceux qui



dominent leurs passions et contrélent leurs tentations et qui préservent leurs d&mes de tout méfait ou
crime sont les gens dignes et sereins. Cependant, ces personnes sont, dans toutes les sociétés, la
minorité comparée a une majorité d'individus qui, tout au long de leurs existences, s'orientent vers le vice

et sont dominés par les ténebres qui envahissent leurs esprits.

Tout comme il y a des traitements pour les maux du corps, il existe également des moyens pour traiter
l'esprit slil est troublé. L'lslam a, & cet égard, apporté des traitements a ces maladies de l'esprit et a

ouvert la voie pour le retour aux vertus et au bonheur, a travers la pénitence a Dieu.

Les messagers et les envoyés de Dieu, qui ne sont pas accessibles aux éléments du mal durant leur
vie, ont préché aux gens le pardon du Créateur envers les fautifs, pour les sauver du désespoir et les
libérer de ses effets psychologiques dévastateurs et de la pression qu'exerce linconscient; peut-étre
auront-ils du repentir pour leurs actes et s'excuseront-ils devant leur Seigneur. Cette pénitence se fera
par labandon des vilénies, la tentative de réparer leurs erreurs, la volonté d'effacer les effets de leurs

actions et ainsi se débarrasser du blame de la conscience et de la pression de I'ame.

En réalité, le sentiment de souillure par les vilénies et les péchés qui relancent continuellement l'individu
est pénible a supporter pour l'esprit. Le désespoir et 'abattement consécutifs a la peur de ne point étre
absouts et de ne pas pouvoir purifier la conscience sont des sentiments qui portent préjudice a l'esprit

humain, que ce soit 'esprit d'un individu ou celui de toute une société.

Il est certain que I'homme qui a de la dignité et de I'honneur, dés lors qu'il commet un acte répréhensible
ou un crime, par ignorance ou pour des raisons psychologiques, ou qu'il enfreint les commandements de
Dieu, ressentira alors le poids de ses actes et sempressera de faire pénitence. Le Coran rapporte que
cette qualité est une de celles qui caractérisent les gens pieux: « Et pour ceux qui, slils ont commis
quelques turpitudes ou prévariquais contre eux-mémes, se souviennent de Dieu et demandent pardon
de leurs péchés, et qui est-ce qui pardonne les péchés sinon Dieu? Et qui ne s'entéte pas, en ce qu'ils

ont fait alors qu'ils savent ».

Cependant, ceux dentre les gens qui sont habitués a pécher sont ceux pour lesquels l'obscurité domine

les coeurs et le mal les ames et a qui le pardon sera refusé.

L'Emir des Croyants, Ali (que le salut soit sur lui) considére que la piété et la droiture sont les bases de

la dignité et 'honneur humains:

« Celui qui se sent une ame digne ne shumilie pas par les péchés ».
Il ajoutait:

« Si tu désires la dignité, recherche-la par l'obgissance ».

Al-Kulayni rapportait de I'Imam Bager disait:



« Par Dieu, nul n'‘échappera au péché que ceux qui le reconnaissent ».

Ainsi, la pénitence et la reconnaissance des erreurs commises devant le Seigneur apportent la

tranquillité a l'esprit et renforcent ame dans sa lutte pour réparer ses péchés et faire le bien.

La grande faiblesse morale

L'une des grandes faiblesses morales de I'étre humain consiste en ses plaintes continuelles contre le
temps et contre les problémes et les affres de I'existence. Par cette attitude, 'nomme rabaisse sa valeur

sociale; il méprise son moi et se montre indigne devant ses semblables.

Al-Karchi disait & son entourage, a propos des qualités d'lbn-Qays Ibn-Rommana: « J'entrai chez Abi-
Abdellah pour me plaindre de ma situation et lui demander de prier pour moi. |l appela sa servante et lui
dit: “Rapporte-moi la bourse que nous a remise Abou-Djaafar”. Lorsqu'elle l'apporta, il me dit: “Ceci est
une bourse contenant quatre cents dinars. Aide-toi avec”. J'ai dit alors: “Par Dieu, je ne voulais point
cela, mais que tu pries pour moi”. Il répondit: “Je n'oublierai point de prier pour toi, mais ne dit pas aux

gens ta situation pour qu'ils ne te méprisent pas” ».
Ali (qui le salut soit sur lui) a dit un jour:

« Celui qui dévoile son mal accepte I'humiliation ».
Quant a Guilt Brax, il disait:

« Pourquoi tant de gens ouvrent la discussion en parlant de leurs déboires et de leurs faiblesses, avec

sérieux et résolution, alors que se taire leur serait plus profitable?
Peut-étre, selon plusieurs indices, par erreur de calcul.

« Certains pensent quiils pourraient s'attirer la compréhension et lintérét d'autrui en exposant leurs
difficultés. Cette attitude n'est que l'expression dune démoralisation et d'un manque de confiance en soi
qui se transforment ensuite en une maladie chronique. Le fait de dire: « Je suis anéanti. Je ne sais pas

comment subvenir a mes fins de mois » est le signe du mépris de soi.

« Au-dela de l'attitude consistant & cacher ses faiblesses et ses douleurs qui, en soi, est positive, la
discipline de I'esprit méne a une amélioration des meeurs. De méme que la marmite qui bout dégage
une vapeur puissante, la discipline d'esprit apport a lindividu une force supplémentaire et valorise sa
dignité. Ainsi, l'enfant atrophié d'un membre qui ne s'en plaint pas, 'homme qui a subi un échec et garde
le sourire... tous ces gens luttent contre les difficultés avec une force d'ame exemplaire et une attitude
plus honorable que ceux qui ne maitrisent pas leurs paroles et se plaignent tout le temps. Ces hommes

au caractére ferme s'éléveront dans I'échelle sociale en proportion de leur constance et de leur foi ».



Chapitre 10: La Faiblesse D’Esprit du Vaniteux

La vanité et l'arrogance

La sphére dinfluence de linconscient ou du subconscient est plus grande et aussi plus complexe que le
domaine d'intervention du conscient. Les études faites en psychologie qui portent sur linconscient
prouvent que les étres humains ne percoivent pas plus de % de l'activité de leur subconscient. Il existe
plusieurs facteurs qui influencent I'existence de 'lhomme et le portent & entreprendre beaucoup de

choses, sans qu'il en ait conscience.

Ainsi, la plupart du temps, il nous est impossible de lutter contre les ordres que nous dictent ces forces

venant de plus profond de notre étre.

Combien sont nombreux les mauvaises actions, les péchés et les habitudes néfastes qui, en fait, sont
issus de l'activité de linconscient et qui sont aussi les témoins des contradictions internes de I'esprit. Il
est possible que les motivations secrétes, dans le systéme psychique de l'individu, lui soient profitables
ou nuisibles. Autrement dit: il est possible que les espoirs, les pensées et les motivations nés dans
linconscient jouent un réle constructif dans lattitude de 'homme, en modulant ses actes et son

comportement de maniere positive ou, au contraire en lui étant néfastes.

Il arrive que 'homme puisse concevoir une idée qu'il accepte dans des conditions particuliéres, mais tout
en reconnaissant que cette idée n'est pas réaliste; elle est en fait liée & son anxiété, a son trouble, a son
calme ou a sa quiétude, a la maladie ou la santé d'esprit et d'ame. Elle se refléte dans les différentes

formes d'actions de 'homme.

La société humaine compte nombre d'individus qui sont atteints par la vanité et l'arrogance. Ceci est une
réalité indéniable. Lorsque le miroir du discernement se brise, 'lhomme devient vaniteux et irréaliste.
Cette arrogance peut apparaitre chez lindividu dés I'enfance. Avant que l'enfant atteigne l'age de raison
et d'entendement et qu'il puisse porter un jugement sur son avenir, l'environnement familial aura un effet
déterminant sur son destin, sur son psychisme et sur sa vision du monde et, en conséquence, sur le
possible développement de la vanité chez lui et du déviationnisme. S'il est trop choyé et ne posséde pas
la capacité de s'adapter & son environnement et & son entourage. |l deviendra un étre introverti. En un
mot, les différentes formes de comportement du milieu familial et social influent sur les enfants de

maniére imperceptible, de facon positive ou négative, constructive ou destructive.

Ainsi donc, ceux qui, le plus souvent, apparaissent les plus sains d'esprit sont, en réalité, soumis a des
pressions psychologiques multiples qui ne sont que tres faiblement perceptibles et qui semblent étre de
peu dimportance et sans grand intérét, alors que ces signes sont peut-étre l'expression dune trés grave

atteinte psychologique. Il est généralement admis qu'une action surprenante entreprise par quelqu'un



soit une violente réaction qui découle de forces internes qui dominent la volonté de lindividu et orientent

son comportement dans l'existence.

Entreprendre toute action qui reléve de I'habitude fait partie de la nature humaine. Les expériences ont
démontré que lorsque 'homme sent monter en lui une profonde envie, sa force lui permet de faire taire

toutes les autres envies et sentiments et de ne pas tenir compte des observations et des obligations.

L'individu vaniteux se forge un moule propre et un modéle idéal de comportement et de discours,

propres a satisfaire son sentiment de domination, tout en tentant de mettre en harmonie ses sentiments
avec ce modeéle idéal. Il simagine que ses qualités sont tellement parfaites qu'il ne lui vient pas & l'esprit
qu'elles puissent étre critiquées. Quiconque tentera de lui faire remarquer ses défauts, en toute équité et

bonne foi, sera violemment pris a partie et accusé de jalousie.

Ces manifestations douloureuses soulévent dans I'esprit du vaniteux une véritable tempéte. Il commence
alors a déverser sa bile avec véhémence, rejetant les critiqgues et humiliant leurs auteurs et, par la

méme, calmer ses sentiments en ébullition.

|l existe une force symbolique dans linconscient qui pousse ce genre dindividus & tout faire pour
prouver leur supériorité sur les autres. Pour cela, aucun effort ne leur semble vain. Ainsi, la plupart de
leurs activités et de leurs actions sociales bénéfiques ne sont, en premier lieu, que l'expression d’une
volonté de reconnaissance de leur qualité dhommes dignes et capables et de leur soif de considération
aux yeux des gens. C'est pour cela quiils ont toujours peur et quils sont soumis & une pression

intolérable de crainte que les autres n'aient pas pour eux cette reconnaissance qu'ils souhaitent.
Spinoza disait:

« La vanité est une joie qui nait d'un excés de la bonne opinion qu'a une personne d'elle-méme. Le
vaniteux tente, autant qu'il le peut, de développer cette idée. Pour cela, il apprécie la présence des
parasites et des flagorneurs et déteste celle des gens de bonnes mceurs et de conduite irréprochable
qui le voient tel qu'il est.

« La multiplicité des maux de la vanité nécessite une dépense de temps énorme, car le vaniteux
s'affecte de tout sentiment. Tandis que les seuls sentiments qui ne le touchent jamais sont I'amour et la

pitié.

« Lorsque l'on comprend ce point particulier, on comprendra mieux que le vaniteux soit jaloux par
nécessité et qu'il soit le plus haineux des hommes envers ceux dont 'honorabilité est bien établie. De
méme, I'on comprend que son hostilité & leur égard ne se dissipera pas aisément par I'amour et l'amitié,
mais que son bonheur ne se dissipera pas aisément par Iamour et I'amitié, mais que son bonheur ne se
réalisera que par la flatterie de ceux qui encouragent sa faiblesse et l'entrainent dans le bourbier de

lidiotie et dans les marécages de la folie ».



La plupart des hommes issus des classes défavorisées de la société qui désirent parvenir aux plus
hautes positions sont des vaniteux et des orgueilleux. lls veulent ainsi se venger sur leur environnement
du complexe d'infériorité et du peu d'estime de soi qu'ils ressentent. Une dme supérieure n'accepte pas
de vivre une courte existence. Si l'objectif de 'lhomme est noble, son champ d'activité s'en trouvera
élargi. Par contre, il est atteint par la paralysie et l'inactivité si ces mémes objectifs ne sont pas a la
hauteur de son humanité. C'est-a-dire que 'homme honorable est toujours actif dans son désir de se
forger une personnalité, d'avoir des qualités réelles et pour avoir sa vraie place au sein de la société

dans laquelle il existe.

Le ré6le de la richesse dans le développement de la vanité

La richesse excessive est 'élément qui pousse 'lhomme a la vanité et a l'arrogance. Celui qui se trouve
dominé par son « Moi » porte sur les pauvres un regard de mépris et dorgueil et ne voit aucune utilité a
leur existence, il les juge comme des parasites. Il ignore que la richesse ne se limite pas qu’a l'argent et
a l'or amassés. Nombreux sont ceux qui vivent dans lindigence matérielle, mais qui, au vu de leur
capital moral et spirituel, sont les gens les plus fortunés. Il ne fait pas de doute, avec leurs qualités
morales qui'ils sont les détenteurs de la vraie richesse. Cette vérité s'applique également aux nations, car

se sont celles qui abritent les hommes heureux et les grands savants qui sont les mieux nanties.

La richesse matérielle ne peut donner le bonheur a 'homme. Au contraire, les richesses matérielles
sont, le plus souvent, cause des malheurs des gens. L'argent devient, parfois, source des pires vices et

des plus cruels malheurs. Il assombrit souvent le cceur de celui qui le posséde.

La richesse matérielle est un moyen d'accés au bonheur et non une fin en soi. Nous pouvons donc dire
que l'argent est une chaine de bronze aux multiples maillons, que le sage peut saisir et que lignorant,
par contre, y succombe.

Certains pourraient simaginer qu'il est possible de s'assurer le repos et la sécurité par la surabondance
de richesses, ignorant que plus 'homme amasse des biens plus il s'éloigne de son humanité profonde.
Ainsi, l'individu perd, peu a peu, ses vertus dans le cheminement de l'erreur, car I'amour de l'argent

pousse a la vanité et a rompre tout lien avec ses semblables par suffisance et ignorance.
Epictéte disait:

« mes amis m'interrogent: pourquoi ne topposes-tu pas a la possession de l'argent pour que nous en
ayons une part aussi? Je leur répondais: jaimerai pouvoir combiner entre l'argent et la fidélité a votre
amitié, c'est-a-dire étre riche en méme temps qu'étre digne de votre amitié, mais je crains que la
richesse ne me déposséde de votre compagnie. Nul doute que si votre ami demeurait les mains vides,
mais loyales, cela serait mieux que d'avoir de l'argent et d'étre vaniteux et orgueilleux. Alors pourquoi

voulez-vous perdre un ami, me séparer et m'éloigner de vous? »



Le danger de la vanité scientifique

Parmi les étapes les plus cruciales qui jalonnent notre existence et notre quéte de la perfection et qui
peuvent amener 'homme a la vanité, il est celui qui consiste & acquérir du savoir. Cette acquisition
apparait a lindividu d'une importance telle qu'il simagine étre plus savant et plus vertueux que
quiconque. Le plus frappant est que la plupart de ceux qui sont atteints par la vanité du savoir et qui
prétendent détenir la vérité sont souvent incultes et illettrés.

En fait, plus les connaissances de 'lhomme ne s’élargissent, plus son esprit prend conscience de son
ignorance et de son imperfection. Celui qui par le savoir est convaincu de son ignorance est, en réalite,
arrivé a la connaissance de soi. C'est pourquoi les vrais savants ne tombent pas facilement dans le

piége de la vanité et des conceptions illusoires.

Il est des hommes dont le niveau scientifique et culturel est tout juste moyen et dont la valeur
existentielle est peut étre nulle, mais qui lorsqu'on parle des services et actions notables des autres et
que quelqu'un en fasse I'éloge ont un sourire narquois et désapprobateur sur les lévres, tandis que
lorsqu'ils prennent eux-mémes la parole pour discuter de leurs ceuvres, si futiles soient-elles,

deviennent intarissable et I'on croirait que nul autre n'est plus méritant qu'eux.
Un savant écrivait:

« Le fait est que nos connaissances par rapport & nos lacunes ne représentent qu'un faible pourcentage.
Quel est l'objet que nous connaissons parfaitement et dont les avantages et les inconvénients nous sont
clairs? Quels sont les plantes et les animaux dont nous avons une connaissance parfaite? Nous vivons
au milieu de forces que nous ne maitrisons pas, tandis que le voile sombre qui nous cachait, pendant
des siécles, la connaissance des choses n'est toujours pas levé et nous restons dans la grande de la
nature des enfants débutants qui voient beaucoup de choses, mais sans les comprendre.

« Le monde de la pensée est telle une mer qui parait calme a l'observateur se trouvant sur le rivage,
alors que le naufragé se débat désespéerément pour éviter la noyade. Nous sommes perpétuellement en
quéte de la vérité et nous voulons progresser sur le chemin du savoir. Cependant, au fur et a mesure, le

chemin de notre progression nous fait découvrir des obstacles de plus en plus infranchissables.

« Pour employer une image, nos connaissances sont comme le rayon d'un cercle, tandis que nos
lacunes en sont la circonférence. Plus ce rayon s'agrandit, plus la circonférence s'accroit davantage.
Mais peut-étre que nos enfants progresseront, & lavenir, plus que nous ne l'avons fait nous-mémes et
quiils perceront certains des mystéres de la création. Nous sommes, cependant, dans l'obligation, en
dépit de notre vanité, de reconnaitre que nous ne savons rien a cet égard et que le secret de la création
nous échappe. Pourquoi nous éloignons-nous autant? Nous ne nous connaissons pas nous-mémes.
Nous ignorons qui nous sommes et quelle est notre relation a la nature. Certes, nous ne savons rien et

c'est pour cela que nous sommes contraints de mettre sur toute chose qui nous échappe un point



diinterrogation et que nous passons a autre chose ».

La premiére des conditions dans la recherche de la vérité et la compréhension des choses c'est que
'nomme évite I'esprit de contradiction et la discussion futile en voulant utiliser les propos d'autrui, a seule
fin de mener une rhétorique négative, car dans ce cas on ne cherche pas la vérité pour la vérité, mais

plutét pour faire montre de son habilité oratoire et de sa science a travers la discussion.

Pour parvenir & la connaissance de soi, nous devons d'abord découvrir la vérité ses choses, dans leurs
aspects véritables, et y croire totalement. Ainsi, nous parviendrons a la réalité des choses, non pas par
la critique injuste et acerbe, la fausse dialectique, mais en sachant que notre objectif principal de la
recherche de la vérité c'est que ces choses que nous avons comprises dans leur aspect global sans en
connaitre les éléments constitutifs, les qualités et défauts, doivent étre prises hors de leur contexte et

étudié isolément.

Une activité destructrice

Les effets néfastes de la vanité se répercuteront nécessairement dans la vie de l'individu et sur son
milieu naturel, ce qui appelle a une plus grande attention pour lutter contre cette manifestation

psychologique négative.

Si dans les discussions et les dialogues, les gens faisaient montre de moins de vanité et de suffisance,
beaucoup de litiges et de conflits disparaitraient deux-mémes. En effet, la majorité des disputes entre
individus ou entre groupes sociaux ne sont dues souvent qu'a la vanité des hommes. Derriére le profit
apparent qu'elle procure, les gens tombent dans des erreurs de jugement et de comportement qui leur
sont aussi nuisibles qu'aux autres. Ainsi, ils ne pourront rien résoudre par l'entente et la logique parce

que leur vanité aura toujours le dessus.

Le vaniteux peut avoir aussi d'autres défauts sur le plan social, tels la jalousie, I'égoisme et la suspicion,
qui domineront totalement son esprit. Il deviendra jaloux de tout autre que lui qui accomplirait une tache
louable. Ce sentiment l'emplira d'un esprit belliqueux. Tous ces objectifs seront axés autour de la
destruction de son ennemi et sa défaite. A partir du moment ou élément de destruction dominera ses
actions, toutes ses forces physiques et morales seront annihilées et chaque fois que se présentera a
elle une occasion pour nuire aux autres, il ta saisira avec une frénésie et une joie immenses. Du fait que
les vaniteux sont dénués d'humilité et de générosité dans leurs rapports avec autrui. Il est
compréhensible que les gens sensés évitent de les fréquenter, car la vanité et lorgueil détruisent les
amitiés les plus solides et les plus précieuses. Il est indéniable que lorsqu'on ne fait pas cas des
sentiments et de lintérét de ses semblables, on suscite chez eux des ressentiments et de [l'inimitié qui

les inciteront & vouloir humilier I'humiliateur.

Le vaniteux ne se soucie que de lui-méme et néglige les besoins et les justes intéréts de ses

semblables. Cette attitude égocentrique conduit a un violent conflit entre les tendances et prétentions du



vaniteux, son mépris et I'humiliation qu'il porte aux autres et que ceux—ci lui renvoient sous forme de

négligence et de désintérét a son égard.

Le comportement de 'homme vertueux, qui est en rapport étroit avec les moeurs profondes de I'étre
humain, n'a pas seulement un effet sur la vie des autres hommes, mais laisse également dans le coeur
des gens un impact profond. Ceux qui ont une vision réaliste liée a des vertus et des qualités nobles
voient dans leurs semblables, moins avantagés, des étres humains a part entiére. L'éducation et
I'humilité réelles ne se réalisent que si lhomme est en harmonie avec sa propre nature, sinon cela ne
serait qu'une tromperie de soi-méme. Ainsi, la nature de chaque homme et sa maniére de penser

transparaissent a travers son comportement et cet indice ne peut étre nullement dissimulé.

La « santé de I'ame »

La vie est activité et dynamisme. L'homme peut réussir dans ses tentatives de réaliser ses espoirs
comme il peut échouer. Ceux qui réussissent dans l'existence peuvent devenir vaniteux et orgueilleux a
lissue d'un succés tout a fait limité, tandis que d'autres qui subissent I'échec et la défaite, dans certaines
de leurs tentatives, parfois du fait de la malchance ou des entraves posées par des ennemis jaloux,

peuvent se laisser aller au découragement, voire au désespoir.

L'échec, quelle que soit 'amertume ressentie, ne doit en aucune maniére nous faire baisser les bras, et
le succes, quel que soit le plaisir qu'il procure, ne soit nullement nous aveugler et nous remplir d'orgueil

au point dy perdre le sens des réalités et de la mesure.

Si, aux moments de fixer nos objectifs, nous privilégions la vision réaliste, nous ne pourrions que réaliser
un résultat & mi-chemin entre la négligence et I'excés. Ainsi, la « santé de l'ame » est 'élément naturel
que nous devons rechercher, a savoir un équilibre intérieur qui nous permettra de lutter efficacement

contre nos tendances négatives.

Le psychisme de 'lhomme comme toute chose ne peut supporter des pressions illimitées; il a lui aussi un
seuil critique de résistance. Il est possible que les pressions dues aux échecs, aux défaites et aux
privations soient négligées dans linconscient puis, subissant des modifications, éclatent en fureur et

destruction.

La difficulté de la connaissance de soi et l'ignorance des besoins de I'ame sont une réalité indéniable.
Les ignorants croient se connaitre mieux que quiconque. lls pensent étre au fait des motivations

profondes qui les animent et maitriser le processus de leurs pensées et de leur comportement.

La quéte de la connaissance de soi est source de beaucoup derreurs, de malentendus et de jugements
erronés. Cela est di a ce que 'homme est dans lignorance des capacités qu'il recéle, de leur quantité et
de leur utilisation, dons déposés par le Créateur en chacun d'entre nous. De méme, il faut signaler le

réle que jouent I'hérédité, I'éducation et l'environnement dans la vie psychologique, sans oublier la



domination qu'exercent les besoins et les désirs sur lindividu.

Les anciens philosophes insistaient sur la connaissance de soi parmi les choses ayant trait & 'hnomme.
De méme, a I'époque contemporaine, les principes de la connaissance de I'ame humaine sont un sujet
dintérét central pour les psychothérapies. Cette époque contemporaine connait des études trés
poussées sur la nature humaine et 'apparition dune série de recherches dans le domaine de la

psychologie de lindividu et des masses.

La culture des qualités et vertus de l'esprit nécessite que lindividu connaisse les besoins spirituels et
psychologiques et le mode de fonctionnement du psychisme, de méme quiil sait les sentiments qui
déclenchent les actions et les réactions de l'esprit. Il doit aussi avoir des connaissances des convulsions
dues aux cheminements complexes de l'esprit pour pouvoir, a travers cela, faire le tri entre les désirs
néfastes et les besoins et espoirs réalistes. Ceci afin d'avoir le contrdle de soi et ne pas nourrir des

illusions et réves trompeurs qui ne ménent nullement au bonheur.

Tous ceux qui sont atteints par des complexes et des maux de I'esprit, ou qui souffrent du désespoir
sont, en réalité, des gens qui ignorent les capacités et énergies quiils recélent et qui pourraient leur
servir & combler le vide qui les habite. Il est donc nécessaire, pour ces gens, quiils cherchent a mieux se

connaitre ou se reconnaitre.

Tout obstacle empéchant 'homme de satisfaire ses désirs et de réaliser ses espoirs devient source de
souffrance pour lui. Il est conduit alors & appréhender toute entrave matérielle ou morale qui lui barrerait
le chemin de ses désirs et lempécherait de posséder a lui tout seul ce qu'il convoite. Ces obstacles et
entraves font naitre la jalousie et I'hostilité chez cet homme, car les désirs d'un instant et les tentations

soudaines peuvent facilement fausser le jugement des gens et les induire en erreur.

Clest pour cette raison que le Prophéte (que le salut soit sur lui) éveille l'attention des gens afin quiils

évitent de se soumettre a leurs désirs en leur disant:

« Faites attention aux désirs, car ils aveuglent et rendent sourds ».

La négligence des défauts de I'ame

La vanité et la soif de domination empéchent généralement 'nomme de percevoir ses faiblesses et
d'admettre les limites de ses forces et de ses capacités. En fait, ce qui entrave sa liberté et retarde son
développement moral clest lignorance de ses carences et limites, de sorte qu'il est dans lincapacité dy
apporter le reméde nécessaire.

Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« L'nomme infatué de sa personne ne se rend pas compte de ses faiblesses et s'il connaissait les
qualités des autres, ses propres faiblesses et défaillances lui apparaitraient au grand jour ».



Il ajoutait aussi:

« La suffisance est une preuve d'ignorance ».
Et également:

« La vanité détruit la raison ».

Le philosophe européen Spinoza écrivait:

« Celui qui s'ignore ignore ce qui fait la vertu et ne posséde aucune qualité. L'action vertueuse est liée a
la raison et celui qui agit avec raison est un homme vertueux. Ainsi, celui qui signore et comme nous
lavons dit-ignore toutes les vertus ne peut ceuvrer vertueusement, c'est-a—-dire quiil est atteint dune
carence ou d'une faiblesse de la raison. En conséquence, plus 'homme est vaniteux, plus I'entendement

et la raison lui font défaut ».

|l est possible que certaines choses nous apparaissent comme des réalités établies alors qu'elles ne
sont, en fait, qu'illusions. Par le raisonnement, nous pouvons parvenir a la vérité et l'isoler des illusions et
des mythes. Ceux qui sont atteints de myopie peuvent avoir recours a la médecine, tandis que ceux qui
sont atteints par une faiblesse de la raison ne peuvent compter que sur eux-mémes en essayant d'avoir

une meilleure connaissance de soi et de leurs capacités réelles, sans recourir au subterfuge.

Nombreux sont ceux qui dispersent leurs énergies spirituelles vainement, sans en profiter pour améliorer
leur situation personnelle et sociale, n'ayant pas conscience de leur formidable potentiel énergétique. lls
ne réagissent que quand une occasion favorable s'offre & eux afin de prouver leur valeur. Combien

d'énergies précieuses sont perdues du fait qu'elles sont peu ou pas estimées et utilisées.

Lorsque 'homme découvre ses faiblesses et ses tares, il les ignore ou les mésestime autant qu'il le peut,
car il croit qu'elles font partie de son existence. Il est cependant naturel, dans tout examen introspectif,

dy consacrer I'énergie et le temps nécessaires.

S'imaginer pouvoir se connaitre et connaitre ses faiblesses et défauts, en un temps trés court, c'est se
leurrer et slillusionner. L'étude de soi et la capacité a faire face & notre image réelle, si terrible soit-elle,
nécessite un grand courage et un profond discernement, ce qui ne peut se faire que graduellement et
sous un contréle continu. Malgré cela, 'lhomme, dans la lutte contre les vices, réussit souvent a effectuer

des transformations heureuses dans sa vie intérieure, grace a sa faculté de réflexion et a sa volonté.
Comme disait le Calife Ali (que le salut soit sur lui):

« Celui qui cherche un défaut le trouve ».



L'amour-propre/L'égocentrisme

L'lslam a doté 'homme d'une multitude de moyens qui lui permettent de satisfaire ses besoins spirituels
et pour tenter de dominer ses instincts et de les orienter par des enseignements riches, englobant tous
les aspects de l'existence. Les restrictions qu'impose I'lslam pour tempérer les désirs et les orienter sont
de nature a élever ame humaine et a parvenir a la connaissance de soi. C'est ainsi que les perceptions
et les sentiments échappant au contréle de la raison ne font pas que nuire a autrui, mais causent
également des troubles et des bouleversements dans l'esprit et conduisent par 1a a la déchéance de

'homme et a sa perte.

L'amour propre est un facteur que l'on ne peut ignorer du fait de limportance extraordinaire qu'il revét
dans la vie des gens. Lorsque cet amour de soi est orienté vers de nobles objectifs, il pousse 'homme &

la vertu.

|l existe naturellement des différences entre amour propre, qui est respect et estime de soi-méme, et
l'égocentrisme qui est adoration aveugle de soi, une forme de narcissisme. Si lamour-propre ne
s'oppose pas a |'élévation de I'ame et & 'enrichissement de la personnalité, poussant méme a la
modestie et & l'altruisme, égocentrisme, par contre, réduit le champ de la pensée, appauvrit 'ame et

affaiblit la personnalité. |l peut conduire a la vilénie et a la déchéance humaine.
Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait a ce sujet:

« Les gens les plus nobles sont ceux qui craignent de devenir orgueilleux ».
Raco disait:

« L'adoration de soi c'est sacrifier autrui pour la satisfaction d'espoirs et de besoins personnels, tandis
que la connaissance de soi est un des états spirituels qui surgissent du fait de la volonté de l'individu
d'enrichir sa personnalité. L'adoration de soi est liée a une faiblesse chronique de la personnalité, tandis
que la connaissance de soi est liée a la force de l'esprit.

« Si 'homme est capable de s'opposer a la volonté d'autrui, lorsque sa sécurité, son intégrité personnelle

et son honneur sont en jeu, alors c'est qu'il a conscience de sa valeur et de l'estime pour soi.

« Cela ne signifie pas que l'on doive montrer aucun sentiment ou compréhension vis-a-vis de la
faiblesse des autres, de leur malheur et de leur désespoir, mais il est conseillé plutét de réserver ses
forces pour les choses importantes et nécessaires au lieu de les gaspiller pour des futilités, a tort et a
travers. La connaissance de soi ne signifie pas qu'il ne faille pas faire de sacrifices, mais quiil y a lieu
dobserver certaines régles. L'homme est naturellement prét, et méme heureux, de réjouir le coeur d'un

ami ou de venir en aide aux nécessiteux.

Celui dont I'énergie est insuffisante pour faire face aux difficultés, qui ne peut maitriser ses nerfs doit



éviter les étres faibles et rechercher la compagnie des étres forts, autrement il éprouvera en lui-méme
une faiblesse qui s'étendra a tout son étre et diminuera son courage. Il existe une échelle, simple et
efficace, pour mesurer le niveau réel d'amour de soi et de prédisposition au sacrifice, c'est le fait

d'entreprendre et d'agir pour soi-méme ou pour autrui.

Nul doute que les individus d'une méme nation qui tentent d'élargir leur personnalité auront remarqué
qu'il existe un équilibre entre les activités et les énergies. Ainsi, rien n'est plus proche de I'équité que
I'éducation spirituelle. La connaissance de soi cultive chez 'homme l'esprit de sacrifice, de loyauté et

toutes les qualités éventuelles, issues de I'équilibre moral. »

L'lslam ne considére pas que I'amour de soi est un sentiment destructeur et passionnel. Il considére
plutét que celui qui est sous I'emprise absolue de ce sentiment, sans contréle ni orientation, ébranlera
par la méme le fondement de son bonheur, ce qui le conduira a mener une existence terne et

ennuyeuse.

L'lslam considére I'amour de soi, & condition qu'il soit modéré et qu'il soit loin de toute déviation et de
toute influence néfaste sur I'entendement et la raison, comme l'un des éléments qui garantissent a
'homme, lorsqu'’il s'égare, le bonheur ici-bas et dans l'au-dela. Le musulman qui accéde & la vérité avec
une pensée ouverte et une vision claire ne voudra, en aucun cas, échanger sa vie dans lau-dela pour
des plaisirs furtifs et, en tout état de cause, aux conséquences douloureuses. En définitive, lamour de
soi ne signifie pas qu'il faille se soumettre aux tentations et aux instincts vils qui condamnent 'lhomme a
une éternité de tortures et de douleurs, car cet amour-la n'est pas compatible avec la valeur réelle de

'homme.

L'amour véritable et I'affection éternelle

L'lslam commence par déverser Iamour divin sur les ames et les esprits des gens. Il recommande aux
vrais croyants de privilégier l'amour du Créateur sur toute autre chose, car l'amour est au centre de la vie
humaine. Dieu est I'Unique pourvoyeur de toutes les énergies et qualités que 'homme porte en lui. Par
l'affection et l'intérét qu'll nous manifeste, nul autre n'est plus digne que lui de notre dévotion et de notre
amour. Cette vérité nous apparait dans toute sa dimension lorsque nous nous penchons sur les

différents niveaux de l'amour', de l'amour passager et instable & Iamour vrai et éternel.

Aprés I'amour de Dieu, il est celui que le Créateur a insufflé chez nous pour nos semblables. Ceux que
Dieu a créés d'une « méme ame » doivent s'aimer les uns les autres et partager des sentiments nobles,
car ils sont fréres non seulement du fait de leur origine et des intéréts quiils partagent, mais ils sont
fréres en Islam. Cet Islam qui rappelle la vérité de cette parenté qui frappe la conscience et lame et
pousse les hommes & s'aimer véritablement, & s'aimer profondément. Ainsi, lIslam a fait place, dans
l'esprit du croyant, a un amour de soi équilibré et harmonieux qui méne a se libérer des liens de la vanité

et de larrogance, sans excés ni abus.



La grandeur est un attribut exclusif de Dieu qui n'est jamais dans le besoin, mais que toutes les
créatures sollicitent: « © vous les hommes, vous étes les pauvres envers Dieu et Dieu est le Riche et le

Clément ».

La vanité et l'orgueil représentent une déviation par rapport aux desseins divins. Le Coran éveille
lattention du vaniteux en lui montrant sa faiblesse, le mettant en garde contre l'arrogance et les illusions
trompeuses et dangereuses: « Et ne foule pas la terre avec orgueil: non, tu ne sauras jamais déchirer la

terre et tu ne pourras jamais étre haut comme la montagne ».

Le sentiment de supériorité

Le sentiment de supériorité, chez le musulman, ne se mesure pas a sa réussite ici-bas et au temps
passé dans la quiétude et la sérénité, mais c'est plutét un sentiment de dignité et de vertu ressenti dés
linstant ol la foi s'installe dans son cceur. En fait, les valeurs humaines trompeuses ne l'ébranlent pas,
car il est attentif & la réalité de l'existence et son esprit libre et clairvoyant est doté d'un équilibre mental
qui lui permet de s'élever du niveau des sens au niveau de l'esprit et de ne point s'adonner corps et ame

aux plaisirs du monde terrestre.

Les valeurs fausses et trompeuses ne peuvent détourner l'esprit et la raison du croyant des valeurs
divines, car les premiéres sont si méprisables et viles qu'elles ne peuvent le pousser qu'a la vanité et
l'orgueil, de méme quiil n'est pas a ce point vil et faible qu'on pourrait le croire. Le croyant évite toute
soumission qui I'humilierait et porterait atteinte a sa personnalité aux yeux d'autrui. Il n'est soumis qu'a

Dieu seul et il se comporte en toute chose avec droiture et honneur.

Dieu Tout Puissant invite les croyants a conserver la foi en toute circonstance et en tout lieu: « Ne

faiblissez pas, ne vous affligez pas. Vous serez les trés hauts, si vous étes croyants ».

Le Coran rappelle également cette vertu lorsque les croyants subirent la défaite de la bataille dOuhoud
devant les infideles de Qoreich, leurs vainqueurs, car la grandeur trouve sa source dans la foi en Dieu et
dans le principe existentiel qui les a dotés de cette force et de ce dynamisme. Ce n'est pas la grandeur

consécutive a leur victoire sur leurs ennemis et qui disparait immédiatement apres.

Les croyants surpassaient tous les hommes parce qu'ils étaient convaincus que la foi en Dieu était la
. s . ] N N . . .

plus importante qualité et la garantie de gagner lau-dela apres une vie terrestre bien remplie. Leur

conviction religieuse leur permettait de se sentir libres de toute entrave ou restriction, leur action étant

fidele aux orientations du Coran et a la conduite du Prophéte de ['Islam.

La vanité et la suffisance sont des obstacles sur la voie du progrés et de laccomplissement de soi et
empéchent toute avancée dans la vie. La souffrance du vaniteux et son autosatisfaction le conduisent a
limmobilisme et a I'inaction, ou pire méme, a la régression. A linverse, lautocritique, alliée & un

dynamisme soutenu, méne au progrés et a la perfection de I'étre humain.



Certaines phrases concernant ce point ont été rapportées du Calife Ali (que le salut soit sur lui):
« La fatuité empéche de progresser ».

« Celui qui s'enorgueillit de son bon état ne peut améliorer sa situation ».

Le chercheur renommeé William John Riley a dit:

« Je suis parvenu a ce résultat: qu'il est dans mon cerveau des idées nocives m'occasionnant plus de
douleurs et de tristesse que l'opinion d'autrui. Ce sont ces idées qui sont liées & mon moi. Comment
vous soumettre ce sujet? Bien. Permettez-moi de vous dire l'opinion que jai de ma voix: la seule chose
dont j'étais certain c'est que j'avais une belle voix, jusqu'a ce qu'un jour je pris une bande enregistrée de
celle-ci pour un reportage a présenter a la radio et l'ai écouté comme tous les auditeurs. C'était alors la
premiére fois que jécoutais ma voix. Que Dieu vous garde de tout malheur! Je fus étonné et abasourdi;
ma voix était plus faible que je croyais. Elle était comme une plainte sourde, hachée et sans harmonie,
sans autorité ni inflexion; elle écorchait les oreilles. Ce qui ajoutait & ma douleur c'était la présence, dans
la chambre, d'un certain nombre de personnes. J'en fus navré et leur présentait mes excuses en leur
affirmant que lorsque javais présent ce discours, j‘étais mal a l'aise et que lorsqu'on enregistra ma voix je

ne connaissais alors rien de l'art de la radiophonie et de I'enregistrement.

« Encore une fois, et sans me prévenir, ils émirent d'autres bandes sonores de ma voix, toujours aussi
désagréable, qui percait les oreilles et déchirait les coeurs. Ainsi, aprés avoir entendu un certain nombre
de bandes enregistrées de ma voix, j'ai di admettre que je m'étais trompé en croyant avoir une belle
voix. Pour la premiére fois, jai mis de coté l'autosatisfaction que jentretenais a I'égard de ma voix et jai

travaillé & I'amélioration de celle-ci. Je le fais encore.

« Cette expérience de ma voix m'a appris quelque chose, c'est que I'amélioration que nous voulons pour
nous-mémes nous demande beaucoup de réflexion. Et si je n'avais pas admis cette défaillance, je

n'aurais certainement pas pu commencer a y remédier et tenté ma propre amélioration. »

« La lutte contre la vanité mensongére et l'autosatisfaction aide 'lhomme a avoir une vision plus réaliste
et plus véridique et méne au progrés et au développement. Ce n'est que lorsque nous nous attachons

aux vérités et détournons nos esprits des pensées illusoires que nous parvenons a réaliser des actions
bénéfiques et positives. Autrement nous resterons dans l'obscurité et lignorance et nous jugulons notre

esprit dans sa quéte de progrés et de lendemains meilleurs ».

Le vaniteux est cette personne dont la vision est troublée et qui, par une sorte de compensation,

s'attribue des qualités qu'elle ne posséde pas. Le Imam Al-Sadiq (que le salut soit sur lui) disait:

« Celui qui est satisfait de lui-méme et de ses actions a perdu la voie de la raison et se prend pour ce

quiil n'est pas ».

Le vaniteux qui adore son moi ressemble au ver de soie prisonnier des fils qu'il a tissés autour de lui-



méme. Il est ivre d'orgueil et de suffisance parce qu'il simagine étre un modéle inimitable. Le Calife Ali

(que le salut soit sur lui) disait:

« L'ivresse de la vanité est plus grave que livresse du vin ».

Chapitre 11: Les Spécificités de L'Acte

Volontaire

Les hommes qui ont marqué le cours de I'histoire

A travers ['histoire sont apparus des hommes peu communs qui sont sortis de ['obscurité qui a marqué
'humanité et ont gravé en lettres d'or leurs noms sur les pages de l'histoire. Ces personnalités
historiques ont, par leurs qualités spirituelles propres, réussi a réaliser de formidables transformations
pour 'humanité et & étonner le monde avec leurs ceuvres, de sorte que leurs lumiéres continuent a

éclairer, de maniére aussi vive.

Les transformations opérées par ces grandes figures de 'humanité peuvent affecter de plein fouet la
société en pénétrant par la grande porte. Elles peuvent étre si vastes qu'elles affectent toute I'humanité
et provoquent de grandes transformations décisives dans la pensée humaine. Ces illustres personnages
sont les hommes qui changent la face du monde et entrainent les masses hésitantes et irrésolues

derriére eux pour les guider vers la lumiére.

Au contraire, il existe d'autres hommes, plus nombreux, qui n'ont aucune efficacité dans la vie, ou si peu.
La vie de ces gens se limite & une activité sans conséquence dans le temps et I'espace. Leur existence

insignifiante se termine dans la nuit noire et obscure, sans laisser de traces.

Nous devons rechercher les causes qui différencient ces deux catégories dhommes dans leurs natures
profondes, car la personnalité de 'nomme est liée a la largesse ou a I'étroitesse d'esprit et a la capacité

propre que receéle lindividu.

Posons-nous la question: quelle relation lie les personnalités aux événements? Serait-ce les
évenements mondiaux qui forment la personnalité ou, au contraire, la personnalité crée-t-elle les
événements? Les expériences sociologiques ont prouvé que lindividu influe sur la société et
inversement. Ainsi, nous ne pouvons étudier l'individu en dehors de son environnement et de son milieu
social de méme que ces individus font partie des personnalités qui peuvent changer la situation de leur

environnement gréce a leurs capacités spirituelles et morales particuliéres.



L'élément capital dans toute transformation et révolution sociale est la « volonté », qu'elle soit
individuelle ou collective. Cependant, la valeur de 'hnomme demeure I'élément le plus important, car ce
sont les dirigeants qui mobilisent les énergies de leurs nations et les orientent vers les objectifs tracés et

entrainent les sociétés vers un avenir meilleur.

Pour pouvoir se conformer aux ordres de la raison, il existe au tréfonds de chacune une énergie qu'on
appelle « volonté ». La volonté de 'lhomme est donc la résultante d'un équilibre entre les motivations

instinctives et I'entendement de 'homme.

La faiblesse consécutive & un manque de volonté n'est que le résultat de motivations négatives qui
paralysent 'nomme. Ainsi, cette carence ne signifie pas que 'homme soit dénué de pouvoir concevoir
les choses, car il est capable d'entreprendre tout ce qu'il veut, mais il n'a pas I'énergie suffisante pour

traduire ses intentions en actes.

Il existe beaucoup de gens non dénués d'énergie et qui disposent dénormes ressources dans la vie,
mais qui, malgré leurs dons et qualités, ne parviennent pas a se montrer a la hauteur de événement. lis
aspirent a un niveau de vie plus élevé, mais manquent de volonté pour grimper I'échelle du progrés et
du développement, comme s'ils attendaient que quelqu'un accomplisse a leur place les taches ardues
qui les attendent sur cette voie. Qui pourrait, cependant, réaliser leurs voeux si eux-mémes ne s'attélent

pas a la tache?

lls pensent avoir des idées utiles et profitables et, cependant, ils n'en tirent aucun profit. lls accordent

beaucoup de crédit a ces idées, mais ils ne font rien pour les mettre en pratique.

Le manque de volonté: un obstacle a la réussite

L'existence de 'homme connaitra I'échec et la déconfiture sur tous les plans, par manque de volonté, car
le désespoir et la désillusion ne sont que les conséquences dune volonté faible et non agissante.
Aucune disposition ou son ne peut remplacer une volonté forte et inébranlable, car quel intérét aurait
'nomme & avoir des dispositions extraordinaires pour ne point les utiliser & atteindre ses buts et
objectifs. Il en est de méme pour les sciences et le savoir acquis par 'homme et qu'il n'utiliserait pas a
des fins utiles.

Examinons I'éventualité ol 'homme n'aurait ni volonté ni détermination: quelle aurait été sa situation?

Quelle aurait été Iimage du monde? Quelle loi aurait régi le progrés et le développement?

L'étude historique nous démontre cette vérité que toutes les inventions et découvertes humaines sont
tributaires de la volonté d'individus qui ont surmonté les obstacles et difficultés grace a leur volonté et
sont ainsi parvenus a de glorieuses conquétes, car, en fin de compte, les obstacles et les difficultés sont

condamnés a disparaitre devant une volonté de fer.

Lorsque Napoléon voulut traverser avec son armée le dangereux col de Saint-Bernard, il consulta ses



officiers et leur demanda: croyez-vous qu'il soit possible de passer par ce col? Les officiers, aprés mire
réflexion, n'émirent que doutes et hésitations et dirent: il est possible, avec beaucoup de chance, de
traverser ce col. Aprés que Napoléon eut entendu l'avis de ces gens, il ordonna, sur un ton ferme et

résolu, que ses troupes traversent le col sur le champ.

Les Anglais et les Suédois virent dans cette décision du chef francais, si autoritaire, une sorte de folie et
de précipitation irréfléchie, car ils ne pouvaient simaginer qu'il peut traverser, avec plus d’hommes et
leurs canons lourds, les hautes Alpes. Mais Napoléon voulait assiéger la ville de Massenade dans la

province de Turin alors que les forces suédoises menacaient la ville de Nice.

Lorsque Napoléon réussit ce coup d'audace et traversa avec son armée les Alpes, les uns dirent: ce
qu'a entrepris Napoléon n'était pas chose aisée! D'autres surenchérirent: si d'autres avaient fait cela

avant Napoléon, ils auraient sGrement réussi!

Certes, beaucoup de chefs militaires avaient les capacités et les qualités nécessaires a ce genre
dentreprise, mais il leur manquait la volonté pour l'exécuter. L'anxiété, le trouble et le doute qui les
habitait les empéchaient d'entreprendre ces actions et de profiter de ces occasions pourtant propices et
cela les menait & I'échec plutdt qu'au succés. La volonté ferme et la résolution hardie de Napoléon ont
suscité I'étonnement de tous ceux qui connaissaient ce meneur dhommes francais et ses actions d'éclat.
Il était capable d'entrainer le plus faible de ses soldats vers l'action glorieuse et héroique et dinsuffler le
courage chez les plus hésitants et les moins téméraires. Cet homme était capable de veiller durant les

nuits glaciales pour lire les rapports et les réponses a ses lettres.

Le bonheur et le succés ne sont pas régis par une loi particuliére que I'on pourrait découvrir, car le
succes n'est que le résultat naturel de la persévérance dans l'action. Les hommes qui ont un rang élevé
dans la vie sociale peuvent surmonter les obstacles et les contourner parce qu'ils sont des hommes
volontaires. lls sont tels des faucons qui tirent profit du vent pour acquérir la force qui leur permettra
datteindre les sommets les plus élevés. Pour cette catégorie dhommes, il n'existe aucune entrave
capable de les soumettre ou de les affaiblir, car ils sont déterminés a tirer avantage de tout obstacle et
leur personnalité s'épanouit dans la difficulté. lls peuvent se fixer un but dans toutes les étapes de leur

existence et quel que soit leur age.

La vigilance a l'ombre des difficultés

Certaines personnes ne prennent conscience d'eux-mémes que lorsqu'elles sont mises a I'épreuve. Tel
l'arbre dont les racines se frayent un chemin parmi les roches, acquérant force et robustesse grace a sa

lutte perpétuelle contre les éléments naturels défavorables, tels que tempétes et vents.
Un psychologue a dit:

« Nous devons apprendre aux gens qu'ils ne doivent pas s'attendre atteindre leurs objectifs par des



chemins faciles, car ces chemins ne sont pas facilement accessibles et sont parsemés d'embdches. I
est en effet exceptionnel qu'un homme parvienne au stade de la plénitude sans heurts ni entraves.
Lorsque nous faisons face aux difficultés avec détermination, celles-ci constitueront des tests qui nous
aideront & progresser et a nous développer. Nul entrainement n'est meilleur que celui qui consiste a

tenter de surmonter les obstacles et les entraves ».

Les psychologues ont démontré que les individus normaux ne profitent pas plus de trente-cing pour
cent (%) de leur existence. Méme les plus actifs et les plus efficaces et ceux qui sont arrivés, par leurs

efforts, au bonheur n'atteignent qu'un pourcentage de cinquante pour cent (%).

Il existe des gens qui, lorsquiils parviennent a un certain stade de progrés, voient leur développement
stoppé net et ne peuvent augmenter ou intensifier leurs activités pour passer a un stade supérieur et

accéder a un avenir plus radieux.

Ces gens nont pas, en fait, beaucoup de chance dans la quéte et l'effort qui ménent a l'amélioration de
leur condition humaine et n'ont pas de dispositions au progrés ou si peu. La volonté de lindividu et ses
aptitudes sont son plus grand capital pour le progrés, le développement et la plénitude qu'il peut

augmenter ou réduire par son activité.

Toute action qu'entreprendra I'homme est linterprétation dans le réel de son opinion, de sa détermination
et de sa volonté. Si celles—ci ne représentent chez lui qu'une faible part, alors ses actions n'auraient
aucun intérét. Quand les gens de faible volonté prennent une décision, ils doutent et hésitent tellement
quiils sont tout disposés & changer leurs opinions et leurs idées a la moindre observation ou critique
qu'on leur fasse. L'homme de peu de volonté, hésitant & opérer des choix, prouve par la qu'il ne maitrise
rien et quil est dépendant de l'opinion d'autrui en toute occasion. Cet homme est tel un arbre qui plie
dans la direction que le vent lui impose. L'hésitation se traduit chez lui par I'échec et la désillusion dans
la majorité des cas.

Celui qui dilapide son temps dans les détails et dans lintérét qu'il porte au sujet de peu d'importance,
sans rien entreprendre de positif, ne fait que disperser ses forces sans réaliser aucun succes significatif

dans la vie.

L'homme perd beaucoup de temps et de dispositions précieuses dans I'hésitation et le doute inutiles, ce
qui transforme sa vie d'une existence de succés en une vie d'échecs et de défaites. Si lhomme est
esclave d'un esprit hésitant et inactif, alors comment et avec quoi pourrait-il faire face aux difficultés de
la vie? Au contraire de celui dont les opinions ne changent pas facilement, qui a des idées bien arrétées
et qui ne perd pas de temps a supputer les évenements futurs, car grace a sa foi et a sa forte
personnalité il ne tient pas compte des critiques des envieux qui le poussent & abandonner ses objectifs.
Ce ne sont pas n'importe quels raisons ou événements qui le dévieront de la voie qu’ils se sont tracée
en connaissance de cause et il repousse toute idée ou pensée qui serait contraire a celles auxquelles |l

croit. Celui qui fait face a ce genre dhommes peut aisément déterminer le niveau de I'énergie et de la



volonté qui les anime ainsi que la valeur de l'ceuvre quiils poursuivent avec conviction.

En un mot, il est impossible de réussir sans discipline et conviction dans la volonté, méme la foi en la

réussite représente une grande réussite en elle-méme.

Nous avons vu beaucoup de gens entreprendre des actions qu'ils ne terminaient jamais parce quiils
manquaient de discipline, de persévérance et de volonté. Lorsque, par exemple, ils sont convaincus de
lintérét d'une action ou d'une ceuvre, leur travail se fait alors avec entrain et volonté, mais a partir du
moment ou ils éprouvent des difficultés, ils perdent volonté et enthousiasme et se voient gagnés par le
découragement et 'apathie. Finalement, ils passeront & autre chose ou a une action couronnée de

succes, mais entreprise par autrui.

Ainsi, ces gens demeureront éternellement hésitants et indécis, changeant d'activités plus souvent que
de chemises, sans consacrer leurs pensées et leur raison a réussir une action qui leur permettrait de
comprendre le sens véritable du succés pour découvrir, brutalement, un jour quiils ont épuisé leur
existence a entreprendre sans jamais ne rien terminer et a décider sans jamais appliquer. lls auront

gaché toutes les occasions qui se sont offertes & eux sans réussir & ne concrétiser aucune d'entre elles.

Parmi les malheurs qui touchent 'lhomme dénué de volonté, il est celui qui fait qu'il demeure le jouet des
autres et de leurs désirs. |l lui arrivera peut-étre de discerner la voie qui convient, mais jamais il
n'arrivera & la suivre, préférant emprunter des détours, car ses penchants, ses désirs et ses tentations le
balloteront selon leur gré. Ajoutez a cela que tout évenement contraire, si mineur soit-il, suffit a le

décourager et a l'abattre.

Pour résister aux pressions de ces sentiments destructeurs, nous avons un besoin urgent dune volonté
de fer et la condition sine qua non pour cela c'est que celle-ci soit toujours soumise a notre raison. En
effet, il existe beaucoup de différences entre une volonté qui repose sur la raison et le discernement et
une volonté branlante qui tient de la vanité, de l'orgueil et des sentiments égoistes et partisans. La
premiére représente le capital bonheur de 'homme et le socle de son succés dans la vie, tandis que

lautre ne lui apportera que malheur, désespoir, désillusions et échecs.

Celui qui consacre sa volonté a entreprendre des actions contraires a la dignité et a I'honneur, par
égoisme ou vanité, est un individu qui ne posséde pas la liberté et est I'esclave de ses sentiments les
plus bas. L'histoire est en ce sens riche de récits sanglants et tragiques dont les acteurs ont mis toute

leur énergie et leur volonté au service d'une mauvaise cause dont le combat était perdu d'avance.

L'individu qui choisit la voie secondaire lorsqu'il rencontre la plus petite des difficultés dans la vie est un
homme a l'esprit faible, sans vitalité ni courage, car il aura baissé les bras devant le premier obstacle

dans une vie remplie dembliche et dentraves. Lhomme s'est ainsi rabaissé et méprisé lui-méme.



Les capacités humaines

Chaque chose en ce monde doit emprunter le chemin et la voie qui lui est propre pour atteindre et

réaliser ses objectifs. Lhomme, & cet égard, est soumis a la méme loi naturelle.

L'homme doit chercher les moyens de développer et de faire progresser sa condition humaine durant
toute son existence, afin d'accéder aux plus hautes marches de son accomplissement et au sommet de

'humanisme.

Il doit, avant tout, connaitre ses capacités et ses dispositions et qu'il sache que parmi toutes les
créatures de ce monde, il est le seul que Dieu a choisi pour cette mission et cette épreuve. Dés lors, sa
foi et sa confiance en lui-méme s'enracineront plus profondément dans son esprit pour libérer les forces
et les inerties qu'il recéle et qui le méneront vers le succés. Le manque de confiance des gens en eux-
mémes n'est généralement pas lié au manque de ressources, mais plutot a la méconnaissance de leur
moi. Il est trés souvent admis que les individus élaborent des théories et des hypothéses scientifiques
dun intérét certain, mais, du fait qu'ils n'ont pas confiance en eux-mémes et en leurs dispositions et
capacités, ils ne les divulguent pas. La peur de I'échec est en soi un échec, car ce manque de confiance

méne, trés souvent, & la non-exploitation d'idées brillantes et profitables & 'humanité.

Dés que 'lhomme aura compris, toute efficacité et efficience requiert de l'énergie, sans cesse
renouvelable, et quiil découvre qu'il posséde cette énergie en lui et qu'il ne soupconnait pas, sa vie lui
apparaitra dés lors plus accessible et plus aisée, de méme qul'il sera prét a faire plus d'effort. Celui qui
ceuvre a profiter de la vie autant que possible et a saisir toutes les occasions que celle-ci lui offrira doit,
en premier lieu, avoir confiance en soi et avoir une volonté & toute épreuve, qualités qu'il devra

constamment cultiver et affermir.
Le professeur Carrel disait:

« Il ne suffit pas, pour préserver la vie, d'ceuvrer a la conserver seulement, il faut également la rendre
plus simple, plus intense, plus dynamique et digne, c'est-a-dire augmenter l'efficacité corporelle et
spirituelle, a la fois en intensité et en quantité. Ce dont on a besoin comme énergie et capacité ne
ressemble en rien a la force physique du sportif ou a la force spirituelle dun homme de religion ou
mentale d'un philosophe ou d'un savant... mais la force et les qualités requises ici c'est I'endurance a
supporter les fatigues, les aléas climatiques, la faim, la soif, les malheurs et la tristesse; en un mot: que
nous ayons une volonté, un dessein noble et une activité productive, une force physique et spirituelle a

toute épreuve et un enthousiasme débordant.

Cependant, comment obtenir ces ressources? La seule maniére pour y parvenir c'est l'effort quotidien
soutenu, c'est-a-dire l'effort qui ne sollicite pas les organes du corps, mais l'effort qui fait appel & la
pensée et a la volonté. Nous devons apprendre a nous entrainer quotidiennement et graduellement pour

pouvoir nous organiser dans la vie. Comment respecter les principes fondamentaux? Comment nous



contrbler?

De méme, nous devons apprendre & maitriser la colére, la nervosité et les sensibleries de Iame, a
vaincre linactivité et la paresse et a refréner la vanité, les illusions, a surmonter les fatigues et les
souffrances, grace a un effort de tous les jours. Cet entrainement, grace a un effort de tous les jours.
Cet entrainement est nécessaire a toute personne cultivée, civilisée et moderne, car la grande erreur de

I'éducation et de l'enseignement modernes c'est de négliger cet entrainement.

On ne peut pas, en effet, accroitre nos aptitudes dans la vie que grace a un effort et a une volonté

inébranlable ».

Certaines personnes ne veulent pas payer le prix raisonnable pour une vie heureuse et honorable. Ces
gens sont toujours a la recherche de moyens faciles et rapides pour parvenir a leurs buts, quelles que
soient la qualité et la quantité de ces résultats, et se détournent de tout ce qui les rendrait plus humains
et moins égoistes, c'est-a-dire quiils fuient les responsabilités qui jouent un role essentiel dans
l'éducation de I'esprit et la purification de 'ame, qui leur permettraient de perfectionner leurs pensées et

de leur préparer la voie qui les ménera au succes.

Nul doute que ceux qui forment leurs esprits en assumant toutes les responsabilités qui leur incombent,
y compris les plus lourdes, deviendront plus actifs et plus dynamiques, de méme que leur position
sociale ne s’en trouvera renforcée face a ceux qui ont voué leur existence a des responsabilités de
moindre importance. Les premiers pourront ainsi dominer des espaces plus vastes et grimper les

échelons de la plénitude avec force et détermination.

Quel que soit le dynamisme de 'homme, il posséde une force qui lui permettra de réaliser ses objectifs.
En effet, cela dépend de sa confiance en soi, de l'objectif fixé, de sa détermination, efficacité et
dynamisme, ainsi que de ses tentatives et de son engagement dans la vie, autrement dit: le succés

passe par la volonté de 'lhomme a vaincre les multiples obstacles qui jalonnent le chemin de la vie.

Il ne suffit pas de connaitre le bien et le mal et de comprendre les vertus et les méfaits afin d'accéder au

bonheur et a la quiétude. Ce qui importe aussi c'est de se consacrer a l'activité qu'on entreprend.

L'homme peut connaitre parfaitement la différence quiil y a entre le bien et le mal, étre maitre de son
environnement et de ses actes et conscient de ses responsabilités, mais ne pas avoir la force de réaliser

ses obligations et de prendre les décisions nécessaires a cette fin.

La premiére obligation de tout homme est de contréler son comportement de maniére continue afin de
renforcer ses énergies créatrices et d'éviter toute atteinte a ce potentiel. De cette maniére, cette
vigilance et attention soutenue deviendra chez lui une seconde nature sur laquelle reposera sa volonté
si nécessaire, car la volonté ferme est la seule qui puisse renforcer nos pas et nous éviter de chuter aux
moments cruciaux de la vie lorsqu'on doit prendre des décisions importantes, ces moments durant

lesquels la moindre faiblesse peut étre source de tres grands dangers.



L'échelle de responsabilités en Islam

En Islam, la volonté mesure le degré de responsabilité de 'nomme et c'est le point de repére de tout
croyant. C'est aussi la limite qui sépare 'homme de toutes les autres créatures et lunique moyen pour
mettre un frein aux excés des tentations de 'ame. Gréace a la volonté, 'homme peut résister aux
multiples pressions, il est ainsi libre de réprimer son esprit rebelle et de s'élever a la plénitude, ou bien
d'entrer dans un monde fait d'instincts primitifs et animaliers et de se laisser aller aux désirs et aux

penchants, contraires a toute morale humaine civilisatrice.

Cependant, si l'lslam a institué la volonté en échelle et en référence pour distinguer entre 'homme et
lanimal, il ne l'a pas fait arbitrairement, car, en réalité, le sens de I'humanité peut étre compris
uniquement & travers la volonté qui, lorsqu'elle ne se retrouve pas chez lindividu, I'exclut de la

communauté humaine.

L'Islam n'ignore pas la réalité de I'étre humain et les forces qui agitent 'ame humaine. Ainsi, il ne
demande a 'homme que de s'obliger vis-a-vis de ce qu'il respecte, honorablement et dignement, dans
son désir d'élévation. Il fait appel & 'homme pour qu'il utilise ses énergies pour s'élever au-dessus du
niveau animalier grice a sa volonté comme il lui demande d'atteindre le niveau maximum de plénitude
par ses capacités et son énergie. Celui qui ne posséde pas cette volonté livrera son destin aux désirs et
aux tentations qui 'habitent, détruisant ainsi ses forces et son esprit et, par conséquent, demeurera

incapable de réaliser les vrais objectifs de la vie.

Dompter l'esprit parait, de prime abord, chose impossible. Cependant, ce scepticisme disparaitra
progressivement avec l'entrainement et 'habitude et cela ouvrira la voie a l'accomplissement personnel.
La volonté qui garantit & lhomme progrés et développement dans la vie est le moyen qui lui permettra
daller de l'avant lorsqu'elle se consacre au sacrifice, a la loyauté et a tout sentiment noble et humain.
Elle représente ainsi le signe de la grandeur humaine. Tout homme qui entreprend une activité, quelle
qu'elle soit, avec cet esprit obtiendra des résultats extraordinaires qui auront des effets durables et

positifs sur son existence.

Grace aux prescriptions de I'lslam, les membres de la société sont animés par des motivations qui les
poussent & tirer de leur volonté les énergies qui leur permettront d'atteindre leurs objectifs. La volonté,
pour les psychologues, est le résultat de cette motivation interne qui exerce une attraction plus

puissante.
Mann disait dans son livre sur les fondements de la psychologie:

« Ce qu'on prétend étre la force de volonté n'est, pour les psychologues, que la capacité proportionnelle
des motivations personnelles. Ainsi, toute décision prise en toute chose est le résultat de ces

motivations qui ont une énorme force attractive.



« Autrement dit, nous choisissons, pour toute chose, une maniére de faire plus efficace et plus conforme
a nos motivations personnelles par rapport a notre éducation et a nos expériences passées. Par
exemple, lorsque le soldat japonais se voit battu lors d'une guerre, il a & choisir entre deux solutions. La
premiére: accepter la défaite et se rendre a I'ennemi. Cependant, 'éducation regue dés sa prime
enfance ne le lui permet pas, car elle lui apprenait que s'il se rendait il perdrait tout honneur et toute
dignité.

« La seconde: se suicider, obtenant ainsi 'honneur et la dignité éternelle dans l'au-dela comme promis.

Il préférera ainsi se suicider ».

« Pour nous, notre éducation différe de celle de l'éducation japonaise, ce qui ne nous permet pas de
comprendre la mentalité japonaise de maniére convenable et satisfaisante. La vérité est que quiconque
aurait été éduqué comme ce soldat japonais aurait les mémes motivations que lui et il agira de la méme

maniere ».

Le fondement de la volonté

Pour toute action entreprise, la volonté a nécessairement besoin d'un fondement solide et d'une base
inébranlable qui est la « foi ». La volonté est nécessaire a la foi comme la foi est liée, intimement, a la
volonté. Si quelqu'un croit en quelque chose, mais n'a pas la volonté qui lui permettrait de mettre en
pratique ses convictions, il ne pourrait des lors atteindre son objectif. La réussite de tout homme est
donc tributaire de son dynamisme et de son activité. Le Coran dit, & ce sujet: « (...) et qu'en vérité

'homme n'a rien que ce a quoi il s'efforce ».

D'un autre cété, si 'lhomme disposait d'une volonté, mais n'avait pas la foi, il perdrait courage et
dynamisme a linstant méme ou il rencontrerait des difficultés ou des obstacles sur la voie qu'il a

emprunté dans la vie.

Dans ces cas, rien ne peut aider l'individu que la foi en la grandeur et la puissance divine. Elles seules
peuvent le tirer de l'anxiété, de la peur et des troubles de I'ame, car 'homme pieux qui a foi en Dieu,
méme dans les moments les plus pénibles, ne perdra jamais espoir ni ne doutera du succes parce que
justement I'habite cette foi en Dieu. Ainsi, Dieu ordonne & Son Prophéte: « (...) et si tu as résolu, alors

repose-toi sur Dieu ».

Lorsque 'homme aura compris cette vérité et que, quelle que soit l'action qu'il entreprend, le soutien ne
lui viendra que de Dieu qui commande toute chose, il sera convaincu qu'il est sur la voie du succés.
Cette disposition d'esprit lui permettra de vaincre tous les obstacles et de trouver les solutions qui

conviennent aux difficultés les plus complexes.

L'histoire nous apprend une chose, c'est que cette catégorie de gens compose l'élite de I'humanité, celle

qui la conduit vers le bonheur et le progres grace aux qualités de patience et de persévérance. Ce sont



ces gens que llslam a appelé les « hommes de Dieu » et Ses « préférés ». Des hommes libres et

vertueux dans la vie et dans l'au-dela.

La Calife Ali (que le salut soit sur lui) qui était le modéle parfait parmi les hommes dont I'histoire a retenu
les noms disait: « Par Dieu, si les Arabes s'alliaient pour me combatire, je ne les fuirais pas ».

Il ajoutait également:

« O Hammam, le croyant a une &me plus dure que l'acier ».

La volonté détermine le succes

La volonté et la résolution peuvent, lors d'événements importants, changer leurs cours de maniére
imprévisible et étre un élément dynamique. La résolution de 'nomme a atteindre ses objectifs peut
soulever des montagnes de difficultés, comme si son ame était faite d'airain et d'acier, sachant que la

plus petite hésitation ménerait a sa perte.

Lors de la conquéte de 'Andalousie, le commandement des forces musulmanes sur le front africain était
aux mains de Moussa ben Nocair qui confia une partie de son armée a son lieutenant, Tareq ben Ziad,
pour qu'il conquiert 'Espagne. Lorsque Tareq ben Ziad arriva avec ses forces peu nombreuses sur les
lieux et qu'il inspecta les positions ennemies, il sut que l'occasion était propice & une attaque et se dit
que s'il fallait attendre les ordres de son supérieur, Moussa ben Nocair, lennemi s'alarmerait et serait

prét a se défendre.
Clest alors qu'il résolut de l'attaquer.

Pour empécher ses soldats de penser a toute retraite, il ordonna de braler tous les navires pour rendre
tout espoir de retour impossible. Lorsque certains soldats protestérent, il leur répondit: « Le musulman
n'est pas un oiseau qui vole vers son nid ». Ensuite. Tareq ben Ziad grimpa sur le sommet qui porte
depuis son nom et harangua ses troupes: « Voici la mer derriére vous et I'armée ennemie devant vous.
Leurs arsenaux sont remplis d'armes, de munitions et de vivres, tandis que vous n'avez rien, sauf ce que

vous leur prendrez par votre volonté, sans autres armes que vos épées. Alors vous voila avertis ».

Ces paroles et ce discours ont rempli, tant l'orateur que ses auditeurs, d'une volonté inébranlable et d'un

courage farouche qui les ont menés vers la victoire.

L'éducation de I'ame

L'éducation de I'ame est un des éléments essentiels qui renforcent la volonté de réussite. Ainsi, les
espoirs les plus fous et les réves les plus insensés dans la vie sont les motivations premiéres qui

poussent 'homme a ceuvrer et agir pour les réaliser.



Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Faites concours entre vous dans les vertus nobles, les réves de gloire et les dangers. La récompense

n'en sera que plus grande ».
Jacqueraud disait:

« Tant que vous n'imaginez pas votre succés et n'admettez pas la victoire, vos chances de réussite sont
minces. Par cette attitude vous étouffez en vous ce qui constitue la capacité et la compétence. Lhomme
qui a peu de capacité, mais une confiance totale en lui-méme réussira. Il réussira parce que, dans sa
quéte du succes, il puisera son énergie a la source des vertus et des qualités, sans que le manque de
confiance des autres a son égard ne le décourage ou diminue de sa volonté. Son action reste liée a son

expérience et a sa confiance en soi.

« Pour oser, éloignez de vos esprits le doute et I'hésitation. Les autres tenteront peut-étre de vous faire
douter de vos capacités parce qu'ils ont peur pour vous et par amitié, mais étes-vous a ce point faible
pour croire a leurs paroles et permettre a quiconque de vous sonner des lecons a tout propos et a tout

moment?

« Ecoutez ce que vous disent les gens avec attention et persévérez avec audace, patience et fermeté.
Regardez celui qui se distingue par ces qualités, étudiez-le, analysez sa vie et tentez de limiter puis
récitez votre lecon chaque nuit en révant d'étre un preux chevalier dans un monde fantastique. Chaque
fois que vous en aurez l'occasion, montrez votre audace et votre courage et entreprenez des actions qui
demandent de la détermination et de la décision. Lorsque vous tenterez de vous éprouver, rappelez-
vous que “vous voulez et que vous pouvez”. Et si vous devez prendre une décision qui vous

occasionnera des difficultés, dites-vous que vous vous y habituerez ».

Tout comme la peur du malheur-en psychologie-est un genre de thérapie douloureuse qui trouble la
pensée et l'esprit, de méme l'espérance dans le bien est une thérapie qui renforce le moral et la volonté.

Ali (que le salut soit sur lui) disait a ce propos:

« Crois dans le meilleur, tu réussiras ».

Chapitre 12: Veiller a Entretenir de Bonnes

Relations Humaines



La sérénité de I'ame dans la Compagnie d'autrui

Le sujet qui porte sur linfluence de I'environnement et du contexte social est un sujet important. Il fait
lobjet d'études profondes de la part des moralistes. L'homme passe son existence en compagnie de ses
semblables et dés lors est dans le besoin de vivre dans une société et une communauté humaine qui lui
garantit un environnement convenable et nécessaire a sa nature et & son épanouissement. L'isolement,
volontaire ou non, n'est pas un état qui convient a I'étre humain. Cette situation le méne a vivre dans un

esprit de repli dans un monde obscur.

Si 'homme ne se lie pas avec ses semblables d'un lien d'amitié, le sentiment qui le dominera dans sa vie

sera celui du vide, de l'anxiété et du désespoir.

D'un autre cété, tout comme le corps se nourrit d'aliments différents, de méme l'esprit salimente par les

liens qui se créent entre les hommes, quiils soient positifs ou négatifs.

Tous ceux qui choisissent une voie dans la vie s'y tiennent et veulent méme pousser les gens a suivre
ce chemin, créant ainsi un environnement humain qui convient a son épanouissement. Ainsi, 'lhomme

tente, a travers les raisons et les arguments qui soutiendront ses projets et ses conceptions existentiels.

Clest ainsi que nous disons que notre bonheur futur est intiment lié & la vie en communauté et a ses
limites, car le fait de tirer profit des relations bénéfiques qui nous unissent aux autres aujourd'hui sera
utile & lindépendance d'esprit demain. Nous devons comprendre le besoin spirituel de I'amitié pour

ensuite tracer et exécuter nos plans sur la base des contingences de I'amitié.

Certains savants croient que limitation fait partie de la nature humaine, sans pour autant que cette
attitude soit consciente. Ainsi, les différentes formes d'imitation prouvent que 'homme est influencé dans
son comportement, ses sentiments et ses décisions, et méme dans son jugement et ses opinions. Cette
attitude est en rapport au modeéle social que la communauté impose a tous ses membres ou que ceux-
ci lui communiquent. Plus lindividu est d'une éducation élevée et d'une intelligence supérieure, plus sa
liberté d'esprit sera influencée par la société qui I'abrite et sera soumise a linfluence psychologique des
opinions de la majorité. Il est donc naturel que ceux qui souffrent de faiblesses psychologiques plus
grandes soient plus vulnérables aux attitudes et opinions de ceux qui les entourent ou qui vivent dans

leur proche voisinage.

Des psychologues affirment que limitation est le fait dhommes qui, par ce comportement, cherchent le
repos de l'ame et qui simaginent qu'ainsi ils seront agréés par leurs semblables ou que c'est a travers

cette attitude qu'ils imitent que leurs modéles ont réussi.

Par exemple, imiter les héros ou, pour les enfants, imiter les grandes personnes n'est que la
conséquence de cette pensée. Cependant, les animaux eux-mémes n'imitent que sous certaines

conditions, comme pour accéder a l'objet convoité.



Brown disait:

« Les étres humains n'imitent que si cet acte les aide a atteindre des objectifs psychologiques.
Autrement dit, il existe des motivations particuliéres liées a des forces obscures qui poussent 'lhomme a
imiter et non pas parce qu'une force appelée imitation lui impose cela. Quand une vendeuse, comme
Créo, compose des poémes, cela n'est pas dii & une force en elle qui l'y pousse a imiter les poétes,
mais c'est parce qu'elle croit que cette maniére d'agir est, en elle-méme, une maniére de vivre

particuliere ».

Si la compagnie des hommes est nécessaire a toutes les étapes de l'existence, elle représente
néanmoins plus pour les jeunes gens qui ont clos l'enfance et rentrent de plein pied dans une vie plus
réaliste et plus sociale. Ainsi, leur premiére préoccupation n'est pas tant de connaitre les qualités de
ceux qu'ils voudraient accompagner dans la vie que de se lier d'amitié avec tous les gens quiils croisent,
selon des criteres faux et subjectifs, sans rien connaitre de leur moralité ou de leur sociabilité. Cette
précipitation irraisonnée peut mener toute une jeunesse a l'avilissement et au déshonneur. Il convient,
dés lors, de ne pas se voiler la face quant aux faiblesses et aux vices de ceux dont on aimerait qu'ils
soient nos amis et quant a leur propension a fréquenter des gens qui leur ressemblent. Cela ne les

aidera pas a s'amender et a se corriger si tel n'est pas leur intérét.

Durant cette époque de l'existence qui est, pour l'individu, la plus sensible et la plus fragile, du point de
vue psychologique, sa personnalité tend a étre indépendante tandis que s'accroit son admiration pour
les héros et les valeureux chevaliers, ce qui dénote chez lui un besoin d'orientation et de repéres le
poussant a imiter ces héros dans sa vie. Cependant que I'état de doute et de suspicion qui l'anime

trouve sa source dans la faiblesse de sa force morale et mentale et dans sa quéte dindépendance.

Sachant que l'adolescent est dans un état de révolution et de choix et que son cceur est disposé a
accepter toute chose avec naiveté et innocence, il devient évident alors le role que peut jouer, durant
cette étape, un ami qui lui apporterait I'éducation et lenseignement psychologique et sentimental
adéquats. Ainsi, pour se préserver des déviations et des échecs, l'adolescent est appelé a fonder une

amitié fructueuse et saine qui accompagnera un développement équilibré de sa personnalité.

De la valeur de I'amitié

Nous devons, en ce qui concerne nos amis, nous appliquer a faire le bon choix en toute liberté et sans
verser dans la sentimentalité, nous fixer une échelle de valeurs pour effectuer ce choix avec réalisme,
pour connaitre leurs points faibles, leurs pensées et leurs opinions, leurs peines et leurs joies, afin de les

découvrir tels qu'ils sont en réalité.

Nous pouvons découvrir beaucoup de qualités morales chez des individus qui ne laissent rien paraitre,
par I'amitié que nous leur portons et leur compagnie. Ceux-ci auront certainement, au fil du temps, une

influence bénéfique sur notre personnalité, changeant ainsi le cours de nos vies et nos maniéres d'étre



et de penser et renforgant notre volonté et nos résolutions. D'un autre coté, la négligence de cet aspect

est une erreur qui peut colter a l'individu son bonheur.
Owburry écrivait:

« Ce qui est étonnant vraiment c'est que lorsque nous voulons acheter un cheval nous nous attardons a
connaitre ses origines et ses exploits, mais agissons-nous de méme dans le choix de nos amis? Ou

bien nos amis ont-ils moins d'importance pour nous qu'un cheval?

« Nous avons dit et nous le répétons que nous devons faire attention au choix de nos amis, car la
plupart de nos malheurs sont le fait dune mauvaise compagnie. Lorsque 'homme passe de I'enfance
heureuse au monde réel, il aura affaire dans la société a différentes catégories dhommes et, selon les
hasards, il en cotoiera un certain nombre. C'est souvent alors qu'il tombera dans le déshonneur parce
quiil se sera lié a “ami” ou des amis indignes. Il se peut que ces gens vils n'aient aucune mauvaise

intention & son égard, mais leur nature méme empoisonne l'esprit de leurs compagnons et amis ».

La sensibilité et le sentimentalisme

Parmi les sujets importants qui touchent a la vie sociale, il est celui dapprendre a vivre avec les gens et
a les fréquenter. Nous ne trouverons jamais des personnes ayant les mémes pensées, les mémes
sentiments ou les mémes croyances et il est trés rare que les gens parviennent a une unanimité, méme
sur les sujets les plus simples. Nous devons donc étre conscients de cette réalité et, autant que
possible, nous adapter et nous habituer aux différentes personnalités et caractéres pour pouvoir vivre
paisiblement avec ces gens tout en tissant avec eux des liens et des relations empreintes de cordialité

et dhonnéteté.

|l existe des gens qui n'ont pas une maturité sociale suffisante et qui ne sont pas faits pour coexister
avec leurs semblables, car ils sont susceptibles avec leurs amis et leurs proches, méme siils les aiment,
et ne leur pardonnent pas leurs erreurs ou leurs oublis, aussi involontaires et minimes soient-ils. Le
moindre faux pas de leur part déclenche un sentiment de colére chez eux. Ne pouvant pardonner ou
étre conciliants, ils finissent par rompre tout lien, ignorants que la vie est coexistence, comme coexistent

la nuit et le jour, la fleur et 'épine, le beau et le laid, I'un a coté de l'autre.

Deés le début de la vie sociale, le comportement de tout individu doit étre régi par des convenances
fondées sur des raisons et des motivations morales bien définies. L'homme doit savoir que la loi de la
vie sociale nous apprend a accepter des choses qui ne nous satisfont pas, et méme qui sont contraires
a nos pensées et a nos opinions, et d'éviter de suivre les réves et les illusions pour obtenir ce que l'on
désire. Ainsi, l'art de vivre consiste a savoir changer ses prévisions, car la paix et l'amitié sont souvent a

ce prix.

Nous devons donc connaitre les gens tels qu'ils sont et non pas comme nous voudrions qu'ils soient.



Cette capacité est liée au niveau de maturation morale, aux sentiments et a l'esprit de compréhension

qui animent 'homme.

Ce serait une erreur de tout fonder sur nos illusions ou nos penchants. Malgré cela, beaucoup de gens
s'abandonnent a leurs réves et a leurs sentiments. Leur narcissisme est tellement grand qu'ils en
perdent tout réalisme et se font du mal & eux-mémes. Tandis qu'une vision réaliste et des prévisions

sensées et réfléchies sont plus reposantes pour l'ame.

Un docteur en psychologie, parlant de ses réves irréalistes, raconte qu'« il voulait, durant la deuxiéme
guerre mondiale, quitter sa ville pour une ville lointaine, mais chaque fois qu'il demandait un billet d'avion
il ne l'obtenait pas. Les employés de l'aéroport lui disaient: la priorité est aux besoins militaires. Il fut

donc contraint de voyager en train, dans un wagon de troisiéme classe ».

Le docteur ajoute: « Aprés m'étre assis sur un siége inconfortable de troisiéme classe, pour quelques

minutes, je me suis rendu compte qu'un voyage de plusieurs heures dans ces conditions serait pénible.

« J'ai alors analysé ma douleur et me suis dit: est-ce que cette douleur est due aux conditions peu
confortables du train? Ou bien parce qu'ils n'ont pas montré de respect et d'estime a un psychologue
honorable tel que moi et ne m'accordent pas de billet d'avion méme a titre exceptionnel, m'évitant ainsi

une perte de temps précieux et de pareilles conditions de voyage?

« Puis je me suis demandé: convient-il que jai une telle attente en temps de guerre? Ou bien cette

attente est-elle due a un égoisme aveugle?

« J'ai alors immédiatement compris que cette attente était un besoin déplacé, car tandis que mes fréres

se trouvaient sous un déluge de feu, il est normal que leurs besoins aient la priorité absolue.

« Dés lors que les choses m'apparurent sous cet aspect et que je fus convaincu qu'il ne fallait pas nourrir
de faux espoirs, je cessais de me plaindre du siége et jai terminé le voyage dans la lecture de certains
livres et dans la discussion avec mes compagnons de voyage, dans la joie et la bonne humeur. Je ne
me suis pas apercu de la longueur du voyage, méme si les sieges étaient toujours aussi douloureux et

aussi inconfortables ».

Ceux qui sont contents d'eux-mémes, qui ne se rendent pas compte des réalités, peuvent se fixer des
objectifs particuliers dans leurs relations avec autrui, utilisant chaque occasion, évenement ou relation
pour assouvir leurs désirs égoistes. lls sont continuellement & la recherche d'amis qui leur seront

matériellement utiles, alors que I'amitié ne doit pas reposer sur des objectifs personnels et égoistes.

Ces gens ne se lient pas d'amitié avec ceux qui ont dhonnétes intentions et d'honorables sentiments et

. . . s A o . . Y 1. .
qui ne visent aucun intérét matériel. Ainsi, leurs amitiés avec les gens demeureront tant quils tireront les
bénéfices escomptés, mais dés lors quiils ne réalisent pas leurs attentes et qu'ils s'apercoivent que cette

amitié ne tourne pas dans la direction qu'ils espéraient, une certaine froideur et lassitude remplace la



relation chaleureuse qui prévalait avant qu'ils ne rompent définitivement leur relation.

Lorsque le péché et linstabilité dominent dans tous les domaines de la vie sociale, il est donc naturel
que le voile se souléve et qu'apparaisse progressivement cette réalité. C'est alors que les hommes de
bien découvriront le vrai visage de ces amis hypocrites et feront tout pour les repousser de leur vie,

comme le commercant repousse les faux billets de banque.
Emerson disait:

« Nous savons comment nous sommes dans la réalité; les gens croient que leurs qualités et faiblesses
apparaissent a travers leurs actions, sans savoir que les qualités et les faiblesses sont visibles a tout

moment et en toute occasion.

“Il'y a une harmonie spéciale dans toute action de 'homme, quelle que soit I'action et quel que soit
'nomme, de sorte que toute action est naturelle & son heure et en son lieu. Les actions qui sont le fait

d'une volonté unique sont en réalité concluantes, méme si elles sont apparemment divergentes.

Lorsqu'on y réfléchit bien et en prenant de la distance, nous découvrirons que dans le domaine de
l'esprit ces actions, bien distinctes, ont un dénominateur moral commun. Ainsi, le cheminement du
navire, tel qu'il apparait, nous semble sinueux alors qu'il est, en réalité et vue de loin, rectiligne et

logique”.

Du danger des mauvaises fréquentations

L'homme peut, de maniére générale, choisir une des deux voies. L'une est de se soumettre aux forces
naturelles de son corps et denchainer son esprit aux désirs et aux tentations de I'ame. L'autre est de
répondre a l'appel de I'étre et & ses aspirations divines et d'obéir & ses orientations profondes et

sublimes. Par 1a, 'lhomme prendra conscience de la valeur de son étre.

L'homme est soumis & deux forces contraires qui tentent chacune de le tirer vers elle. Ce sont celles des
deux pdles: l'un positif (qualités) et lautre négatif (vilénies). Il doit ainsi prendre conscience de la grande
tache dont il a été investi et se choisir la voie qui lui convient en rapport avec ses qualités et son
caractére d'étre humain. Il doit donc emprunter des chemins qui sont plus sereins pour qu'il puisse

réaliser les nobles objectifs humains.

Ce choix continuel et quotidien durera jusqu'a la mort de 'nomme. |l devra profiter de chaque occasion
pour élever sa position et éviter de régresser et de perdre son ame. L'important, compte tenu de la
brigveté de la vie, est que 'homme songe a acquérir, durant cette courte vie, un capital qui lui sera
compté dans l'autre monde. Nul doute que s'il arrive & dominer les désirs bas et avilissants et s'il dompte

ses penchants, il pourra alors se doter d'un capital valeur qui lui ouvrira les portes de la vie éternelle.

L'Islam tente de ramener un peu d'ordre et de concentration dans la raison humaine en conseillant le



discernement dans le choix des amis et des compagnons, la discipline dans l'action et la prise de
décision et la réflexion en toute chose, pour que 'homme puisse accéder aux niveaux les plus nobles et

réaliser ainsi la plénitude totale qui n'a aucun équivalent matériel.

La fréquentation de gens qui respectent les valeurs morales et humaines est une occasion inespérée de
développer les potentialités spirituelles de 'lhomme. Le champ de la pensée s'élargit a leur contact et
I'amour du bien et de I'honneur se développe dans les cceurs. De méme, lhomme prend connaissance
de ses faiblesses propres et peut espérer son redressement en observant les hommes de qualité. Par
cette comparaison, il échappera progressivement a l'influence néfaste des mauvais penchants et

accédera au discernement.

L'attention portée aux caractéristiques spirituelles des amis que l'on se donne n'est pas un théme
nouveau pour la psychologie moderne. Le besoin de connaitre I'esprit de ceux que 'homme se choisit en
tant qu'amis est une question qui a été rapportée dans les textes islamiques. Ainsi, la psychologie
moderne est appelée a prendre en compte ces exhortations avec respect et considération et a rappeler

ces conseils et ces orientations pleines de sagesse.
Al-Nouri rapport que le Prophéte (que le salut soit sur lui) disait:
“L'nomme est tributaire du comportement de ses amis. Alors, que chacun d'entre vous y prenne garde”.

Ali (que le salut soit sur lui) conseillait a chacun de se surveiller et de ne pas se lier avec les pécheurs et

malfaiteurs, car I'esprit est trés influengable ». Il disait:

« N'accompagnez pas 'homme de mal, car votre nature imitera la sienne sans que vous ne vous en

aperceviez ».
Le docteur Carrel disait lui:

« Les phénoménes psychiques de chaque individu se définissent, pour une grande part, selon son
environnement psychologique. Si son environnement est pauvre, ni ses qualités ni ses sentiments ne se
développeront, et si son environnement est mauvais, il influera sur ses activités. Nous réagissons dans
le milieu social comme réagissent les cellules dans le corps, dans linterdépendance. Comme elles, nous

ne pouvons demeurer & l'abri des influences des événements qui affectent notre environnement.

« Le corps humain est mieux immunisé contre les corps étrangers que ne l'est lesprit humain des
influences pathogénes, car le corps est entouré d'un épiderme qui le protége des attaques des agents
chimiques et physiques de la nature, tandis que la psyché est ouverte a tous les vents. L'esprit de
'homme est ainsi exposé aux pressions incessantes des différents éléments d'ordre psychologique et

moral, se développant dés lors suivant la nature et la force de ces éléments.

« Il est pratiquement impossible que 'homme défende son esprit contre les effets de l'environnement et

du social, car tout le monde, sans exception, est influencé par ses semblables. Si 'homme vit, depuis



son enfance, avec les criminels et les ignorants, il reste un étre ignorant et aura un comportement

criminel ».

Au sujet de limitation, les psychologues ont effectué plusieurs expériences dont les résultats ont donné

lieu a des constatations étonnantes:

« Au Printemps, ils ont présenté un échantillon de cent hommes qui se sont présentés a des postes de
responsabilité et de direction. lls les ont mis & I'épreuve pour déterminer leur capacité intellectuelle, a
IInstitut de Psychologie de I'Université de Californie, pendant trois jours. Le troisiéme jour a été réservé
a l'estimation précise du niveau dinfluence sur la personnalité exercée par autrui et particuliérement par
la raison collective. Cet échantillon fut divisé en deux groupes de cinquante personnes chacun,
cinquante hommes ont été testés par cinquante autres qui les surveillaient et observaient. Ensuite, les
hommes soumis au test furent partagés en petits groupes de cing individus chacun. En face de chaque
individu se trouvait un appareil qui donnait la réponse du candidat. Toutefois, la réponse rapportée sur
les fiches de cet appareil était dépendante de la volonté des examinateurs et non de celle des
intéressés. En réalité, les examinateurs trompaient sciemment ceux qul'ils testaient par des réponses
sensées étre celles de la majorité; une majorité fictive en réalité, alors que les personnes testées
croyaient que ce qui apparaissait sur l'écran de l'appareil représentait vraiment l'opinion de la majorité de
leurs camarades. Et c'est ainsi que, en général, ils reprenaient leurs réponses de maniére automatique
et irréfléchie. Clest ainsi que quatre-vingt-dix pour cent d'entre eux ont été influencés par des réponses
fausses et illogiques qui étaient celles d'une majorité fictive et qui tendaient a résoudre un probléme

mathématique ».

L'orientation des pécheurs

Il convient d'observer que si l'objectif de I'amitié portée aux pécheurs et hommes entachés par la vilénie
est de les orienter et de les sauver du déshonneur et du désespoir, alors le but est noble et digne de
respect et I'lslam appelle a ce que les musulmans fournissent les moyens de s'en sortir & ceux qui ont

outrepassé les limites de la vertu et de la moralité, en les conseillant et en les orientant vers le bien.

Il est naturel que l'exhortation du pécheur adopte une méthode particuliére, car la critique ne donnera le
résultat escompté que si elle est faite avec tact et si elle est désintéressée. Certes, dans la plupart des
cas, cette méthode s'avére efficace et peut méme amener des transformations radicales chez le sujet en
lui faisant prendre conscience de la nécessité de s'élever a un niveau humain plus honorable et plus

vertueux et on pourra dire que la vertu et l'amitié auront rempli leurs réles de maniére satisfaisante.
L'lmam Al-Sadiq (que le salut soit sur lui) disait:
« Celui qui voit son frére agir en mal et qui ne I'en empéche pas, alors quiil le peut, l'aura trahi ».

Les anciens disaient pour leur part: le conseil est amer. Ceci est vrai. Ainsi, la personne qui donne le



conseil doit s'exprimer avec retenue et tact, montrer du doigt les faiblesses et les négligences morales
de ses interlocuteurs de maniére appropriée. Il doit leur faire comprendre, avec des mots d'amitié et de

considération, que la voie qu'ils ont empruntée ne peut les mener qu'a leur perte.

Il devra donc acquérir la confiance et le respect de son ami et I'amener a adopter son opinion, loin du

regard des étrangers.

Cependant, il peut arriver qu'un ami ignorant conseille une personne et que cela entraine des résultats
contraires, tandis que le sage, méme s'il est peu vertueux, donnera des conseils si intelligents et

empreints de tant de discernement que les conséquences ne peuvent qu'étre bénéfiques.
Le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Ton conseil au milieu des gens est perdu d'avance ».

Pour Daryl Carnegie:

« Si vous voulez prouver quelque chose, alors agissez avec prudence et talent, de sorte que personne
ne devine ce que vous visez par vos paroles. Agissez selon le conseil du poéte qui disait: soyez des
éducateurs sans que personne ne s'en apercoive. Rares sont les hommes qui ont la capacité de
discerner et de juger de maniére correcte et juste; la plupart d'entre nous sommes tendancieux et
entétés. Nos raisons sont enveloppées dans un voile noir de soupcons et de jalousie, de crainte, d'envie

et d'orgueil. Si vous voulez humilier quelqu'un par ses erreurs, alors recherchez leur cause.

« Si nous nous trompons et admettons nos propres erreurs avec facilité, alors nous pouvons, si nous
sommes suffisamment habiles, amener les déviants a reconnaitre leurs fautes par des mots gentils et

aimables.

“Il est évident que nous pouvons nous enorgueillir de la justesse de notre autocritique et de notre
courage & reconnaitre nos erreurs, mais il est moins évident que d'autres puissent nous amener a

reconnaitre ce qui nous déplait”.
Le onzieme Imam (que le salut soit sur lui) disait:;
“Celui qui conseille secrétement son frére I'a séduit et celui qui le harangue publiquement l'a desservi”.

D'autre part, si I'un d'entre nous est éprouvé par le péché et qu'un ami veut nous sauver de la déchéance
par des conseils, il convient que nous acceptions ces conseils d'ami avec générosité et intérét pour

tenter de réparer nos erreurs.
Le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait a cet égard:

“Ton conseiller a pitié de toi et te veut du bien; il espéere pour toi et tente de corriger tes erreurs. Ton
salut passe par lobéissance a ses conseils et ta perte par ton refus d'en tenir compte”.



Ainsi, chaque fois que 'homme s'empresse de se purifier, dés qu'il s'apercoit de ses péchés » il en tirera

bénéfices et avantages, car tout retard ou négligence n'aménera que douleurs et désespoir.

La critique des proches n'est pas seulement bénéfique pour lamendement de soi, mais méme celle des
ennemis peut entrainer des résultats satisfaisants pour les hommes comme le disait le calife Ali:

« L'ennemi peut étre plus bénéfique que I'ami, car il montre & 'lhomme les faiblesses a éviter ».
Un philosophe américain écrivait:

« Certains grands personnages quand ils s'appuient sur la gloire et la puissance sont hypnotisés par
celles-ci, mais dés lors qu'ils sont frappés par le malheur ou la défaite ils s'en vont tirer les lecons de
l'échec en remettant en cause leur moi et leur humanité. Ainsi, ils accédent a la vérité éblouissante qui
leur fait connaitre leur ignorance et les libére de l'errements en leur indiquant la voie de la droiture et de

la connaissance.

« Le sage peut s'entendre avec ses ennemis et ses détracteurs, car lanalyse de ses points faibles va le
servir davantage, de méme que les blessures quiils auront pu lui causé se cicatriseront rapidement pour

disparaitre et lorsque ses ennemis penseront étre préts du but, il l'a déja atteint.

« La critique est plus salutaire du point de vue des résultats et des effets que la flagornerie et c'est pour
cette raison que je porte plus dintérét a un journal qui me critique et me parle avec franchise, me
donnant ainsi des raisons d'étre content de ma réussite, plutdt que de m'abreuver de paroles mielleuses

et hypocrites qui me desservent aupres de mes ennemis.

« De maniére générale, tout malheur qui ne détruit pas nous est bénéfique. Tout comme les habitants
des lles Sandwich qui lorsquiils tuent leurs ennemis croient capter les forces qui les habitent, nous

devons, pour notre part, croire que la force de nos ennemis sera la nétre en fin de compte ».

L'amitié la plus désastreuse est celle des ignorants et des imbéciles, car elle se traduit par le malheur de
celui qui cultive ce genre d'amitié. Le danger et les dommages qui peuvent affecter lindividu a cause de
lignorance de l'ami sont plus grands que les dangers encourus face a I'ennemi, car 'ami du fait de la
confiance qu'on lui accorde ne représente pas, & nos yeux, un sujet de préoccupations ou une source de
dangers et peut, dés lors, nous causer la surprise la plus amére et les torts les plus grands sans qu'on
puisse faire marche arriere, alors que devant notre ennemi nous sommes toujours avertis et préts a faire

face.

Une connaissance incompléte doublée d'une volonté de faire le bien peut amener un ami & connaitre

des erreurs et donner des conseils qui ne causeront que tracas et malheurs, sans volonté de les causer.

A cet égard, le dévouement et la loyauté dans les relations individuelles ne suffisent pas a faire le tri des
amis; il conviendrait plutét d'évaluer, selon notre connaissance, leurs qualités et vertus qui sont, en

vérité, plus importantes qu'autre chose. Ainsi, ceux qui refusent de se lier damitié avec les imbéciles



peuvent étre considérés comme des gens de grande sagesse. Ali (que le salut soit sur lui) disait:
« Ne fréquentez pas les gens de peu de raison ».

L'Imam Al-Bager nous a décrit les individus indésirables qui ne méritent ni l'amitié ni la fréquentation et

nous avertit des conséquences a nouer de tels liens avec les gens de cette espéce;

« Ne cbtoie pas les quatre genres dindividus suivants; lidiot, l'avare, le lache et le menteur. L'idiot
voudrait t'aider, mais te nuira; lavare voudra te prendre sans te donner; le lache te fiera et fiera ses

parents enfin le menteur promet mais ne dit jamais vrai ».

L'intellect faible et le manque de clairvoyance quant aux conséquences des actes entrainent 'homme a
sa perte et, finalement, a son malheur. Nous avons vu plusieurs personnes qui ont dévié de la bonne
voie, sur les instigations de leurs amis qui voulaient quiils leur ressemblent et partagent leurs crimes,
pour que ces gens de bien a l'origine participent avec eux aux ceuvres malfaisantes et gachent a jamais

leur bonheur.

Ces gens de caractére faible se rendent compte qu'ils sont entra i nés par leurs amis sur des chemins
dangereux, mais ils ont peur d'étre accusé dindécision et de lacheté. Pour repousser cette accusation,
ils se soumettent a la volonté de ces soi-disant amis et a leurs requétes, sans aucune résistance. En fin
de compte, le résultat sera invariablement le méme: une errance dans les ténébres et une existence

vouée au mal.

Le jour viendra ou ils s'apercevront de leurs erreurs, en imitant aveuglément de faux amis, sans réfléchir

aux conséquences. Mais, malheureusement, ce réveil et cette prise de conscience se feront aprés avoir
’ . ’ . B Y 1. .

perdu de longues années et gaspillé leur existence a se fourvoyer. Cette période dinconscience peut

durer jusqu'a la fin de la vie de 'homme, sans qu'il puisse sortir du désespoir et du malheur ou il s'est

plongé.

Le Coran rapporte les paroles suivantes de celui qui se rend compte de son erreur au jour du Jugement

Dernier:
« Malheur de moi! Hélas! Si je n‘avais pas pris un tel pour ami! »

L'Emir des Croyants Ali (que le salut soit sur lui) nous fait découvrir une catégorie de gens qui est

indigne de fréquentations et d'amitié et dont il faut se méfier:

« Ne fréquente point les adeptes de la vie dlici-bas, car si tu faiblis ils tabandonneront et si tu dis ils

tenvieront ».
Il ajoutait:

« Ne fréquente pas celui qui se souvient de tes défauts et oublie tes qualités ».



Et encore;

« Ne fraternise pas avec qui cache tes qualités et crie tes défauts ».

Puis:

« Ne fréquente pas le flagorneur qui embellit ses actes et voudrait que tu sois a son image ».
Enfin:

« Celui qui ne taime pas pour toi-méme sera pour toi une calamité ».

La réserve et la prudence en amitié

Les sages et les prévenants sont ceux qui respectent les limites de 'amitié et son équilibre et qui font
preuve de réserve et de prudence. L'excés dans I'amitié et la transgression de ses limites et de la
convenance ne peuvent qu'entrainer & des conséquences désastreuses et regrettables, car les liens et
les sentiments d'amitié ne résistent pas a toutes les épreuves. Certains événements ou conflits dintéréts
peuvent amener I'émergence d'une différence de raisonnement dans la relation qu'entretiennent les deux

parties, c'est-a-dire a une tension qui ébranlera 'amitié et troublera son cours.

|l est arrivé, a plusieurs occasions, qu'une amitié réputée solide et durable se soit transformée en une
inimitié vivace et profonde. Du fait qu'une personne connaisse de son ami tous ses points faibles et ses
travers, tout acte déplacé n'en aura que plus deffets, surtout quand cela survient a l'improviste et de

maniére inattendue pour cet ami.

Cependant, les relations basées sur l'équilibre et la modération sont, généralement, les plus durables et
les moins exposées aux turbulences. Au vu de ces aspects, IImam Al-Sadiq a prévenu les gens de ne

pas dépasser les limites de I'amitié au point de divulguer des secrets personnels:

« Que ton ami ne sache pas tes secrets que ce que pourrait connaitre un ennemi, sans pouvoir te nuire,

car l'ami peut devenir un ennemi ».
Un savant occidental disait:

« Si nous dépassons cette étape, se posera la maniére de cotoyer et de se lier d'amitié avec les gens.
Beaucoup de gens continuent d'étre anxieux et troublés. lls déclarent leurs secrets les plus intimes a
leurs amis et dés que le lien d'amitié se rompt apparait alors linimité qui utilisera les armes que sont les

secrets échangés.

« D'autres se trompent dune maniére différente. lls ne cessent de faire preuve d'animosité a 'égard de
leurs ennemis et, lorsque les images de la colére et des ressentiments se dissipent aprés un certain

temps, ils regrettent amérement leurs actes et leurs paroles ».



Nous devons, a cet égard, agir conformément aux dires de Ilmam Ali (que le salut soit sur lui) qui

conseillait:

« Aime ton ami comme s'il ne devait jamais faire l'objet de ta colére un jour et réprouve avec retenue

celui qui te hait, car il se peut qu'il devienne un jour ton ami ».

L'hypocrisie et la droiture

Vous avez peu fait face, dans la société, a des gens qui acceptent et s'adaptent a tout le monde, avec
chaleur et passion, mais qui, en réalité, tentent ainsi dattirer l'attention d'autrui et de se grandir aux yeux
de leurs semblables. Leur coeur est vide de tout sentiment et ils cachent leur véritable visage sous un
masque d'amour et d'affection. Leur attitude est celle des flagorneurs qui font montre d'une dignité feinte
et qui croient que I'hypocrisie est un moyen qui leur permettra, selon le contexte et la nécessité de

I'heure, d'accéder par la tromperie et la ruse aux ranges les plus élevées dans la société.

Cela se remarque dans tous leurs comportements, actes et pensées, car ils oublient que les vertus de

l'esprit et de I'ame ont plus dimportance que l'opinion toute subjective des hommes.

Lorsqu'on s'apercoit finalement que toutes les actions qu'entreprennent ces gens sont destinées a
assouvir des besoins égoistes et individuels, au lieu de satisfaire la conscience et I'ame, alors l'on

comprend toute I'hypocrisie de ces gens et leur fausseté.

Les opinions d'autrui n'ont pas dimportance telle qu'elle puisse influencer la vie de 'homme et son
bonheur. Nous ne devons pas préter une attention excessive a ces opinions et sentiments, exprimés par
d'autres, nous devons avec raison et lucidité comprendre que les déterminants du bonheur sont dans la
conscience méme de 'homme, non dans les avis des autres. Si une attention trop excessive est
accordée au regard et a l'opinion d'autrui, 'homme deviendra dés lors leur captif et leur esclave,

dépendant de leur humeur versatile.

Il faut dire que les jugements des uns par rapport aux autres sont le plus souvent fondés sur des intéréts
personnels tendancieux, changeant avec le contexte et les événements. Nous devons toujours nous

rappeler cette réalité pour évaluer a leur juste mesure les jugements des hommes.

En conséquence, si 'homme devait choisir dans la vie une voie juste, réprouvée par autrui, acceptant de
devenir l'objet de critiques injustifiées pour son choix judicieux, il ne devrait jamais s'en affecter outre

mesure.
Ace sujet, le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Que ne te blesse pas ce que disent les gens de toi, car si cela est vrai ce serait un péché qui serait

trés vite puni et sinon ce serait un bienfait que tu n'aurais pas accompli ».



Pour Bertrand Russell:

« La crainte des jugements portés par autrui comme toutes les craintes empéche le développement et le
progrés de |'étre humain. Tant que cette crainte durera, la réussite et 'ascension sociale deviennent
chose trés difficile a réaliser. Il est méme impossible, dans ce cas, que 'lhomme ait une indépendance
d'esprit et d'ame dont dépend le vrai bonheur, car la condition essentielle du bonheur repose sur notre
maniére de vivre et sur nos propres motivations et n'est pas liée aux désirs et motivations égoistes et

personnelles d'autrui ».
William John Riley écrivait a ce sujet:

« Nul n'est moins doué d'esprit et de personnalité que ces hommes pleins de suffisance et qui ne sont,
en réalité, que des gens habités par le doute et lincertitude. lls pensent sans arrét & ce que pensent les

autres a leur sujet et sont toujours préts a agir selon le veeu d'autrui.

« Ces individus sacrifient, en vérité, leur personnalité et leur volonté aux penchants des autres. Si vous
consentez a étre sous linfluence et la domination des autres, vous n'aurez plus le courage de rien

entreprendre et ne connaitrez ni réussite ni bonheur.

« Il est évident que ces propos ne signifient pas qu'il faille fermer les yeux sur les propositions sensées
et bénéfiques et qu'on n'en profite pas, mais il faut que 'homme fasse son bénéfice des propositions et
opinions qu'il croit digne d'intérét et amenant a des solutions raisonnables et qu'il agisse en
conséguence. Autrement, si vous suivez les désirs des autres sans discernement, vous entrerez alors
dans un cercle vicieux dans vos relations sociales. Soyez donc fermes sur les idées auxquelles vous
croyez et qui vous paraissent dignes d'intérét, ainsi vous parviendrez a la sérénité et garderez intactes

vos forces morales.

« La soumission aux désirs et décisions d'autrui produit un changement dans vos penchants réels et
dans vos pensées louables. Elle vous subtilise votre liberté et votre indépendance individuelles et vous
enléve toute personnalité et volonté, au sens réel du terme. Vous ne pouvez plus dés lors étre vous-

méme, car lorsque vous perdez votre liberté de penser vous avez alors tout perdu.

« La raison collective, l'opinion publique, la situation et le contexte général sont changeants et versatiles
au point d'étre contradictoires. Plus vous recherchez l'accord de l'opinion publique, moins vous aurez de
résultats concrets et plus vous résistez aux pressions et aux opinions, plus cette opinion publique se
rangera a votre opinion. Il est dans la nature humaine qu'on rende hommage a 'lhomme courageux et

téméraire qui ose prendre des décisions et qui a une volonté de fer ».

L'isolement et le repli sur soi

Les raisons de lisolement de 'homme et de son repli sur soi, évitant le rapport aux autres, résident en

fait dans l'apparition dun sentiment de culpabilisation d'autrui qui cause chez l'individu un arrét du



développement sentimental et social. Ainsi, ce sentiment transforme les espoirs de vie communautaire

en un affreux cauchemar qui est accompagné d'un sentiment d'impuissance.
A ce propos, le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Celui qui n'a que suspicion, craindra la présence de tout le monde ».
Schnachter écrivait:

« Chacun aime a fréquenter tout le monde et chacun espére étre, dans la société, aimé, heureux et
respecté par ses semblables, mais lorsque ce désir est inassouvi l'esprit simagine que fuir la compagnie
des hommes est plus facile que de vivre avec eux. En fait, la vérité est toute autre, car si la fuite était la
solution au mal, il n'en demeure pas moins que notre désir de fréquentation de nos semblables restera
inassouvi. On voit que le probléme n'est pas résolu. « Il existe des stades et des niveaux d'isolement et
de repli sur soi qui peuvent aller jusqu'au point ot 'homme abandonne ses amis, sa famille et le monde
entier et quiil sisole, malheureux et triste. Heureusement que la plupart des gens asociaux n'atteignent

ce stade dangereux de suspicion, de scepticisme et disolement.

« Nous avons connu un ingénieur qui avait suivi des études tres poussées, professeur accompli, mais
qui se comportait avec les employés sous ses ordres a l'usine avec sécheresse et brutalité. Il déjeunait
tout seul et ne discutait et ne fréquentait personne. Il ne souriait ni ne plaisantait et ne permettait a
personne de le critiquer. Nous savions tous qu'il souffrait au fond de lui-méme de son état et qu'il
espérait pouvoir discuter avec les autres, participer a leurs plaisanteries et les traiter en amis ou, mieux

encore, en fréres!

« Lorsque le psychologue le recut et analysa son état et sa situation, il sut que cet homme doutait
inconsciemment de l'obéissance de ses ouvriers et simaginait qu'ils le croyaient indigne d'étre leur chef

et donc il devait les traiter avec dureté et brutalité ».

Le livre: un ami inestimable

Si nous avions a choisir un ami, dans nos moments de solitude, le « livre » serait le choix judicieux, car il
nous propose des sujets dignes d'intéréts et d'attention et nous connaitrons, grace a lui, les ceuvres des

grandes figures du passé, porteuses d'un savoir étendu et de valeurs authentiques.

Les progrés et développements fantastiques qu'a réalisés 'hnomme dans les différents domaines du
savoir et des arts ne sont pas le résultat d'un sursaut soudain; ils sont la conséquence des expériences
accumulées au fil des siecles et sont passés aux générations successives a travers les livres et les
écrits. Bien que les penseurs eux-mémes aient disparu depuis des lustres, leurs pensées et leurs

ceuvres ont été préservées dans les « livres ».

Par l'étude de ces oceuvres, le lecteur franchit, en un sens, les limites du temps et profite du savoir de ces



hommes exceptionnels qui ont disparu aujourdhui. En compulsant ces sons du passé que sont les

livres, I'on découvre bien des vérités insoupconnées.

L'un des avantages qu'offre I'étude des ceuvres des hommes de culture et de savoir, c'est que tout le
monde-riches ou pauvres—peut rencontrer ces personnages illustres et passer le temps qu'il veut a la
connaissance des hommes qui ont marqué I'histoire humaine. Par la lecture, nous pouvons sauver nos

ames des affres de la solitude.

Le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Celui qui prend plaisir aux livres peut se passer des autres loisirs ».
Il ajoutait:

« Celui qui recherche le savoir ne craint pas lisolement ».

Un savant européen disait:

« L'nomme, par sa nature, fuit et craint lisolement et veut toujours cotoyer ses semblables et ses
proches, comme s'il y avait un vide dans sa vie quiil faut combler et que des liens et des attaches le
reliaient aux autres, empéchant qu'il vive dans lisolement. Nul doute, dés lors, que le livre est le meilleur
compagnon, car il nous transporte d'un environnement plein de gens ordinaires & un monde de pensées
et dimaginaire fantastique. Il nous permet d'entrer en contact avec les grandes figures de I'histoire et de

partager leur savoir.

« Ainsi, nul compagnon et soutien aux jours de solitude n'est plus approprié et plus fidéle que le livre,
car la compagnie des hommes de ce monde n'est pas exempte de dangers du fait quiils tentent parfois
de nous entrainer a suivre leurs désirs et leurs penchants peu avouables. lls nous poussent donc vers le
gouffre des péchés alors que le livre nous conseille, tel un vieux sage expérimenté qui, par ses propos,

éloigne linfluence des désirs néfastes de notre esprit ».
Pour Taylor.

« Le livre est un guide pour les jeunes qu'il entraine vers le bien et la vertu, car la nature de ceux-ci est
un mélange d'orgueil et d'ardeur, tandis qu'il est, pour les anciens, un divertissement qui les libére des
chaines de la tristesse et du désespoir, car la vieillesse est 'étape de lisolement et de la solitude dans la

vie ».

L'étude de la vie de ceux qui ont amené de grands changements dans l'histoire de 'humanité nous
permettra de mieux nous orienter dans la connaissance de la vie et nous offrira des modéles dhommes
dignes d'étre suivis dans l'existence. Tout comme il est possible de connaitre la moralité des gens en
étudiant leurs amis et compagnons, de méme le choix des livres qu'on lit et qui nous passionnent est

révélateur de la pensée et de l'esprit de l'individu.



Ainsi, si nous voulons étre vigilants dans le choix des amis, pour éviter tout lien ou relation
dommageables, nous devons également faire un choix pertinent de nos livres, car le livre n'est pas
toujours digne d'étre lu et de combler avec profit notre temps libre. Beaucoup de ces revues et de ces
lectures n'ont aucun intérét et peuvent méme étre porteuses didées et de pensées empoisonnées,
surtout lorsqu'ils sont destinés a un lectorat disposé a tout admettre avec enthousiasme, sans critiques
ni discernement. Ce genre d'écrits peut causer bien des dommages a la jeunesse et hypothéquer son

avenir.

Il est regrettable qu'a notre époque on diffuse de tels livres, vides de tout sens et de nature
tendancieuse, dont les effets pervers sont manifestes et linfluence trés dommageable pour les jeunes,
en particulier. Ces livres sont comme ces brigands qui se cachent pour ravir les coeurs des jeunes et
leur esprit, sempressant de détruire les valeurs humaines et saper les fondements de la foi chez les

jeunes qui pratiquent ce genre de lecture.

Le plus souvent, nous nous apercevons que les moyens de loisir sont, pour une grande partie de la
jeunesse, des livres de moralité douteuse. C'est ainsi que, jour aprés jour, ces jeunes sorientent vers les
aspects matérialistes de la vie, car peu leur importe le contenu du livre du point de vue pédagogique

pourvu qu'il contienne des histoires d'amour & profusion.

Il est donc évident que lorsque le choix des livres ne se fait pas sur la base de l'étude et de l'observation
clairvoyantes et objectives et que le seul but recherché est le plaisir, la lecture sera dés lors le prélude

dune vie d'errance, de vilénie et de dispersion des énergies.
Pour Raymond Page:

« Les jeunes doivent faire attention & la qualité de ce qu'ils lisent, car il est rare, aujourdhui, que nous
soyons confrontés a des pensées et des idées nobles. Par contre, nous observons que les différentes
revues hebdomadaires et mensuelles factices et peu instructives sont la source quasi unique de lecture

chez les jeunes.

« Lorsque les adolescents et les adolescentes choisissent les livres dont le contenu n'a aucune
consistance, c'est alors que, progressivement, ils perdent tout désir de connaitre ce qui est plus instructif
et plus noble, car ces livres éveillent en eux des sentiments de haine et d'incompréhension et les
rapprochent d'une situation qui ménera en fin de compte a la déchéance morale. Ces livres affaiblissent
la volonté de leurs lecteurs et les habituent a un manque de sérieux dans la réflexion. Autrement dit, ils

modifient la vie psychologique chez le lecteur en une vie vile et sans raison ».

En conséquence, la lecture de livres dignes d'intérét, parallélement au fait qu'ils accordent au lecteur une
meilleure vision du monde, peuvent ouvrir un houveau chapitre dans la vie des hommes et font que
leurs activités, leurs énergies et leurs efforts tendent a leur ouvrir une nouvelle voie qui améliorera et
anoblira leur personnalité. lls sont nombreux ces individus qui ont acquis leurs forces morales et

spirituelles et leur connaissance par cette source intarissable que sont les livres, pour s'élever vers les



plus hauts honneurs.
Pour Gass Hood:

« Ma propension naturelle a lire des livres a sauvé le navire de ma vie, durant ma jeunesse, et l'a
empéché de couler au milieu des flots de lignorance et des péchés, tandis que rares sont ceux qui,
comme moi, privés de l'affection et de la surveillance des parents, ont réussi & échapper aux vagues de

l'obscurantisme et de l'errance.

« Des livres m'ont empéché de sombrer dans les vices du jeu, de l'alcool et de la fréquentation des
milieux troubles. Certes, celui qui trouve la bonne voie grace a I'enseignement des gens illustres
n'acceptera jamais de vivre en compagnie des hommes de mal, des pécheurs et de la mauvaise

engeance ».

Chapitre 13: La Confiance en soi et LAmour de

la Vérité

Le succeés dans la vie: un droit pour 'homme

Les progrés et développements réalisés par 'homme dans tous les domaines scientifique, culturel,
artistique ou économique, ainsi que la réussite que symbolisent les grandes figures de I'histoire n'ont pu
se faire que gréce a la confiance en soi et une activité soutenue, car nul ne peut accéder aux plus

hautes marches du triomphe sans ces qualités.

Notre foi dans le succés nous permet datteindre nos objectifs. C'est la condition sine qua non de la
réussite, car toute action qu'entreprend I'hnomme n'est que la résultante de sa volonté et de sa profonde
conviction en ses idées et ses projets. Si son assurance et sa confiance étaient ébranlées, alors toute

son activité demeurerait infructueuse.

Il ne faut jamais confiner nos pensées dans les limites, grandes ou petites, de nos actions, quelles
qu'elles soient, mais, nonobstant son importance, nous devons poursuivre toute action avec une grande
confiance en soi, persévérance et honnéteté jusqu'a son achévement. Dans toutes les sociétés, il existe
des individus qui se sont faits eux-mémes, en puisant dans leurs qualités morales et spirituelles pour le
plus grand bien de I'humanité, réalisant les objectifs humains les plus nobles, car plus les principes
humains sont pris en compte, plus notre action est positive et fructueuse. La mise en pratique des
principes humains, dans le contexte adéquat, a rendu célebres bien des hommes et conduit a leurs

réussites tout au long de leur existence.



Le manque de confiance en soi et la faiblesse de I'esprit sont les causes principales de l'apathie et du
manque de dynamisme et ceux qui doutent de leur volonté et de leurs actes et comptent sur les autres
pour réaliser leur bonheur matériel et moral, attendant et espérant leur aide, verront les portes de la

réussite se fermer devant eux.

Dés que le manque de confiance en soi et que le doute dans la capacité a entreprendre quoi que ce soit

s’installe dans l'esprit, dés lors rien ne réussira et aucun espoir de succeés ne sera permis.

Nombreuses sont les dispositions naturelles qui n'ont pas été exploitées du fait du manque de confiance
en soi. Nombreux sont les réves et les espoirs grandioses et ambitieux qui sont restés enfouis et sans
lendemain par manque de foi. Car 'on oublie souvent que méme si les capacités ne sont pas énormes,
deés lors que la confiance en soi est inébranlable, la réussite dépassera toutes les prévisions. Mais en
présence de quelqu'un qui doute de lui-méme, la moindre difficulté sera pour cet individu insurmontable,

car il ne peut fournir l'effort nécessaire au dépassement des événements et des obstacles.

lIs sont nombreux ces gens qui ne disposent que de capacités limitées, mais qui ont progressé grace a
leur esprit confiant dans la vie et ont accumulé les succés. Aux instants critiques et lorsque nécessaire,
ces individus puisent dans leurs ames les forces et énergies qui leur permettent de surmonter les

dangers et, par conséquent, de s'en préserver.

Les problemes complexes ne causent, a ces personnes, aucun changement dans leur destin, car un
esprit résolu dégage une énergie positive et déterminée. Ainsi, tout ce qui peut augmenter et renforcer
leur volonté conduit, par la méme, a une diminution de I'énergie négative qui s'oppose au dynamisme et

a la confiance en soi.

Ceux qui puisent en eux-mémes la volonté nécessaire sont ceux qui rejettent toute pensée négative et
surmontent toute faiblesse ou paralysie qui pourrait les affecter. Nul ne peut les détourner de la juste
voie qu'ils se sont choisis; nul ne peut les éloigner des objectifs auxquels ils croient. Ces hommes sont
foi en Dieu et croient qu'il n'empéche personne d'accéder aux sources du bonheur et de la réussite, car
lincapacité et la privation sont le résultat des pensées des gens. La réussite est un droit que 'homme
peut revendiquer a juste titre, & condition qu'il soit doté d'un esprit positif et constructif et qui poursuit son

but avec foi et résolution.
Pour le Dr Marden:

« La foi et la confiance en soi sont une force créatrice, tandis que l'absence de foi est une énergie

négative qui apporte humiliation et destruction.

« Le sentiment de confiance en soi éloigne et chasse la faiblesse et le manque de résolution. Il permet a
'homme d'aller de 'avant sans s'arréter ou hésiter et sans dépenser une énergie excessive, mais avec la
force et la résolution requises. Tous les inventeurs, réformateurs, explorateurs et autres conquérants

avaient confiance en eux-mémes et dans leurs dispositions, énergies et capacités. Par contre, lorsque



nous passons en revue la personnalité des gens incapables et abattus, nous nous apercevons que la

plupart d'entre eux n'avaient aucune résolution, car manquant de confiance en eux-mémes.

« Nous ne savons pas ce que Dieu a semé dans l'esprit de ces gens qui ont la capacité totale
dentreprendre de grandes actions. Cependant, nous savons que la confiance absolue de 'homme en la
réussite dans son action est le signe évident de sa disposition et de sa capacité et que celui a qui Dieu a
accordé la foi et la confiance absolue en lui-méme. Il l'aide a réussir dans ses ceuvres. Alors, ne vous
privez pas de la confiance en vous-mémes et ne permettez pas aux autres de vous faire douter, car
votre réussite en dépend. Si cette base est ébranlée, alors toute la structure qu'elle soutient s'effondrera

avec elle et si elle reste intacte alors les portes de I'espoir s'ouvriront devant vous ».

La maniere de réfléchir a une grande importance dans la vie des gens et dans leurs relations sociales.
Si vos pensées sont dominées par la détermination et la confiance vous gagnerez la ou vous vous
trouverez la sérénité et la paix de l'esprit. Mais lorsque vos pensées sont minées par un sentiment de
suspicion et de doute et que votre confiance en soi est a son plus bas niveau, alors la faiblesse et

lincapacité a agir seront votre lot.

Certains ont une capacité innée a empoisonner leur milieu et environnement et a propager le doute et
lincertitude dans l'esprit de ceux qui aspirent au bonheur et a la liberté. Ces personnes négatives sont,
dans la société, a linstar des mauvaises herbes. Elles n'ont d'autres préoccupations que de démolir le
moral des gens qui les entourent. Il est donc naturel que lorsque ces individus se multiplient dans une
société, non seulement aucun bonheur ou succés ne sauraient se développer, mais que tout espoir de
progrés et de développement disparait la confiance en soi et le dynamisme créateur et s'effacent et la

volonté d'ceuvrer et de faire des efforts également.

D'un autre cété, la vie devient insupportable a tous ceux qui se caractérisent par le dynamisme et
l'activité qui sont contraints de cotoyer directement et réguliérement ces gens négatifs, au point que

lorsquiils s'en éloignent ils ressentent un profond soulagement, comme si un énorme poids leur était 6té.

On trouve, dans la société, une autre catégorie dhommes qui se sont habitués a la « faiblesse d'esprit »
de maniére telle qu'ils sont incapables de prendre une résolution fixe, méme pour les choses les plus
banales. Aux moments critiques qui appellent des décisions importantes, ils sont frappés dimmobilisme,
alors que l'opportunité qui leur est offerte peut transformer le cours de leur existence. On le voit, dans
ces moments décisifs, hésitants et indécis au point ou toute observation ou critique de quiconque les

ameéne a différer leur décision, si juste et si intéressante soit-elle.

La hantise de l'échec et de linsuccés pousse a se soumettre aux pensées des autres et a leurs conseils,

sans réflexion ou discernement, abandonnant méme tout ce qui a été déja entrepris.

Il est alors évident que cette tare ou cette faiblesse se traduira par limmobilisme et l'inaction qui

réduiront les perspectives de développement de l'individu.



Plus la confiance en soi de 'lhomme est grande, plus la confiance des gens & son égard s'en trouvera
renforcée. L'influence de lindividu sur ses semblables est liée au niveau de confiance et de foi qu'il aura
emmagasinée en lui. Si lon a confiance en soi et qu'on a foi en nos actions, l'on pourra alors capter la
confiance de ceux qui vivent autour de nous. A contrario, moins on a confiance en soi, plus on sera

disposé a se soumetire & la volonté et a l'avis d'autrui.

En un mot, chacun de nos mouvements, dans la direction de la confiance ou de I'hésitation, produira

une réaction en conséquence de la part d'autrui.

Du danger a se nourrir d'illusions

La confiance en soi et l'activité soutenue, tendant a réaliser le bonheur, sont les éléments déterminants

de la réussite.

Cependant, le fait de nourrir des espoirs insensés et de graver ces espoirs au lieu de se consacrer a
réaliser des choses concrétes, éloignera 'lhomme des réalités de la vie. Les réves et espoirs doux et
trompeurs peuvent influer profondément sur l'esprit des gens et en les éloignant de la vérité et de la

réalité, causer leur perte.
Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:
« Rejette I'espoir et n'ait pas foi en Iui, car il est trompeur ».

Vivre sur des espoirs illusoires et irréalisables peut perturber gravement l'esprit, consécutivement &

lattente vaine de leur réalisation et & la désillusion qui s'en suit.

Ainsi, le calife Ali (que le salut soit sur lui) affirmait que la désillusion méne au complexe de l'esprit. ||
disait:

« L'avilissement des hommes réside dans leur désillusion ».

De méme, les psychologues certifient que la désillusion est un élément important dans le sentiment

diindignité et la disparition de la confiance en soi. lIs disent:

« Aucun facteur ne cause peut-étre autant de dégats a la valeur de la personnalité humaine que les
revers et le reproche qui leur est consécutif, car échec conduit lindividu & se sous-estimer par rapport
aux autres. Lorsque 'homme fait face & un échec, il pense étre moins digne que les autres ou étre plus
misérable qu'eux. L'insuccés mine la confiance en soi et fait naitre le désespoir et I'abattement. Ainsi, les
enfants et les adolescents vont développer des complexes de mépris de soi lorsque leurs actions et
tentatives se soldent par des échecs répétés ».



Quelques lecons du prophéte

Le Prophéte de Ilslam (que le salut soit sur lui) utilisait plusieurs méthodes pour former 'homme dont
celle qui consistait & développer l'esprit démulation dans le travail chez ses compagnons, car les
musulmans ont développé, conformément aux prescriptions du Prophéte, une confiance en soi totale, un
esprit dentreprise, une résolution obstinée et de nobles objectifs, sans se laisser aller aux penchants et
aux désirs ou se bercer de faux espoirs. lls se reposaient toujours, en toute action, sur les bienfaits du

Seigneur.
Le Cheikh Al-Kulayni a rapporté que I'lmam Al-Sadeq disait:

« Il fut rapporté qu'un compagnon du Prophéte (que le salut soit sur lui) a vu sa situation se détériorer.
Voyant cela, sa femme lui dit: si tu allais chez le Messager de Dieu et le questionnais. Il se rendit alors
chez le Prophéte et lorsque celui-ci le vit, il lui dit: qui nous demande, nous lui donnons et qui se
dispense Dieu l'enrichit. Lhomme dit: Il parle de moi, Il revint alors vers sa femme et linforma. Elle lui dit:
Le Prophéte est humain, alors confie-toi a lui. Lorsque le Prophéte le vit a nouveau, il lui dit: qui nous

demande nous lui donnons et qui se dispense Dieu l'enrichit. Cette scéne se répéta trois fois.

« Alors, 'nomme emprunta une hache et se dirigea vers la montagne pour couper du bois. Il le vendit
pour une demi-mesure de grains dont il se nourrit. Le lendemain, il rapporta plus de bois et le vendit
jusqu'a ce qui'il achéte la hache et, plus tard, deux mulets et un jeune esclave. Il travailla tant et si bien
que sa situation s'améliora et qu'il put vivre a l'aise. « Lhomme se rendit chez le Prophéte et lui raconta
son histoire. Celui-ci lui rappela ce qu'il lui avait déja dit: qui nous demande nous lui donnons et qui se

dispense Dieu l'enrichit ».
Le célebre savant Samuel Smiles disait:

« La confiance en soi est la base de tout succés et de tout progrés. Si la majorité s'y soumettait, alors
cette nation serait grande et puissante. Le seul secret de sa réussite et de sa capacité est cette grande
qualité, car la volonté de I'homme se renforce s'il ne compte que sur lui-méme et s'affaiblit en proportion

de l'aide et I'assistance qu'il recoit d'autrui.

« Les aides qui lui parviennent des autres réduisent son activité et affaiblissent sa force et son esprit
combatif. Dans ce cas, 'homme ne trouve plus de raisons de travailler ou d'entreprendre, surtout si les
aides extérieurs couvrent largement ses besoins, car dés lors I'énergie de 'lhomme s'amenuise et s'éteint

en lui l'esprit dinitiative et de combat.

« Les meilleures lois et législations accordent, certes, a 'lhomme lindépendance et la liberté, pour qu'il se
prenne en charge et régle sa vie, mais certains simaginent que les lois sont faites pour leur garantir le

repos et le bonheur, sans efforts de leur part. »

« A la réflexion, on s'apercoit que les méfaits et les faiblesses que nous attribuons & une nation, ou a un



peuple ne sont en réalité que le fait de certains individus de cette nation et tant que les mceurs de cette
nation et son esprit n'auront pas changé et que l'on voudra combattre ces méfaits par et au nom de la

loi, ceux—ci ne tarderont pas a réapparaitre, sous une autre forme et en d'autres lieux ».
Le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Qui n'aide pas n'est pas aidé ».

Il ajoutait aussi:

« Qui est incapable d'action se dérobera a ses responsabilités ».

Un penseur occidental écrivait:

« La nature ne permet a toute créature de demeurer en son sein que si cette créature est capable de se
défendre et de lui étre utile. De méme, la formation d'une étoile, le choix de son orbite et sa stabilité sur
cette orbite, l'arbre qui résiste aux vents et aux tempétes et les forces vitales présentes en tout étre

vivant sont I'expression méme du principe de la confiance en soi.

« Quant a nous, nous sommes telle une communauté sans discipline ou personne ne respecte les
limites qui lui sont fixées, ou chaque individu ne consacre son intelligence a penser ou a se remettre en

cause, préférant tendre la main pour demander l'obole.

« Pour ce qui concerne nos jeunes, si leur existence est marquée, a ses débuts, par linsucces, alors
leurs esprits seront défaits. Si un jeune commercant ne réussit pas dans ses affaires, les gens le
classeront dans la catégorie des perdants. Si une personne douée dune grande intelligence,
poursuivant ses études dans une université, ne trouvait pas un emploi au bout d'une année, d'attente,

ses amis et lui-méme considéreraient que c'est un homme sans espérance et sans avenir.

« Un jeune homme obstiné du Vermont vaut mieux qu'une centaine de ces gens polissés et civilisés, car
il s'adonnera pratiquement & toutes les activités durant des années, de maniére soutenue. Il achétera,
par exemple, une ferme pour planter et cultiver avant de devenir marchand ambulant puis directeur
d'école maternelle, précheur de bonnes paroles, secrétaire dans un journal, propriétaire d'une parcelle
de terre, etc. Chaque fois qu'il tombera, il se relévera tel un chat sur ses pattes, indemne et prét a se
lancer dans d'autres activités.

« Ce jeune homme progressera avec le temps et n'aura pas honte dans le choix de ses activités, car il
n'admet pas de gacher sa vie et tente de tirer profit de chaque minute qui passe. Pour chaque occasion
de perdue, il en saisit cent autres. Laissez les gens stoiques ouvrir la voie du progrés devant lhomme et
lui dire qu'il n'est pas un arbre qui plie & tout vent, mais qu'il a la force de sortir indemne de toutes les

crises et grace a la confiance en soi, il verre surgir en lui des capacités nouvelles ».

Bien que la confiance en soi est une des grandes vertus et I'une des plus positives, nous devons faire,



attention cependant & ce que cette qualité ne se transforme pas en un sentiment d'orgueil et de

suffisance, car entre la suffisance et le réalisme la différence est grande et de taille.

Celui qui a foi en lui-méme plus que de raison et agir avec excés dans cette attitude est un homme que
domine le sentiment d'orgueil. En fait, cet orgueil est a l'origine de beaucoup d'erreurs parce que
lorgueilleux s'imagine posséder des forces et des capacités qui sont, en réalité, imaginaires. Cette

confiance en soi excessive lui 6te toute vision réaliste des choses, souvent complexes, de l'existence.

« Au contraire de cet individu, 'homme doué d'une vision réaliste est toujours préparé & affronter les
difficultés et regarde l'existence avec optimisme. Pour atteindre ses objectifs, il consacre les efforts

nécessaires a cela, sans mettre plus que de raison ses capacités et ses énergies a 'épreuve.

Les pessimistes et le manque de confiance en sol

Autant celui qui a foi en ses qualités et voit ses forces et ses énergies décuplées, vivant ainsi heureux,
libre et progressant dans l'existence, autant celui qui est influencé par les idées et les pensées négatives
voit ses forces constructives diminuer, perdant en fin de compte tout dynamisme et tout esprit

d'entreprise.

L'homme qui gémit continuellement sur son sort et sur les difficultés qui découlent de la vie court vers
l'échec et la désillusion. Au lieu de préparer son avenir par sa seule volonté, il perd toute volonté face
aux obstacles qui le repoussent en arriére et l'éloignent inexorablement des objectifs et des projets qu'il

a congu.
La faiblesse de caractere est le trait de caractere distinctif chez ceux qui manquent de confiance en soi.
Les psychologues disent:

« |l peut se trouver des pessimistes qui refusent de rendre service lorsqu'on leur demande quelque
chose, car ils ne sont pas sirs deux-mémes et sont marqués par un esprit indécis. Convaincus qu'ils
sont faibles et diminués, ils ne peuvent pas étre en mesure de rendre le service qu'on leur demande.
Ces gens ont peur de répondre positivement et de se trouver liés par un engagement qu'ils peuvent ne
pas honorer. Par 13, ils baissent dans l'estime de leurs semblables. Leur refus a toute sollicitation est en

fait, pour eux, une maniére d'éviter tout dilemme et toute épreuve.

« Le pessimiste voit toute chose sous un aspect négatif, car son attitude, son comportement et sa vision
des choses et des étres sont le fait dun manque d'assurance. C'est pour cette raison qu'il apprécie peu
la présence d'autrui différent, critiquant et accentuant les faiblesses de tout le monde. Cette attitude est
dominée par un orgueil démesuré & Iégard de ses semblables. Il met en doute les pensées établies et

rejette les idées nouvelles et novatrices.

« Les pessimistes ont une attitude méfiante, pour ne pas dire belliqueuse, vis-a-vis des hommes qui



leur sont inconnus et acceptent difficilement leur présence. Il arrive méme que ce comportement
s'enracine tellement chez ces individus au point ou ils voient tout le monde d'un mauvais ceil et qu'ils
critiquent toute idéologie ou pensée avant de la soumettre a examen. lls deviennent, de ce fait, des

individus asociaux.

« Si ces gens vont vers leurs semblables, c'est parce quiils croient que leur compagnie aidera a diffuser

les idées, théories et croyances qu'ils préchent ».

L'Islam et lI'indépendance d'esprit

L'amour de la liberté individuelle trouve sa source au plus profond de la conscience humaine. Ce besoin

inné est a la base de toute action humaine.

L'lslam parle des penchants humains avec objectivité et réalisme. Non seulement il appelle & ne pas
refouler les instincts constructifs et positifs et a les exprimer, mais il en fait également le fondement du
progres qui aide a réaliser les objectifs humains les plus nobles. Cependant, il englobe, dans cette
vision, les forces dynamiques, d'un c6té, et les principes qui régissent ces forces par la discipline et

l'ordre, d'un autre cété.

Dans cette vision globale, on réalise I'équilibre de l'esprit humain. Au moment voulu, pour aller de lavant
et atteindre le stade de la plénitude, on consacre les efforts nécessaires avec résolution et
persévérance, sans gaspiller les énergies accumulées a réaliser des objectifs autres que ceux essentiels

dans la vie.

Le développement et le progrés sont des objectifs purement humains. Sachant que 'homme posséde
des forces limitées, il lui est dés lors interdit de dépenser celles—ci a réaliser des objectifs indignes de
lui. De grands espaces d'expression lui sont accessibles et il peut choisir le chemin qui lui parait le plus

a méme de le mener a un monde meilleur et plus élevé.

Car vouloir réaliser des objectifs indignes, en répondant aux motivations négatives, constitue la raison

premiére de la chute de 'nomme. Celui-ci doit s'activer et ceuvrer a son élévation.

L'Islam engage a mobiliser les énergies positives pour affronter les difficultés, pour faire face aux
évenements douloureux et gérer le quotidien par une lutte soutenue contre les obstacles et les entraves.
Ces énergies permettront également de rester ferme devant les puissants et de préserver sa position.

Ce faisant, on augmente son dynamisme et on acquiert une force spirituelle et morale plus grande.

L'honneur et lindépendance de 'homme sont liés a sa vitalité dans l'existence et a sa confiance en soi,
espoir qui ne peut se réaliser que si lhomme campe vaillamment sur ses pieds avec la volonté résolue

d'assurer son bonheur matériel et moral.

A ce propos, le calife Ali (que le salut soit sur lui) disait:



« Qui honore son engagement sera glorifié par tous ».

Celui qui perd confiance en soi et indépendance d'esprit est un homme qui se terre par crainte de la vie.
Il est telle la plante parasite qui enroule ses racines autour d'un arbre pour se protéger des tempétes et

des intempéries.

Il peut arriver que l'esprit pessimiste finisse sombrer dans une méprisable soumission aux plus forts.
Lorsque 'homme se méprise de cette maniére, il perd alors toute personnalité et ne pourra, dés lors,
prendre de décision, car il ne s'appartiendra plus. Tant que cette facon de penser le dominera, il ne peut

aucunement prétendre aux qualités d'un homme. Ali (que le salut soit sur lui) disait:

« Celui dont tu as besoin te méprisera ».

La responsabilité individuelle

Dans la vision islamique, parvenir au bonheur moral éternel repose sur les actes positifs du croyant.
Plus encore, la responsabilité individuelle est a la vase méme de I'enseignement de ['lslam, car les
responsabilités qui incombent & 'homme, dans les domaines religieux et temporel, doivent étre honorées
par le croyant lui-méme. C'est au vu de ses propres actions que 'homme sera soit puni soit

récompensé, car le Coran dit: « Tout individu est lotage de ce qu'il s'est acquis ».

Aussi: « Quiconque, male ou femelle, fait ceuvre bonne tandis qu'il est croyant, alors trés certainement
Nous lui ferons vivre une excellente vie. Et trés certainement Nous les paierons des meilleures de leurs

actions ».

Méme dans la vie dlici-bas, 'homme est soumis au jugement de ses actes. Le Prophéte (que le salut

soit sur lui) disait:

« Qui a fait du mal le paiera dans la vie ».

Il ajoutait:

« Qui séme le bien récolte l'agrément et qui séme le mal récolte le regret ».
Emerson écrivait:

« Le monde est comparable a une table de multiplication ou & une équation mathématique. Quelles que
soient les données qu'elle contient, elle s'équilibre toujours et donne invariablement une solution. En fait,
quelle que soit la maniére que nous avions choisie pour résoudre un probleme mathématique, les
résultats seront obligatoirement les mémes. Ainsi, la nature dévoile ses secrets d'une maniére parfaite,

punissant tout crime et récompensant toute vertu.

« Ce que nous appelons punition n'est que le rapport de la partie au tout. Autrement dit, tout comme



lorsque nous voyons de la fumée nous savons qu'elle s'éléve d'un feu, ou lorsque nous voyons une main
ou une jambe nous appréhendons le corps d'un étre humain, toute action intégre sa sanction. Disons
que, suivant cette loi, tout s'appréhende selon deux voies. La premiére: la maniére exprimée. Cette
maniére exprimée c'est ce qu'on appelle la récompense et la punition. La punition corporelle se voit &

] . ~ . ags . 1
I'ceil nu dans la chose méme, tandis que la punition morale se percoit par lentendement.

Cette punition particuliére peut apparaitre, bien des années aprés, mais elle s'applique dans tous les
cas. Le crime et la punition sont les rameaux d'une méme branche, la punition étant, a cet égard, le

bourgeon qui éclot et marit en émergeant de la fleur du désir qui l'a porté et protégé. »

L'échelle de valeurs de l'action humaine

L'lslam juge, d'un point de vue objectif et rationnel, les motivations personnelles intrinséques qui
poussent 'homme a agir. Les actes se fondent sur « lintention ». Le Coran ne dit-il pas: « Les actes se

jugent sur les intentions ».

Chaque acte revét deux aspects qui sont étudiés séparément. Un acte peut étre méritoire, d'un coté,
mais sans valeur, dun autre coté. Dans ce cas, l'attention doit étre portée sur les motivations morales et
spirituelles qui ont poussé l'auteur de cet acte a agir ainsi et sur le but qu'il poursuivait du point de vue

de la pensée et de la foi.

Notre jugement, a ce stade, doit reposer sur les valeurs sociales et extérieures particulieres de cet acte,
sachant qu'il n'y a ici aucune objectivité dans lintention de son auteur. Nous devons savoir que cet
homme peut a travers son acte poursuivre un objectif purement matérialiste et vil, ou bien un but noble.
Dans les deux cas, lintention étant sincére et pure. La bonne action dans le cadre social est celle qui est
bénéfique a la communauté et qui n'a aucune relation avec lintérét particulier de lindividu, méme si

celui-ci a agi selon des motivations et en fonction d'éléments qui lui sont propres.

Cependant, dans l'lslam, ce qui compte principalement ce n'est pas l'acte en tant que tel, car ce qui a de
la valeur c'est la maniére d'agir et l'effet psychologique généré sur l'esprit de son auteur. La récompense
ou la punition dépendent, ici, du lien dialectique qui unit 'acte, son auteur et lintention qui est a la base

de l'acte, c'est-a-dire le but recherché derriére l'acte. Si celui-ci est le résultat d'un désir de gloire, alors
son auteur ne se rapprochera pas de Dieu, mais s'en éloignera davantage, car il ne suffit pas que l'acte

soit bénéfique a son auteur, mais il faut également qu'il serve la société.

L'acte social bénéfique n'est considéré comme tel que s'il porte en filigrane lintention et le désir sincére
de servir la cause sociale, I'esprit étant libre de toute tentation de gloire personnelle, et s'il y a la

détermination et la volonté de son accomplissement.
Dieu dit, dans le Coran: « Il ne leur fut ordonné que d'adorer Dieu, avec loyauté dans l'acte ».

Le Prophéte (que le salut soit sur lui) disait pour sa part:



« Les actes sont jugés sur leurs intentions ».

Ainsi, il est évident que lintention sincére et la volonté d'agir dans le sens du bien sont les éléments qui

concourent a |'élévation de I'ame et a la recevabilité des actes et a lagrément du Seigneur.

L'élément déterminant d'une foi inébranlable c'est l'intention. Dés lors, l'action aura une valeur et une

portée particulieres et son auteur bénéficiera de la miséricorde et de la protection divine.

Celui que la grace du Seigneur ne touche pas est un étre dont I'esprit ne posséde ni sincérité ni foi. Cet
homme est motivé, dans ses actes, par les désirs et les penchants de 'ame. Tout ce qu'il entreprend est

vide de sens et amoral.

Ces intentions indignes sont la raison du rejet de ses actes, car ses ceuvres n'ont aucune valeur aux

yeux de Dieu et ne lui rapportent rien de plus que ce qu'il visait a travers eux.

Cependant, ceux qui ont confiance en eux-mémes et sont confiants dans leurs actes et n'ont nul besoin
d'en tirer gloire et fierté sont les gens dignes de la grace du Seigneur. A ce suijet, le Calife Ali (que le

salut soit sur lui) disait:

« Les paroles du flagorneur sont belles, mais son coeur est malade ».
Il ajoutait également:

« La fierté est liée aux petits destins ».

Schachter écrivait:

« Parmi les subterfuges que nous utilisons pour attirer I'attention des autres, lors de nos échecs,
désillusions et insuccés, il faut relever la tendance a s'attribuer un mérite factice. Nous nous imaginons
les actes que nous aimerions réaliser et les succés que nous souhaiterions remporter, comme s'ils
s'étaient réalisés, pour nous les attribuer ou bien pour nous convaincre de toujours parler des actes que
nous avons entrepris en les glorifiant, quelle que soit leur importance, en oubliant toutes les actions que

nous n'avons pas faites et les succés que nous n'avons pas obtenus.

« Ce genre de personne se leurre elles-mémes et en tirent contentement, laissant passer les occasions
de vraiment ceuvrer et entreprendre. Si la satisfaction de l'égo évite a son auteur les tourments de
l'échec et de linsucces a attirer l'attention des gens et a les tromper momentanément, cela ne résoudra

pas pour autant le probléme.

« Celui qui peut faire le bien et y réussit, obtenant I'estime des gens, n'a nul besoin de se tresser des
couronnes. Au lieu de cela, il entreprend, ceuvre et gagne, chaque jour, de nouveaux amis et vole de

réussite en réussite ».

Pour Schopenhauer.



« La louange de soi suscite le mécontentement chez autrui, car, d'un cé6té, cela peut contenir une part de
mensonges et de contre-vérités et, dun autre coté, elle est le fruit de lignorance et de la bétise. Celui
qui parle tout le temps d'une qualité ne la posséde probablement pas lui-méme. Sachez que ceux qui
parlent continuellement de leurs réussites, de leur intelligence, de leurs capacités et aptitudes en sont
certainement démunis. Nous ne devons pas oublier que le mensonge et la vantardise ne durent pas
éternellement et arrive un jour ol le voile sera levé sur la réalité. C'est alors que 'homme perdre sa

dignité et sa respectabilité ».

La mesure de sol

Si 'homme est sans moralité, son jugement sur le comportement et acte d'autrui sera basé sur ses

motivations et ses intentions, si méprisables soient-elles. Ali (que le salut soit sur lui) disait a cet égard:
« L'nomme de mal ne voit le bien en personne, car il ne le voit, bien sar, qu'en lui-méme ».
Ceci est une vérité bien établie. Les psychologues disent:

« Si le monde est observé a travers le prisme de nos sentiments, de nos penchants et de nos pensées,
il est alors évident que nous verrons toute chose selon limage qu'on en regoit, comme si notre moi était
au-dessus de la création. Les tempétes aménent le désespoir et l'abattement, tandis que la brise légére
contente et apaise. Ainsi, nous voyons la nature du point de vue de nos sentiments et de notre
perception qui peuvent nous amener a croire, c'est selon que le chat est un animal docile et d'agréable
compagnie ou bien quiil est nuisible et désagréable. Les sentiments déforment limage du monde réel

dans lequel on vit.

« Les juristes et les hommes de loi savent qu'il est trés rare que des témoins fassent des déclarations
concordantes sur des événements quiils ont pourtant tous vues de prés. Méme quand il s'agit de choses
qui ne nous émeuvent pas, nous nous apercevons de la difféerence dans nos pensées et nos visions, a
l'égard de ces choses. A fortiori quand il s'agit d'événements ayant un caractére émotif, car dés lors nos

esprits sont encore plus hésitants et méfiants ».

Les effets du recours a Dieu

La confiance en soi est conforme au recours a Dieu et, par réciprocité, le recours a Dieu renforce I'ame
et la personnalité. Le croyant qui a confiance en lui-méme et posséde une personnalité indépendante,
qui sait tirer profit des possibilités qui lui sont offertes et qui n'en laisse passer aucune, ne limite pas son
esprit aux seuls aspects matériels. L'élévation de I'ame lui est également importante, dépassant de loin

les objectifs matérialistes, car il lie ses activités et ses énergies aux objectifs de son existence.

Celui dont le combat est apaisé par la foi verra sa confiance en Dieu Tout Puissant augmenter: « Ce

que Dieu ouvre de miséricorde aux gens, il n'est personne qui le retienne. Et ce qu'il retient, il n'est



personne qui le relache aprés Lui. Et c'est Lui le puissant le sage ».

Ou pourrait se réfugier lhumanité de la volonté de Dieu? Un refuge autre que celui de Dieu n'améne que
déchéance et mépris, car comment envisager qu'un homme qui ne posséde rien puisse se tourner dans

une autre direction que celle du Seigneur?

Ainsi, rien ne peut étre plus beau ou plus sublime que de vivre dans la miséricorde et la protection de
Dieu, créateur de toute chose. La soumission a Dieu, dans le bonheur comme dans le malheur, et la
croyance ferme en la puissance absolue du Divin, supérieur a toute autre puissance ou force matérielle,
introduit I'ame du croyant dans un univers de paix et de quiétude qui le préservera de tout désagrément

ou d'étre surpris par les événements.

Cette soumission & Dieu et au destin qu'll nous trace remplit 'ame d'une obéissance totale et lui donne
force et humilité. Autrement dit, tout ce qui rend les autres aveugles et les prédispose a l'orgueil ne
laffectera nullement, car sa volonté, sa foi et la paix qui I'habitent le soutiendront & tout moment et en

toute circonstance.

Le recours a Dieu ne méne pas a la faiblesse ou a l'abattement, mais plutét est une force
supplémentaire qui renforce la volonté, évite au croyant le doute et I'hésitation qui pourraient habiter son

coeur.

La lutte continuelle que ménent les gens de bien contre les éléments de destruction et de déviation dans
la société et contre les pensées néfastes qui s'y répandent est une lutte apre et farouche. Bien que ces
gens vivent dans un environnement défavorable, ils tirent leurs forces de la vérité éternelle qui leur
permet de réaliser leurs plans réformistes et d'orienter les gens vers leur salut. Leurs &mes sont

soumises a la volonté divine et ils poursuivent leurs buts jusqu'au bout avec conviction et détermination.

La confiance en soi qui n'est pas en paralléle a la foi en Dieu ne peut sauver I'ame humaine dans les
moments critiques, a ces instants ou elle est assaillie par le doute et le pessimisme. Les difficultés et les
obstacles de la vie triomphent de l'esprit qui ne posséde pas la foi en Dieu et dont la vision ne dépasse
pas I'horizon des choses sensibles. Dans ce cas, lindividu ne peut rien entreprendre dans sa quéte de la
plénitude et dans sa recherche de la vérité, méme lorsque celles-ci sont a sa portée.

L'étude de l'esprit des musulmans des premiers temps de l'lslam prouve cette affirmation. En effet, ils

étaient le meilleur modéle d'homme qui puisse exister quant a la foi et le recours a Dieu.

Nous ne pouvons attribuer lincapacité, la faiblesse, la nonchalance et limmobilisme a ceux dont le
comportement a été dominé par l'esprit d'entreprise, l'activité et le sacrifice au service de leur foi et dans
l'espoir de construire une société nouvelle batie sur le bonheur, alors quiils vivaient une période trés
difficile.

Ceux qui ont été éduqués a I'école de l'lslam, & sa naissance, ne connaissent pas lincertitude, car leur



volonté ferme et leur sérénité d'esprit leur ont ouvert la voie du progrés. lls sont arrivés a créer cette

société équilibrée, modéle unique dans l'histoire.

Chacun se soit de se remettre en cause dans la vie et savoir si le choix qu'il a opéré est le mieux a
méme de lui apporter le bonheur ou si, au contraire, il ne conduit qu'au malheur et a la désillusion. En
connaissant nos besoins spirituels, nous pourrons alors faire face aux éléments contraires qui assaillent
l'esprit et 'empéchent de nous nuire, car nous ne pouvons soigner un mal dont nous ne connaissons

pas le reméde.

Ce qui convient mieux aux gens qui manquent de confiance en soi et qui ont peur d'entreprendre une
action qu'il ne réussirait pas serait d'analyser les éléments de ce mal spirituel, car il est nécessaire, pour
soigner tout mal de connaitre ses racines pour parvenir a pénétrer au plus profond de nous-mémes et y

trouver les remeédes salutaires.

Une fois que le diagnostic de linstabilité et du désarroi de I'ame aura été établi, on ceuvrera a extirper le
mal pour qu'enfin se dessine la réussite, car il est évident que la nature humaine est capable de résister

aux difficultés et de surmonter les obstacles d'ordre psychologique qui contrarient le bonheur humain.

Toute habitude négative est le signe dun manque de volonté qui s'est développée chez 'homme par
répétition d'un acte donné puis qui s'est transformé, avec le temps, en un mal chronique, si, de prime
abord, le changement d'habitude parait chose malaisée, il demeure cependant que I'entrainement et la
pratique soutenus peuvent changer le cours de cette habitude malsaine et la transformer en une

habitude saine.

Le triomphe sur toute habitude négative, pour atteindre un état d'esprit serein, est une victoire sans

équivalent.
Le calife Ali (qui le salut soit sur lui) disait, a ce propos:

« C'est grace aux bonnes habitudes qu'on accéde aux plus hautes positions ».

Chapitre 14: La Peur et L’Espoir

L'instinct de la peur

La peur des instincts primaires, qui fait partie des différentes natures de tout étre vivant, produit cet état
quand on fait face a un danger. Dans la lutte pour la vie, lorsque 'homme se retrouve a la croisée des
chemins, la fuite, la mort, la blessure, la peur sont des éléments décisifs qui le poussent a conserver la

vie. Ainsi, la finalité de la peur c'est de préserver lindividu des dangers qui le menacent.



Si 'homme préhistorique ne s'était pas préservé des dangers qui le guettaient, le genre humain aurait

disparu.

Cette situation est non seulement vraie lorsque la vie de 'hnomme est en jeu, mais a chaque fois qu'il y a
risque de blessure, car la peur donne a lindividu la motivation nécessaire pour s'éloigner au plus vite du
lieu de danger. Les expériences ont démontré le danger de tomber sous l'autorité des autres, car cela
est un des dangers que I'hnomme craint le plus. Cette peur peut amener a l'individualisme pendant des

mois, voire des années.

En réalité, cette peur trouve sa source dans la personnalité méme de lindividu, car lorsqu'on se sent
menacé on croit qu'on nous a 6té le pouvoir de décider et de choisir et qu'il faille, dés lors, trouver chez

les autres le modele de comportement a suivre dans la vie.

Lorsqu'on dit que la peur est un instinct qui permet de survivre, cela est vrai si cette peur n'excéde pas
un seuil raisonnable. Cependant, a partir du moment ou il y a excés, il y a danger et nuisance. La peur
imaginaire qui fait que 'homme se sent malheureux, blessé et sans raison reléve d'un désordre

psychologique de l'esprit qui avilit 'ame et affaiblit la raison.

Les études des spécialistes ont prouvé que beaucoup de gens sont perturbés a cause de la peur. Plus

encore, cela pourrait leur nuire davantage s'ils portent plus d'intérét a autre chose qu'a leur propre santé.

On a souvent vu que les poussées de peur ont été la cause principale de mort subite, car une peur
soudaine peut ébranler de maniére fatale la structure organique humaine. De méme, un état de peur et
de doute constant peut étre le prélude & une maladie psychologique plus grave et la cause d'un
désordre radical de I'ame. Autrement, un homme normal ne peut étre atteint de maniére aussi soudaine

et conserverait son équilibre psychologique et intellectuel.

Certaines personnes peuvent ressentir une crainte non motivée et d'origine inconnue, sans qu'ils
puissent en déterminer la cause et sans que les personnes qui leur sont le plus proche ne puissent
découvrir le mal qui les frappe. Evidemment, cette peur remonte au stade de l'enfance, car chacun a
connu durant cette période de l'existence des craintes et des peurs avant de dépasser cet état lors de
l'adolescence ol se développent le discernement et l'entendement, cela étant inévitable.

A partir du moment ou cette peur ne s'explique pas, que ces craintes et phobies se réalisent ou non, cet
état d'esprit n'apporte & 'homme que perte de temps et affaiblissement de ses forces physiques et
morales, alors que celles—ci lui sont nécessaires aux instants critiques pour faire face aux événements

éprouvants de la vie.

L'état de peur et de panique prend des formes et des configurations différentes, ainsi que le dit le Dr
Koltz:

« N'as-tu pas confiance en toi, au point de te sentir incapable de faire face aux difficultés de la vie?



N'éprouves-tu pas une grande et douloureuse honte? N'as-tu pas ressenti de la douleur en compagnie
d'autrui et n'éprouves-tu pas du trouble et de l'anxiété quand tu rencontres des gens inconnus? N'es-tu

pas plus a l'aise seule? Si oui, c’est que tu as peur.

« As-tu limpression que les gens te croient dénuer de compréhension? lls ne te comprennent pas bien
et c'est pourquoi ils s'opposent a toi. Penses-tu au passé et a ce que tu as laissé échapper, avec
regret? Ressens-tu ta négligence et éprouves-tu du regret par rapport a une chose ou a quelqu'un dans

un passeé éloigne?

« Songes-tu toujours & ceux qui tentourent, anxieux de ce qui tarrive? Es-tu influencé par les dires des
gens, méme si ce quiils disent est faux? Crains-tu les feux de la colére quiils ne s'allument en toi, ne pas
pouvoir te controler et éteindre ces feux? Es-tu perturbé par la compagnie des gens et ténerves-tu

souvent? As-tu des difficultés a nouer des relations et des liens avec les autres? Certes, tout cela reléve

de la peur ».

Si lindividu est déterminé et résolu a s'en tenir aux principes qu'il s'est fixés dans I'existence, alors il
supportera toutes les épreuves et les difficultés avec une ame forte, se défendant de tout désespoir et

de toute soumission.

llIs sont nombreux les gens qui, doués de forces et de ressources, auraient pu acquérir une position
élevée dans la société et, possédant I'énergie nécessaire, pouvaient chasser la peur de leurs esprits.
Cependant, par manque de courage, ces personnes n'ont pu entreprendre les actions nécessaires a cet

effet et sont demeurées, par conséquent, en retard sur le peloton de téte.

En réalité, ce qui fait que 'nomme perd le contréle de sa vie c'est de n'avoir ni résolution ni volonté ou
bien de prendre des décisions tronquées, de méme qu'une réflexion sur des sujets ou des événements

qui n'arriveront jamais est un danger présent a tout instant de leur existence.
Shakespeare disait:
« Qui a peur de la piqdre de l'abeille ne mérite pas de godter son miel ».

Chasser la peur et lillusion de l'esprit et les remplacer par des espoirs et des réves sensés est chose
possible pour tout le monde et & tout instant. Cependant, quelle que soit la force de lindividu et sa
détermination et quelle que soit la noblesse de son objectif, il ne peut, parfois, chasser certaines
habitudes d'un seul coup. Il convient plutét de les abandonner de maniére graduelle, et il ne suffit pas
pour cela que 'homme soit conscient de leur nocivité, il faut également qu'il agisse et fournisse l'effort
nécessaire intellectuellement pour chasser les idées fausses et les illusions. Ainsi, il pourra réunir le,

conditions de la réussite.

Tout comme la lampe qui ne s'allume que lorsqu'on appuie sur linterrupteur et qui ne s'éteint que

lorsque celui-ci est actionné a nouveau, 'homme doit, quand la crainte commence & dominer son esprit,



allumer la lampe de ses pensées et ouvrir son esprit aux lumiéres de la vie pour décharger son ame du

poids de la peur irraisonnée.

Celui qui est éprouvé par toutes sortes de pensées infondées, méme pour les choses les plus
insignifiantes, doit analyser ces pensées qui déséquilibrent son esprit afin de réaliser que rien ne peut
étre fait sous I'emprise de la peur et de la terreur. Il faut qu'il trouve la voie qui le ménera a réaliser ses

projets et remplacer sa peur par l'espoir et la sérénité et ensuite cultiver et développer ceux—ci.

Nul doute que la peur et la crainte relévent d'une imagination perturbée et qu'elles n'existent que dans
l'esprit. Lorsque 'lhomme prend conscience de cette réalité, il lui est alors loisible de vaincre la peur et

d'accéder au repos et & la quiétude.

Ni lacheté ni témérité

« La vertu » en psychologie est le terme intermédiaire entre le laxisme et la négligence, alors que le

« courage » est une vertu qui se place entre limpertinence et limprudence et entre la peur et la lacheté.
Celui qui se situe loin de la peur et de limpertinence est courageux. La découverte des nouvelles terres,
des sources de richesses, est liée au courage dhommes valeureux, a linstar des sciences et des

inventions.

De maniére générale, 'énergie spirituelle demeure I'élément déterminant pour le progrés et le

développement de 'homme, car plus il est doté d'une force morale plus la réussite lui sourit.

Sans l'audace, les révolutions sociales et intellectuelles n'auraient pu aboutir. Le réle que joue cette
qualité morale dans les progrés matériels et spirituels des hommes, ainsi que dans les résultats de leurs
expériences scientifiques, imposent aux esprits les plus obtus et les plus sceptiques le respect et la
considération. Cela est confirmé par ce que nous observons des activités des hommes d'esprit créatifs

contemporains.

Les grandes figures de l'histoire qui ont joué un role déterminant dans la grandeur de leurs nations, les
sauvant des situations les plus critiques, étaient, en général, des hommes actifs et courageux. Cette

qualité a promu en eux les autres valeurs humaines qui ont fait leur grandeur.

Ainsi, il est de la responsabilité morale de chacun, vis-a-vis de lui-méme, d'acquérir cette qualité qui est
l'une des plus bénéfiques, car les problémes a résoudre et les actions a entreprendre et les
performances a réaliser sont liés au courage, quelle que soit la différence qui puisse exister entre les

individus.

Certains ont maints projets et théories réformistes et dinnombrables idées scientifiques dun intérét
certain, mais quiils n'expriment pas parce qu'ils sont dominés par la peur et I'appréhension. lis sont, en
réalité, tout a fait capables et habiles, mais il leur manque du courage et de l'audace, car bien qu'lls aient

profondément foi en leurs convictions et opinions, ils n'osent pas les défendre contre les critiques



acerbes de leurs détracteurs.

Si la nécessité se faisait sentir pour qu'ils développent une hypothése ou une idée aux autres, ils
s'exprimeraient mal et se sentiraient troublés, comme s'ils n'avaient pas confiance en eux-mémes.
Méme dans les discussions d'ordre scientifique ou social, cet état les domine quand ils ont a affronter
une opinion contraire et préférent alors se rétracter ou bien s'excuser au lieu de défendre leurs idées,

quels que soient le bienfondé et la vérité qu'elle renferme.

Les raisons et motifs qui conduisent les individus a cet état doivent étre étudiés et analysés pour pouvoir
se libérer et arriver & exprimer leurs pensées, sans peur ni honte. Lhomme peut étre imaginatif et
courageux durant son enfance, mais souvent surviennent des événements qui empéchent ces qualités
de se développer ou bien les parents et éducateurs répriment en lui ces tendances positives, par

ignorance ou indifférence.

Sachant pourquoi une énergie créatrice s'est transformée, chez un individu, en faiblesse et en apathie,
nous pouvons trouver le moyen de remédier a la situation. Si lindividu ceuvre a chasser de son esprit la
peur irraisonnée qui le domine, sa paix intérieure et sa confiance en soi s'en trouveront petit & petit
renforcées. C'est ainsi que le courage remplacera en lui I'hésitation et le doute et que son esprit

retrouvera paix et sérénité.

L'ignorance des signes de la vie

Parmi les éléments essentiels qui transforment le trouble et lincertitude en une plénitude, il est celui de
l'ignorance a propos des signes de la vie. Lhomme sage sait pertinemment que la vie humaine est un
mélange savant de malheurs et de bonheurs qui appelle 'homme a rester sur ses gardes et a conserver

son sang-froid a tout instant.

Pour cette raison, lhomme doit se préparer aux dures épreuves de l'existence avant d'y faire face. Car
U . 1. ] . Y

cest en gardant son esprit en alerte quil peut dune certaine maniére les affronter avec plus de sang-

froid. Deés lors, si un évenement survient, son effet sera plus faible, contrairement a ce qui pourrait

arriver si l'individu n'était pas préparé, car alors la surprise sera totale et |'effet désastreux.
Walter disait:

« L'nomme doit avancer dans la vie en étant bien armé et ne pas affronter le danger sans armes. Ceux
qui agissent ainsi sont des gens faibles que I'on voit toujours se plaindre des aléas de la vie, de ses
difficultés et de ses obstacles. Tant que l'on est prét et disposé a faire face a toute éventualité, gardant
espoir de surmonter l'obstacle quel qu'il soit, ne montrez ni faiblesse ni découragement, mais résistez

bravement autant que possible ».

La connaissance et la recherche des pourquoi des choses sont un moyen susceptible de réduire la peur

qui nous étreint. L'homme voit la pression de la peur qui I'habite diminuer & mesure qu'il progresse dans



la science et le savoir et que se développe sa raison. Ainsi, plusieurs facteurs qui étaient, auparavant,
source de peur pour 'homme primitif ou demi-civilisé ont disparu chez celui qui, aujourd'hui, jouit des

fruits de la connaissance et de la raison.

Les expériences ont démontré que la connaissance transforme la solitude destructrice en paix et
quiétude. Selon cette vérité établie, tous les psychologues affirment que la connaissance de l'objet
étranger et des raisons de l'apparition de la peur est la condition sine qua non du traitement des troubles

psychologiques et des phobies inexpliquées.

Nous ne devons pas oublier un point important, & savoir que l'ancienne peur, bien qu'ayant diminué avec
les progrés scientifiques, persiste sous de nouvelles formes qui sont en rapport avec les
développements industriels nouveaux. Dans les sociétés industrielles modernes qui se sont formées, ou
lindividu ignore son semblable, les hommes vivent toujours dans lisolement, en dépit de leur
promiscuité et de leur nombre, privés de solidarité et de compréhension mutuelles. Les relations
humaines qui existaient dans le passé se sont transformées en un sentiment de profonde solitude, car le
nombre et la densité de la population ont engendré lindifférence, le vide spirituel et le sentiment d'étre

étrangers a des hommes qui vivent les uns a cété des autres.

L'absence de valeurs telles que I'équité, la bonté et le renoncement de soi et la piété sont les raisons de
la peur et de l'anxiété. La peur en réalité est une punition infligée a 'nomme a cause de son abandon du

chemin de la vertu.

Un penseur américain disait: « Tout rejet de l'amour et de I'égalité dans les relations sociales et les
amitiés améne une punition extréme qui est comme nous le verrons-la peur et l'angoisse. Du moment
que jai de bonnes relations avec mes parents ou mes semblables, je n'ai rien a craindre lorsque je les
rencontre, car nos esprits s'accordent conformément aux lois qui régissent la nature; tout comme l'eau
rencontre l'eau et que l'air se mélange a l'air. Cependant, dés linstant ot l'un d'entre nous abandonne la
simplicité, la sincérité et la bonté, pour tendre a se dissocier, par exemple lorsqu'un voisin souffre et que
l'on n'aura pas fait pour lui ce que l'on voudrait que les gens fassent pour soi-méme, alors il s'éloignera
de nous autant que nous nous serions éloignés de lui. C'est alors le début d'une animosité qui

engendrera méfiance et peut-étre méme peur.

« Toutes les formes d'injustice sociale, d'une maniére générale, de méme que l'accumulation des
richesses et des forces sont l'objet de la vengeance de la nature. Quand apparait le mal apparait la

peur. La peur est un rapace qui est a la recherche de cadavres a dévorer et donc la ou se trouve la peur
se trouve la mort. La peur a, durant des siecles, été présente dans nos lois et nos coutumes et a dominé
ceux qui nous gouvernaient. L'existence de ce rapace détestable n'est pas fortuite, car, en vérité, elle

prouve la présence de zones dombre qu'il faut dissiper ».



La peur et I'espérance humaine

« La peur et I'espoir » se chevauchent chez tout &tre humain pour se développer et croitre cote a cote.
La peur de la maladie, de la douleur, de la pauvreté et de limpuissance sont des sentiments qui
plongent leurs racines au plus profond de l'étre. D'un autre coté, lhomme espére en la sécurité, la
sérénité, le pouvoir... Chaque fois qu'un espoir se réalise, une plus grande espérance se développe

dans son coeur.

La peur et I'espoir ensemble dessinent les contours de nos pensées, nos objectifs et nos principes,
'homme choisissant sa voie dans la vie en conséquence. Son esprit est souvent tiraillé entre le gain de
largent, la puissance et la position sociale pour réaliser des objectifs choisis, car il entreprend ce qulil

espére atteindre et arréte les moyens par lesquels il pense parvenir a cela.

Au contraire de celui dont l'esprit s'est libéré des contingences et désirs matérialistes qui ne dispersera

pas son énergie a réaliser de tels objectifs, sans se fixer des conditions et des limites.

L'lslam, & travers la peur et I'espoir, souléve le poids de la peur infondée qui pése sur le croyant et qui
n'a aucun effet sur la réalité de son existence, car la peur qui ne change rien aux faits est une peur
déplacée. L'lslam a donc libéré l'esprit du croyant d'une peur touchant & des choses terrestres et a
lattachement aux loisirs matériels de la vie et le porte a ceuvrer concrétement dans l'existence pour

éliminer tout espoir irraisonné.

L'lslam observe que quel que soit le motif de la peur ordinaire, celui-ci ne saurait étre le plus nocif ou le
plus bénéfique et donc ne mérite pas qu'on en ait peur. Craindre Dieu mérite plus d'attention, comme le
dit le Coran: « Dis: Oui vous attribue la nourriture du ciel et de la terre? Ou qui est maitre de l'ouie et des
regards et qui du mort fait sortir le vivant et du vivant fait sortir le mort et qui administre le

commandement? lIs vous diront “Dieu”. Dis alors: n'allez-vous donc pas vous comporter en piété? »

D'autre part, 'lhomme ayant aussi des désirs matériels et physiques, I'lslam n'a pas interdit & quiconque
de prendre des plaisirs et des loisirs dans un cadre licite et moral, n'empéchant personne de s'intéresser
aux choses terrestres. Il tente, cependant, de mettre en garde contre tout espoir trompeur et d'inciter
'hnomme & adopter des principes nobles. Il attire son attention afin qu'il ne soit pas trompé par les plaisirs
passagers et quiil ne sombre pas dans un état de soumission totale aux instincts. Le Coran dit: « Et
cette présente vie n'est quamusement et jeu. La demeure derniére, cependant, c’est elle la vivante! S'ils

savaient ».

L'insistance des préceptes islamiques prénant la crainte de Dieu est, en réalité, liée a la peur des
conséquences des actes de 'lhomme. Cette peur n'est pas nuisible quand elle a un intérét certain et
concerne tous les domaines d'activité utiles de lhomme. La peur des conséquences d'actes malveillants
décuple l'attention et la réflexion de 'homme dans son comportement. Elle canalise les instincts et

penchants nuisibles pour les réduire et transforme 'lhomme en un étre bien structuré et discipliné. La foi



en Dieu qui n'est pas accompagnée d'une crainte de sa personne ne peut que conduire a de terribles

déboires.

Lorsque le cceur de 'nomme est rempli d'espoir en Dieu, tous ses actes seront accomplis sans honte ou
doute, avec espérance et foi. Il peut méme s'orienter dans la mauvaise voie sans rien perdre de son
espoir. En conséquence, I'absence de crainte du Seigneur méne a légarement dans les actes et c'est
pourquoi nous remarquons que les principes religieux insistent pour que 'homme soit dans une situation
intermédiaire entre la peur et I'espoir tout en espérant en la miséricorde de Dieu, il craint la conséquence

de ses actes et, des cet instant, il ne tirera pas gloire de ses actions de bien.
Al Faydh Al-Kachani rapportait dans son encyclopédie morale que I'lmam Al-Sadiq disait:

« La peur est le gardien du cceur et I'espoir est l'intercesseur de Iame. Qui connait la réalité de Dieu le
craint et espére en Lui car ces deux sentiments sont les ailes de la foi qui porteront 'homme vers
lagrément de Dieu. lls sont les yeux a travers lesquels 'lhomme discerne la promesse de Dieu et ses
menaces afin de faire le bien et d'éviter le mal. L'espoir en la bonté divine illumine le coeur, tandis que la

peur détruit 'ame ».

Ainsi, 'élément motivant, chez les gens de savoir et de foi, qui craignent le juste chatiment de Dieu et
qui se conforment a ses commandements, est cette méme obéissance et soumission a leur Créateur. La
crainte des conséquences des actes que I'on entreprend représente un avertissement qui pousse
'homme & rester sur ses gardes et a réfléchir aux différentes traductions de ses responsabilités afin de

se protéger de la souillure des péchés.

Le Coran affirme que la science conforte la crainte du Seigneur, crainte qui apporte le discernement au

croyant: « Rien d'autre: craignent Dieu, parmi Ses esclaves, ceux qui savent ».

Nul doute que la science qui fait franchir & I'étre humain les degrés de la connaissance est, pour Dieu,
un moyen de purification et de rédemption. C'est cette science consacrée a la plénitude de I'ame qui
conduit le savant & l'adoration de Dieu et & la soumission & Son pouvoir absolu. Cette science préserve
la raison et I'esprit de la souillure, c'est méme un élément central dans la pensée et la réflexion sur la
création et la puissance divine: « Qui, debout, assis, couchés, se souviennent de Dieu et méditent sur la
création des cieux et de la terre: Seigneur, Tu n'as pas créé cela en vain. Pureté a Toi! Garde-nous

donc du chatiment du feu ».

Plus encore, le Coran insiste sur le fait que le salut et le discernement sont un bienfait découlant de la

crainte de Dieu: « Bient6t se rappellera quiconque craint ».
Aicha interrogea le Prophete (que le salut soit sur lui):

«0 Messager de Dieu! Les paroles de Dieu: « et qui donnent ce qu'ils donnent tandis que leurs cceurs

redoutent ».



Est-ce quiil s'agit de 'hnomme qui fornique, vole et boit le vin et qui quand méme craint Dieu? Que le
salut soit sur lui dit: « Non pas. Mais 'homme qui je(ine, donne l'obole et prie et qui craint malgré cela

que Dieu ne l'accepte pas ».
Cheikh Tabrassi rapportait que IImam Al-Sadiq a dit:
« Cela signifie: craindre qu'il ne leur soit pas accepté ».

La peur réprouvée est cette peur qui nait de la faiblesse et de limmobilisme qui n'empéche pas
seulement 'homme de progresser, mais lui barre le chemin du bonheur. C'est pourquoi les savants
musulmans ont toujours tenté d'exhorter leurs coreligionnaires a secouer le joug de la peur par des

programmes éducatifs en puisant dans la force de la raison et de la foi.

Lorsque le Calife Ali (que le salut soit sur lui) résolut de marcher vers les kharidjites, certains « devins »
lui dirent: « O Calife, si tu ne reviens pas sur tes pas maintenant nous craignons que tu n'obtiennes pas

ce que tu cherches ». |l leur répondit:

« Prétends-tu que tu peux ressentir linstant ou l'attaque se solde par la victoire ou l'instant néfaste ou
lattaque se solde par la déroute? Qui se fiera a toi alors aura renié le Coran et renoncé au recours a

Dieu dans la recherche de la chose souhaitée et dans le rejet du malheur. Tu cherches a ce que celui
qui croit a tes dires te loue en lieu et place de Dieu, car par tes propos tu prétends l'avoir orienté vers

linstant ol il aura obtenu le meilleur et évité le pire!

« Ensuite, il harangua la foule des soldats et leur dit: « O gens, prenez garde & ne pas apprendre les
sciences des astres autrement que pour vous orienter sur terre et sur mer, car elles conduisent a la
déviation et l'astrologue est comme le devin, le devin est comme le magicien, le magicien est comme

limpie et Iimpie est voué a l'enfer. Marchez en évoquant le nom du Tout-Puissant ».

Sur ce, le Calife ordonna a ses troupes de marcher sur lennemi en se reposant sur Dieu, sans prendre
en compte ces dires fallacieux et sans conséquences. La bataille tourna en défaveur des kharidjites et

consacra la victoire des armées de I'lmam Ali (que le salut soit sur lui).
Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) avait aussi coutume de dire a ses compagnons:

« Si vous avez peur de la difficulté d'une chose, alors raffermissez-vous pour qu'elle vous paraisse plus

aisée et parlez aux gens de plus dures besognes pour que celle-ci vous soit plus facile ».
Les psychologues disent:

« Nous rencontrons, quotidiennement, une multitude de gens que domine la peur et qui se sont soumis
a son étreinte. « Nombreux sont ceux qui se sont abstenus de participer aux activités sociales du fait de

leur peur et de leurs angoisses et c'est pourquoi ils renoncent aux responsabilités qui sont les leurs.



« Beaucoup d'étudiants interrogent leurs professeurs avec crainte et c'est ainsi que ce sentiment les
étreint lors des examens, au point qu'ils ne peuvent ni s'exprimer ou écrire ce qu'ils ont appris. De
méme, un grand nombre de gens ne reconnaissent pas leurs erreurs par peur d'étre l'objet de critiques

tandis que d'autres ne peuvent pas dire « non » de crainte des conséquences.

« Ce genre de comportement ouvre la voie a la peur qui prend possession de l'esprit et de la raison et
diminue ainsi la capacité de réagir et de vaincre ce sentiment, faute de réaction saine et forte, et

sombrera, de jour en jour, dans des situations inextricables qui peuvent s'avérer fatales & 'hnomme.

« Chacun dans sa vie a besoin de courage et d'audace, d'une fagon ou dune autre, et il est préférable
que ces qualités apparaissent dés le stade de l'enfance, car quiconque désire vivre selon la raison doit

s'armer de courage et de témérité, nécessaires en cas de besoin.

« Nous devons entreprendre tout ce qui est nécessaire pour dominer et vaincre notre peur et notre
terreur pour que dés lors nous puissions nous atteler a des taches que la peur et la crainte nous

empéchaient d'envisager auparavant.

« Par exemple, vous avez eu l'occasion de vous exprimer en classe, mais vous ne l'avez pas saisie, car
vous aviez peur ou que votre camarade vous a exposé une hypothése qui allait & I'encontre de vos
principes et de vos convictions, sans que vous n'arriviez, par peur de le blesser a le contredire, ou que

vous avez commis une erreur sans vouloir l'admettre, toujours par peur.

« Si vous aviez su et aviez entrepris ce qu'il fallait, vous auriez pu cultiver en vous le courage, car c'est
le moyen de devenir entreprenant. Chaque fois que vous répétez cette opération, vous augmenterez
alors, peu a peu, votre courage et parviendrez a vaincre votre peur. C'est par l'acquisition du courage

nécessaire et son enracinement en vous que vous pourrez dés lors résoudre vos probléemes ».

Aujourd'hui, bien que les hommes aient obtenu de grands succeés sur les éléments naturels, ils
demeurent malgré cela dans la crainte de l'avenir, de la maladie, de la désillusion et de I'échec dans la

vie.

Beaucoup dintelligences actives et créatrices qui sont touchées par la peur et la crainte des événements
et des choses de la vie demeurent paralysées et apathiques, de méme que les opinions justes et les

innovations inestimables que la peur a coiffées de la chape de l'oubli.
Le Prophéte (que le salut soit sur lui) disait a ce sujet:

« Le pire en lhomme c'est une avarice sordide et une peur inexpugnable ».

La faiblesse de la volonté

La faiblesse de la volonté trouve sa source dans une peur irraisonnée. Ainsi, 'état de doute et



d'hésitation est lintroduction a une peur profonde, car la ou s'installent le doute et lincertitude disparait la
foi. C'est pourquoi 'homme n'a pas une foi totale devient la proie et le jouet de ses phobies et de ses
angoisses, au point ou celles-ci vont profondément marquer sa personnalité et son caractére. Au

contraire, le croyant n'éprouve ni doute ni hésitation, car la peur n'a pas accés a son coeur.
y

L'homme croyant dont le coeur déborde de foi et de loyauté et qui est lié & Dieu de maniére indéfectible
est plus fort que tout malheur, car dans sa faiblesse il n'est point seul, lié qu'il est a l'espoir en Dieu et &

la foi en Sa toute-puissance.

Parmi les éléments décisifs dans I'lslam, c'est que la foi peut orienter les pécheurs vers la voie juste et
éviter a l'esprit du croyant de se perdre dans les labyrinthes sombres de la vie inutile, par le recours a
dieu et la foi en Sa miséricorde et en Sa toute-puissance.

Le Calife Ali (que le salut soit sur lui) disait, & cet égard aux gens dEgypte, par le biais de Malek ben
Achtar Al-Nakhi:

« Et aprés, je vous ai envoyé un homme de Dieu qui ne dort pas le jour de peur, ne recule pas devant
l'ennemi au jour de se défendre, plus dur envers les malfaiteurs que le feu de l'enfer, et qui est Malek
ibn-el-Hareth, frére de Modhéje. Ecoutez-le et obéissez a ses ordres en ce qui est juste, car il est une

des épées de Dieu ».

Lors des évenements de « Ciffin », quand les soldats de Mouawiya bloquerent la « Chariaa » et
empéchérent les hommes d'Ali d'y accéder, le Calife Ali tenta de résoudre le probléme par la
négociation, afin d'éviter le combat. Cependant, Mouawiya croyait que la conquéte par ses soldats de ce
puits d'eau était une grande victoire pour lui et refusa ainsi de négocier. Voyant que ses compagnons
souffraient de la soif, Ali les harangua en des termes si convaincants et si prenants, fouettant leur
courage et leur ardeur, que son discours enflammé souleva dans I'esprit de ses soldats une tempéte, ou
plutét une révolution. Leur sang bouillonna de courage et de témérité et ils repousserent les hommes de
Mouawiya du puits en un seul assaut. Aprés quoi, ils concédérent a leurs adversaires le droit de puiser

de l'eau selon leurs besoins.

Le courage au sens large du terme

Nous ne devons pas restreindre le courage aux seuls champs de bataille, car il est présent a toutes les

étapes de I'existence et nous devons en profiter.
Au sujet de la valeur de cette qualité, le Dr Marden disait:

« Tu as besoin de courage quand tu revéts des habits de coton alors que tes amis portent de la soie. Tu
as besoin de courage lorsque tu vis dans la pauvreté, avec piété et patience, tandis que d'autres
amassent les richesses frauduleusement. Tu as besoin de courage quand tu dis “non” alors que tout le

monde dit “oui”. Tu as besoin de courage quand les autres thésaurisent l'or, en rompant leurs serments



sacrés, tandis qui tu accomplis silencieusement ta tache. Tu as besoin de courage pour ne pas
~ ] ] B . . . .
apparaitre autrement que tu nes, cest-a-dire que tu as besoin de courage pour ne pas faiblir et

supporter l'échec.

“Tout jeune homme d'age tendre qui a peur d'exprimer aux autres ses pensées finira méme par craindre

de penser tout court.

‘Nous avons peur de vivre tel que nous le souhaiterions et aimerions vivre comme vivent les autres. Par
exemple, que la maniére de shabiller, les vétements, le logement, la voiture et toute chose soient
conformes aux modéles consacrés par la modernité; sinon, nous nous sentirions exclus de la société. La
raison nous pousse a ne pas nous soumettre a la société dans son comportement débridé et amoral,

mais 'homme ne sait pas ce qui est juste, mais souvent ce qui nuit & sa santé et a sa moralité’.

Certes, aller & l'encontre des gens impertinents, hypocrites, tyrans et dictateurs était une des qualités
marquantes de ceux qui ont été éduqués a I'école de l'lslam, car ces hommes préservaient leurs forces
morales et spirituelles aux moments les plus critiques (méme si certains avaient des défauts d'une autre

nature).
Il fut rapporté qu'Al-Qomi, d'El-Kachkoul du Cheikh Al-Bahai, d'El-Ghazali, dit:

‘Hischam ibn-Abdelmalik demanda aux jours de son régne qu'on lui présentat un des compagnons du
prophéte. On lui dit alors: ils sont tous morts. Il dit: alors, leurs disciples. On convoqua Taous El-
Yamani. Quand celui-ci pénétra chez le Calife, il 6ta ses sandales, mais ne salua pas le Calife par son
titre, disant simplement: que le salut soit sur toi. Il ne fit pas de révérence non plus et s'asseyait en face
de lui et dit:

Comment vas-tu, Hischam?

‘Hischam s'emporta et dit: O Taous, qu'est-ce qui ta porté a faire ce que tu as fait? Taous demanda:
qu’ai-je fait? Le Calife s'emporta encore plus: Tu as 6té tes sandales et les a déposées au bord de mon
tapis, tu ne m'as point salué par mon titre d'Emir des Croyants et ne m'a point appelé par mon

patronyme, tu t'es assis en face de moi et m'as dit: Comment vas-tu, Hischam.

‘Taous dit alors: quant a 6ter mes sandales et les déposer au bord de ton tapis, je les ai 6tées en me
présentant entre les mains de Dieu cinq fois par jour sans qu'll s'en emporte contre moi. Quant a tes
paroles ‘Tu ne m'as point salué par mon titre d'Emir des Croyants’, tous les gens ne sont pas contents
de ton régne, cest ainsi que je ne voulais pas te mentir. Quand a tes paroles ‘Tu ne m'as point appelé
par mon patronyme’, Dieu Lui-méme a appelé Ses hommes en disant: O David, O Josué, O Jésus, et a
appelé ses ennemis en disant: ‘Périssent les deux mains d'Abou-Lahab’. Quand a tes paroles ‘Tu tes
assis en face de moi’, jai entendu le Calife Ali (qui le salut soit sur lui) dire: ‘Si tu veux connaitre un
homme voué aux feux de l'enfer, alors regarde un homme assis autour duquel des hommes sont
debout’.



‘Hischam dit: conseille-moi. Taous répondit: J'ai entendu le Calife Ali (que le salut soit sur lui) dire: il y a
en enfer des viperes plus hautes que des collines et des scorpions plus gros que des mulets qui piquent

tout Emir qui ne rend pas justice & ses sujets, puis il s'enfuit’.

La flagornerie, le reflet de la peur

La flagornerie est limage que renvoie un homme dominé par la peur, tandis que le courage est |'élément

qui préserve 'homme de la flagornerie et le rattache a la réalité et a la vérité.
Pour Waldo Emerson:

‘Mettons nous en état de guerre et excitations en nous le courage et la droiture. Nous aurons a agir ainsi
en temps de paix, de calme et de repos de notre existence en tenant le langage de la vérité. Arrétez la
bienveillance mensongére envers les hotes et chassez ces aspects d'amour faux. Ne vivez plus dés
aujourd'hui comme vivent les gens trompés et trompeurs qui nous cotoient et dites-leur. J'ai vécu
jusqu'aujourd’hui en me conformant aux régles de la cordialité, mais jai décidé, a partir de maintenant,
d'étre un homme de vérité. Sachez que pour le reste de ma vie, je n'obéirais plus a une loi autre que
celle éternelle, alors si vous pouvez m'aimer tel que je suis j'en serais plus heureux, sinon jespére qu'un
jour viendra ou je mériterai votre amour. Je crois sincérement a ce que me dicte ma conscience et aux

raisons de mon bonheur et joeuvrerai inlassablement dans cette voie.

‘Vous me direz peut-étre: ce comportement est insupportable pour les amis. Vous dites vrai en cela,
mais nous ne pouvons sacrifier notre liberté, nos forces et nos énergies a leur sensibilité. Il arrivera un
moment ou les gens deviendront plus raisonnables dans la vie et lorsquiils pénétreront la vérité absolue,

ils verront la justesse de mes convictions. Ceci est indéniable’.

Le rapport du courage aux prédispositions innées de I'étre humain est du méme ordre que celui de la
volonté aux capacités et aux énergies. De méme que tout homme ne peut rien entreprendre sans
volonté, quelles que soient ses qualités, de méme tout individu possédant discernement et intelligence
ne peut rien réaliser si ses capacités ne sont pas mues par le dynamisme et le courage. Le courageux
ne parle pas de faiblesse lorsqu'il fait face aux difficultés et aux dangers, mais supporte les aléas de la

vie nécessaire et inévitable avec un esprit confiant, acceptant sacrifices et peines.

Quant au faible de caractére, c'est cet individu qui nourrit de grands espoirs sans avoir le courage de les
réaliser. Les savants et penseurs savent parfaitement que nous devons sortir autant que possible du
cercle de limaginaire et du réve pour entreprendre des actes concrets. A défaut, la faiblesse et le
relachement transformeront les choses possibles en choses impossibles aux yeux de 'lhomme dénué de

volonté.

Nous devons savoir que tout comme, a certains instants de la vie, nous sommes contraints de faire face

et de lutter, nous devons également, & d'autres moments, choisir de reculer et refuser le combat. Ceux



qui décident de ne rien laisser apparaitre de leur défaillance et d'affronter les difficultés, pour préserver
leurs intéréts personnels, peuvent certes y arriver et réaliser leurs espoirs, mais ils ne sauvent pas leur

ame

Le plus spectaculaire des actes héroiques est la preuve que leurs auteurs dominent leur peur et qu'ils

laffrontent avec détermination et énergie, sans que diminue leur amour de la vie.

L'homme peut, & tout moment, & travers le fait de cacher sa peur, réaliser certains succés et en tirer
quelque profit, mais cela dépend essentiellement de son niveau de dynamisme et d'activités et de sa
capacité a masquer sa peur. Cependant, a partir du moment ou il aura entrepris une action sans pouvoir
la concrétiser, il se sentira incapable de ne rien réussir et perdra, dés lors, sa confiance en lui-méme.
Plus encore, il perdra une grande part de ses énergies et de ses capacités qui auraient pu lui étre utiles

en d'autres occasions.
Il fut rapporté du onziéme Imam, Abi-el-Montadhir, qu'il dit:

‘(...) et que la résolution a de la valeur qui lorsqu'elle est excessive se transforme en lacheté et que le

courage a une valeur qui lorsqu'elle est dépassée se transforme en imprudence’.

|l existe une différence certaine entre l'état de peur et la résolution que rapporte le Calife Ali (que le salut

soit sur lui) a souligné:

‘Si le destin le refuse, alors la réserve est inutile’.

Il disait également:

‘Lorsque la résolution s'allie a la volonté, alors s'accomplit le bonheur’.
Betrand Russell disait:

‘Les dangers remplissent I'existence et 'homme sage ne fait pas cas de ces impondérables; il ne fixe
pas son attention sur eux et dans le calme et la sérénité, s'intéresse a ce qui est prévisible. On ne peut
échapper a la mort, mais on a la possibilité de dresser son testament avant de mourir, alors écrivons
notre testament et sachons que nous mourrons fatalement un jour. La prudence raisonnable est toute

autre chose que la peur, car la prudence est précaution et la peur est soumission honteuse.

‘Si vous ne pouvez éviter la peur, alors faites en sorte que vos enfants ne la voient pas. Essayez
d'élargir leur champ de vision pour qu'ils ne soient pas atteints plus tard, par le désespoir. C'est la seule

maniére d'en faire des hommes libres dans la vie.

‘Tandis que la pensée tente de découvrir le comportement approprié, la peur représente un mal qui
apporte anxiété et trouble de l'esprit. Nous avons donc besoin de pouvoir appréhender les événements

douloureux sans sombrer dans la peur, et de consacrer notre raison a la combattre, car nous devons



nous comporter dans ces évenements avec courage et résolution’.

Il est ainsi communément admis que nous ne pouvons résoudre les problémes de la vie tout en étant
dominé par la peur et lanxiété, mais que nous avons besoin d'un esprit serein et en paix et dune dme
forte et courageuse pour solutionner les difficultés, car quiconque dont l'esprit est obscurci par la crainte

voit le monde d'un ceil noir et pessimiste.

Ceux qui ne possedent pas le courage ne savent ni ou ni vers qui se tourner aux moments difficiles de
l'existence et il est & craindre qu'ils ne tentent de mettre fin & leurs jours pour se libérer des affres de la

peur et de la crainte dans lesquelles ils vivent continuellement.

Source URL:

https://www.al-islam.org/fr/les-chemins-de-la-perfection-sayyid-mujtaba-musavi-lari#comment-0

Links
[1] https://www.al-islam.org/fr/person/sayyid-mujtaba-musavi-lari
[2] https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/htm|/38801

[3] https://www.al-islam.org/printepub/book/export/htm|/38801

[4
[

5] https://www.al-islam.org/fr/person/haydar-amazigh

]
]
] https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/htmI/38801
]



	Les Chemins de la Perfection
	[Author(s): ]
	Author(s): 
	Translator(s): 


	Introduction
	Chapitre 1: La Nature de L’Homme
	L'homme aspire à la perfection
	La puriﬁcation de l'âme, condition de la perfection
	Étiologie de la criminalité
	Les plus grands devoirs de l'homme
	La nature pure non souillée
	La liberté et les contraintes
	Le double rôle des habitudes
	Le système éducatif de l'Islam
	L'enfance et les habitudes

	Chapitre 2: La Raison et la Conscience
	La nature singulière de l'être humain
	Les limites de la raison
	La conscience et les instincts refoulés
	Les limites des jugements de conscience
	Le Coran et l'appel des instincts
	Le fondement de la raison et de la conscience
	Arguties, prétextes et fausse rhétorique

	Chapitre 3: L’Éducation de la Personnalité et sa Plénitude
	L'échelle d'évaluation de l'homme
	L'importance du facteur moral dans l'éducation
	L'accomplissement de l'homme dans le système musulman islamique
	L'effet de la foi et de la raison sur la formation de l'homme
	Les dégâts des mauvaises pensées
	La relation des objectifs avec le développement
	La relation entre les activités spirituelles et physiologiques

	Chapitre 4: Le Cycle de la Vie et les Sacriﬁces
	L'homme et le poids des responsabilités
	Œuvrer à réaliser de nobles objectifs
	La manière de tirer un réel proﬁt de la volonté
	Le rôle de la foi dans la prise de conscience des responsabilités
	Les leçons de Luqmân le Sage
	Les étapes de la prière et le sens de la responsabilité

	Chapitre 5: Quelle est la Source du Repos de L’Âme et de sa Quiétude
	La vie mouvementée
	Les causes de la souffrance de l'âme
	La réﬂexion vaine sur un avenir inconnu
	Les méthodes déviantes
	L'effet des souffrances de l'âme
	L'effet de la Foi sur la quiétude de l'esprit
	La soumission à Dieu et la foi en son jugement
	Des espoirs sans limites
	La relation avec la vie éternelle
	La meilleure manière de résoudre certains problèmes
	L'expression de la joie

	Chapitre 6: L’Apport des Richesses dans l’organisation de la Vie
	Le principe de l'entraide sociale
	Les plus hauts délices spirituels
	L'insouciance vis-à-vis des problèmes des autres
	Le sens du Bien en Islam
	Le sens du bien dans le monde moderne
	L'immensité de l'amour et de la bienfaisance

	Chapitre 7: L’estime, Élément Fondamental Dans la Progression des Sociétés Vers le Bien
	Les exigences de l'âme humaine
	Les effets de la louange
	La différence de la critique fondamentale et des critiques
	La ﬂagornerie
	Les dégâts de l'indifférence
	La lutte contre le mal

	Chapitre 8: La Patience, un Tremplin Vers la Reussite
	Les chemins les plus courts vers le succès
	La source de l'énergie
	De la nécessité de connaître les principes de la vie
	La leçon à tirer des échecs
	Les moyens d'atteindre la perfection
	De la nécessité d'être discipliné dans l'action
	L'Islam, à lui seul, ne peut déterminer le succès
	Deux éléments déterminants dans l'éducation de l'homme
	La qualité humaine est transcendante
	Cacher ses faiblesses et ses échecs

	Chapitre 9: La Vérité sure L’Honneur et la Dignité
	Le besoin spirituel
	Les avantages illusoires
	Le concept de dignité en Islam
	L'éloignement du mépris et de l'avilissement
	La richesse de l'âme
	La vision futuriste
	La vraie liberté
	La réalisation des objectifs selon les capacités humaines
	Le sentiment de déshonneur du fait des mauvaises actions
	La grande faiblesse morale

	Chapitre 10: La Faiblesse D’Esprit du Vaniteux
	La vanité et l'arrogance
	Le rôle de la richesse dans le développement de la vanité
	Le danger de la vanité scientiﬁque
	Une activité destructrice
	La « santé de l'âme »
	La négligence des défauts de l'âme
	L'amour-propre/L'égocentrisme
	L'amour véritable et l'affection éternelle
	Le sentiment de supériorité

	Chapitre 11: Les Spéciﬁcités de L’Acte Volontaire
	Les hommes qui ont marqué le cours de l'histoire
	Le manque de volonté: un obstacle à la réussite
	La vigilance à l'ombre des difﬁcultés
	Les capacités humaines
	L'échelle de responsabilités en Islam
	Le fondement de la volonté
	La volonté détermine le succès
	L'éducation de l'âme

	Chapitre 12: Veiller à Entretenir de Bonnes Relations Humaines
	La sérénité de l'âme dans la Compagnie d'autrui
	De la valeur de l'amitié
	La sensibilité et le sentimentalisme
	Du danger des mauvaises fréquentations
	L'orientation des pécheurs
	La réserve et la prudence en amitié
	L'hypocrisie et la droiture
	L'isolement et le repli sur soi
	Le livre: un ami inestimable

	Chapitre 13: La Conﬁance en soi et L’Amour de la Vérité
	Le succès dans la vie: un droit pour l'homme
	Du danger à se nourrir d'illusions
	Quelques leçons du prophète
	Les pessimistes et le manque de conﬁance en sol
	L'Islam et l'indépendance d'esprit
	La responsabilité individuelle
	L'échelle de valeurs de l'action humaine
	La mesure de sol
	Les effets du recours à Dieu

	Chapitre 14: La Peur et L’Espoir
	L'instinct de la peur
	Ni lâcheté ni témérité
	L'ignorance des signes de la vie
	La peur et l'espérance humaine
	La faiblesse de la volonté
	Le courage au sens large du terme
	La ﬂagornerie, le reﬂet de la peur


