Matrimonio y moral en el Islam



Matrimonio y moral
en el Islam

Sayyid Muhammad Rizvi

Traducido por
Salama Montoro

Al-islam.org



Author(s):

Sayyid Muhammad Rizvi [1]

En base a las necesidades de educacion en torno a la sexualidad y lo que es licito e ilicito en el Islam
observadas en la comunidad shiita en Toronto, el autor decide escribir este libro con la intencion de que
sea para sus lectores de utilidad y al mismo tiempo de conocimiento intelectual. En él, el autor revisa
primeramente la historia de la moral sexual en occidente para dar al lector el contexto histérico en el
que la sexualidad de occidente se desarrolla contraponiendose a la vision basica del Islam. Se exploran
los aspectos practicos del matrimonio, las relaciones sexuales, el uso de los anticonceptivos, las nuevas

técnicas de reproduccion y las diversas opiniones de ijtihad y Muytahids.

Get PDF [2] Get EPUB [3] Get MOBI [4]

Translator(s):

Salama Montoro [5]

Topic Tags:

Marriage [6]
Morality [7]
Sexual Ethics [8]

Islamic Sexuality [9]

| Y 4

Prefacio de la primera edicion

En el nombre de Dios, el Compasivo, el Misericordioso

«Y entre Sus signos esta el haberos creado esposas nacidas entre vosotros, para que os sirvan
de quietud, y el haber suscitado entre vosotros el afecto y la bondad. Ciertamente, hay en ellos
signos para gente que reflexionay (Coran 30:21)

Este libro es el resultado de una necesidad que descubri después de mis primeros tres afos de
estancia en Canada. Una persona en mi posicion de guia religioso suele confrontarse con personas que
tienen preguntas relacionadas con problemas religiosos y personales. A diferencia del estilo oriental,
donde el contacto se da mas en el ambito personal, en esta parte del mundo se da mas la
correspondencia y las llamadas telefonicas. Pronto me di cuenta que siempre que la pregunta era

“embarazosa” o referida a la conducta sexual, el comunicante preferia no darme su nombre.


https://www.al-islam.org/person/sayyid-muhammad-rizvi
https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/html/63426
https://www.al-islam.org/printepub/book/export/html/63426
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/63426
https://www.al-islam.org/person/salama-montoro
https://www.al-islam.org/tags/marriage
https://www.al-islam.org/tags/morality
https://www.al-islam.org/tags/sexual-ethics
https://www.al-islam.org/tags/islamic-sexuality

Y, por supuesto, no habia razon de insistir en conocer su identidad; mi deber solamente consiste en

escuchar y transmitir el punto de vista islamico a aquellos que lo soliciten.

Sin embargo, lo més interesante sobre estas preguntas “embarazosas” era que en la mayoria de los
casos los comunicantes se sentian culpables por acciones que eran absolutamente licitas en el Islam.
Pero debido a su ignorancia, o desinformacion, se habian estado sintiendo culpables por cosas que no
estaban prohibidas en la ley islamica (Sharia). Y me dije a mi mismo: Debe haber muchas personas por
ahi atravesando experiencias similares, sintiéndose culpables y abatidas, jy todo esto por ignorancia!
No todos tienen el coraje de hablar de tales asuntos o incluso de llamar sin revelar su identidad. Asi que

decidi que tenia que hacer algo.

Comencé a escribir sobre moral sexual en el Islam. Esto fue en 1986. Cuando finalicé el borrador inicial,
pensé que el material podria ser demasiado controversial, asi que decidi esperar a ver lo que la gente
pensaba antes de publicar el libro. EI 9 de noviembre de 1986 fue organizada una conferencia sobre
“Sexo y Matrimonio en el Islam” en el Centro Comunitario Musulman Chiita de Vancouver. La inmensa

mayoria de los miembros de la comunidad respondieron muy positivamente.

Una mujer de la audiencia escribié una carta donde expresa la reacciéon de la mayoria. Dijo: “Muchas
gracias por la excelente conferencia que dio el domingo 9 de noviembre. Debo decirle que es muy
valiente y que presentd el material con gran calma y aplomo. Hasta ahora nunca habiamos tenido un
Maulana que compartiera tal inapreciable conocimiento para educar a nuestra comunidad... Desde mi
propia experiencia, su conferencia educativa ha aclarado muchas dudas en cuanto a lo que esta

permitido por nuestra ley islamica...”

Posteriormente llegué a saber que el video de la conferencia fue enviado a diferentes lugares como
Inglaterra y Africa Oriental. Puesto que habia mencionado en el video que esto era el borrador de un

proximo libro, comencé a recibir consultas sobre el mismo.

La reaccion me animd a seguir adelante con la publicacion del libro. Sin embargo, su publicacion fue,
desafortunadamente, retrasada tres anos por mis compromisos con otras actividades. Durante los
ultimos meses de 1989, Dios, el Omnipotente, me bendijo con la oportunidad de finalizar el libro.
Mientras lo terminaba, comencé a anadir mas discusiones que eventualmente duplicaron el tamano del

borrador inicial de 1986 e incrementaron su valor académico.

Espero que esto me redima ante los ojos de mis lectores por los tres anos de demora.

* %k ¥

El primer capitulo ofrece una pequefia revisién histérica de la moral sexual en Occidente. Este marca el
tono del capitulo siguiente que presenta la visién basica del Islam sobre el matrimonio y el sexo. En
este capitulo, reviso criticamente las ideas de una feminista arabe, Fatima Mernissi, sobre la sexualidad

de la mujer en el Islam. Los tres capitulos restantes tratan los aspectos practicos del matrimonio:



relaciones sexuales, anticonceptivos, aborto y nuevas técnicas de reproduccion humanas.

* %k ¥

En los ultimos tres capitulos del libro, el lector encontrara una variedad de opiniones entre los muytahids
chiitas (muytahids significa juristas, los expertos de las leyes islamicas). Las diferencias de opinién son
una parte esencial del jjitihad, una institucidn viva en el Islam chii. También he ofrecido claramente las
opiniones de las mas altas jerarquias de los muytahids chiitas de nuestro tiempo, en particular del
Ayatola al ‘Uzma Sayyid Abul Qasim al Musawi al Ju'’i y el difunto Ayatola al ‘Uzma al Imam Sayyid
Ruhullah al Musawi al Jomeini.

Sin embargo, debo dejar claro desde el principio que hay algunos temas sobre los cuales este escritor

ha dado sus propias opiniones, mayoritariamente en aquellos casos donde los actuales muytahids no la
tenian. En cualquier caso, ya que todas las opiniones han sido mencionadas claramente, los seguidores
(mugqallidin) de los muytahids actuales pueden usar este libro sin ninguna preocupacién sobre la validez

de sus actos.

Espero que este libro sea aun mejor recibido que el video de 1986; y le pido a Dios, glorificado y
exaltado sea, que me guie a la mejor de las opiniones y que acepte este trabajo como una pequena

contribucién al servicio del Islam.

«Ilnna Rabbi lasamati’'ud-d’a’»
Jamadi |, 1415

Octubre 1994

S. M. Rizvi

Toronto, Canada

| Y 4

Prefacio de la segunda edicion

La primera edicion (1990) de este libro fue muy bien recibida por los lectores alrededor del mundo. Fue
reimpresa en Iran por una editorial cuyas publicaciones en idioma extranjero son distribuidas en todo el
mundo. Sus fragmentos han sido publicados en revistas de India, Sudafrica, y también en idioma
noruego. En 1993, M. H. Assagaf tradujo Marriage & Morals in Islam [Matrimonio y moral en el Islam] en
indonesio, un idioma utilizado, segun él, “por personas de Indonesia (170 millones), Malasia, Brunei y

partes de Singapur y Tailandia”.

En 1993, revisé y expandi la edicion anterior. Ademas de corregir los errores de ortografia y algunos

cambios y adiciones menores en el texto y las notas de pie de pagina, se agregaron dos secciones



“¢.Con quién se puede casar?” y “El "Aqd” en el Capitulo lll, y la seccién de “Fuentes de la ley islamica
(Sharia)” se trasladé desde la Introduccion al final del libro como Apéndice |. También agregué una

seccion sobre “La ablucion mayor: Ghusl Janabat” como Apéndice II.
Espero que esta edicion resulte mas util para los buscadores de la verdad. Wa ma tawfiqi illa bi 1-lah.

Jamadi |, 1415- Octubre 1994
S. M. Rizvi
Toronto, Canada

Introduccion

A. Por qué este libro

Los escritores, normalmente, no tienen que justificar sus temas. Si piensan que lo que escriben sera de
utilidad a la gente en su vida practica o en su busqueda intelectual, entonces no necesitan justificar sus

trabajos.

El presente libro tiene ambas cualidades: es de utilidad y de interés intelectual. Pero hay mucha gente,
incluso entre los musulmanes, que piensan que el sexo es un tema tabu en todas las religiones. Por lo
tanto, parece muy apropiado comenzar con la pregunta: ;esta permitida en el Islam la discusion sobre

la moral sexual?

Para responder a esta cuestion uno tiene que examinar la definicion de religion desde el punto de vista
islamico. Cualquiera que haya estudiado el Islam, incluso superficialmente, puede saber con facilidad
que “religién” en su definicion islamica es “un sistema completo de vida”, el cual abarca todos los
aspectos de la vida humana, desde el dia en que una persona es concebida hasta el dia en que la

colocan en la tumba.

El Islam no sélo se interesa por la edificacion espiritual de los seres humanos, sino también por su
bienestar fisico y material. El Islam dirige a los musulmanes en materias financieras y economicas, en
asuntos sociales y politicos, y también en las esferas moral y personal de la vida humana. En temas
morales y personales, el Islam tiene directrices dietéticas especificas, reglas de higiene, codigos de

vestimenta asi como también reglas sobre el matrimonio, el divorcio y la herencia.

Las leyes islamicas sobre el matrimonio no se limitan al cémo y con quién casarse, sino que también
tratan sobre la moral sexual de los seres humanos. Como veremos en los siguientes capitulos, esta

moral sexual ha sido tratada en el Coran y por el Profeta Muhammad, que Dios Bendiga y dé Paz, y su



Ahlul Bayt profunda y abiertamente. Por eso, no debe haber duda en la mente de nadie acerca de la

autorizacion que el Islam ha dado para abrir la discusion sobre la moral sexual.

Esto se referia a la autorizacion basica que el Islam ha dado para discutir sobre moral sexual. Pero esta
explicacion no sera suficiente para algunas personas que me haran frente con la siguiente pregunta:

“; Es necesario hablar de sexo?”.

Existen tres razones por las cuales es necesario hablar de moral sexual. La primera razén interesa a
todos los musulmanes, y las otras dos son relevantes para los musulmanes que viven en el mundo

occidental, quienes son la principal audiencia de este libro.

En primer lugar, todos los musulmanes reconocen que es deber de cada musulman seguir la | ey
islamica; y las leyes del Islam no estan confinadas a las oraciones, el ayuno, la peregrinacion y otros
actos rituales. La ley islamica contiene reglas especificas sobre el sexo también. Por lo tanto, si un
musulman desea seguir el Islam completamente, es necesario que conozca la moral sexual del Islam,

del mismo modo que debe aprender a realizar las oraciones diarias.

En segundo lugar, la necesidad de aprender la moral sexual islamica para los musulmanes que estan
expuestos a la Nueva Moral Sexual Occidental no puede ser enfatizada en demasia. Actualmente, los
propagandistas de la nueva moral sexual presentan sus ideas a través de todos los medios de

comunicacion disponibles: libros, revistas, television, peliculas y videos.

Los musulmanes que viven en Occidente estan expuestos, de un modo u otro, a las normas sexuales
anti-islamicas occidentales. (Esta es una descripcidn insuficiente. En realidad, hasta los musulmanes
que viven en el Oriente estan expuestos a la cultura occidental). Por lo tanto, es absolutamente

necesario conocer el punto de vista islamico sobre el sexo para vivir una vida islamica.

En tercer lugar, los nifios en el mundo occidental tienen exceso de educacion sexual, de un alcance
inimaginable para la generacion anterior; por lo tanto, es muy importante para los padres de hoy ser
conscientes de lo correcto e incorrecto en este tema. Solamente los padres musulmanes informados
seran capaces de hacer frente a este problema correcta y responsablemente. Estas razones deberian
ser una justificacion suficiente de este libro para aquellos que segun el Coran tienen «un corazon o

dan oidos con una mente presentey.

B. Educacion sexual

La tercera razdn expuesta anteriormente no significa, necesariamente, que esté totalmente de acuerdo
con el tipo de educacion sexual impartida en el sistema escolar occidental. No tengo ningun problema,
en las ideas basicas, de que los nifios sean educados sobre el sexo. Sin embargo, estoy en desacuerdo
con la edad en la cual se inicia la educacidon sexual y con sus contenidos. Este tema, en si mismo,

merece una discusion detallada que esta mas alla del alcance del presente estudio. No obstante,



mencionaré brevemente lo que pienso sobre estos dos asuntos.

Edad

La educacién sexual debe comenzar en la adolescencia media cuando los nifos llegan a ser
sexualmente maduros. El objetivo de la educacion sexual en ese nivel debe ser el de ayudarles a
comprender que son responsables del uso de sus 6rganos sexuales. Se les debe ensefiar como hacer
frente a la tensidon sexual. (No obstante, al observar el alto porcentaje de abuso sexual infantil en el
mundo occidental, lo que refleja el grado de decaimiento moral, estoy preparado para aceptar aquellos
programas destinados a niflos pequefios que pretenden educarlos para saber protegerse de los abusos
sexuales. Pero esto, en mi opinidn, no es educacion sexual y, por lo tanto, no se aplicaria a la presente

presentacion).
Contenidos

En esta sociedad permisiva, el énfasis de la educacion sexual esta mas en la prevencion de los
embarazos indeseados y las enfermedades de transmision sexual. No se realizan intentos serios en la
formacion de los jovenes para que se den cuenta de la virtud de la castidad y abstinencia hasta el
matrimonio. Esto no es exactamente porque la sociedad occidental sea una sociedad laica y liberal, sino

que tiene que ver también con su economia orientada al consumo.

Si la educacion sexual significa solamente el codmo prevenir los embarazos no deseados y las
enfermedades de transmision sexual, los estudiantes no aprenden nada excepto la importancia de usar
pildoras, preservativos y otros recursos anticonceptivos. En otras palabras, tal educacion sexual no es

sino un programa promocional de los fabricantes en pro de los anticonceptivos.

Una famosa feminista, Germaine Greer, escribidé acerca de la promocion de anticonceptivos en el Tercer
Mundo como sigue: “Los reformadores del sexo, quienes no muestran ningun respeto por los valores
tradicionales y se dirigen a la sexualidad sin interés ni comprension de la personalidad en conjunto, son
los alcahuetes del capitalismo”1 Concuerdo totalmente con ella y no sélo en relacién al tercer mundo,

sino hasta en el caso de la educacion sexual en Occidente.

La razon del por qué los educadores sexuales estan bajo presion, sin hablar de métodos naturales de
control de natalidad, no es solo porque tales métodos no sean seguros al cien por ciento (por otro lado,
ini siquiera los preservativos son cien por ciento seguros!), sino que la razén real parece ser que si los
métodos naturales (como el coitus interruptus o la abstinencia), los cuales no suponen gasto, llegan a

ser mas populares, entonces ¢,quién comprara los preservativos o las pildoras?

En definitiva, estoy de acuerdo con la necesidad de educacion sexual para los mas jévenes con tal de
que muestre respeto por sus valores morales y religiosos, y trate el asunto comprensivamente y no de

forma que termine siendo un programa promocional para “los alcahuetes del capitalismo”.



1. Greer, Sex and Destiny, p. 219.

Capitulo 1: La moral sexual occidental

¢ Es el sexo inherentemente malo? Un musulman se sorprenderia con esta pregunta. Nunca se le
cruzaria tal idea por la mente. Sin embargo, la relevancia de esta pregunta en el cristianismo y en el
mundo occidental se hara evidente en las siguientes paginas. En los ultimos ochenta afos,
especialmente después de las dos guerras mundiales, la moral sexual de occidente ha experimentado

un gran cambio, descrito cominmente como la “revolucién sexual’.

Sobre las ruinas de la agonizante moral cristiana, Occidente esta intentando construir una moral sexual
liberal conocida como la “Nueva Moral Sexual”. Para entender los antecedentes sociales e histéricos en

los cuales esta emergiendo la nueva moral, es necesario estudiar la moral sexual de la iglesia cristiana.

A. Moral sexual cristiana

A pesar de que el cristianismo es comunmente considerado como una religion basada en las
ensefanzas de Jesucristo, utilizo en este libro la palabra “cristianismo” para referirme a las ensefianzas
de la Iglesia. Tengo motivos para hacerlo asi, ya que la Biblia no registra nada de Jesus sobre el

matrimonio y el sexo, siendo la excepcién el sermon condenando el adulterio fisico y visual:

“Habéis oido que se dijo a vuestros mayores: No cometeras adulterio. Yo os digo mas: Cualquiera que
mirare a una mujer con mal deseo hacia ella, ya adulterd en su corazén. Y si tu ojo derecho es para ti
ocasion de pecar, sacalo y arréjalo fuera de ti; pues mas te conviene perder uno de tus miembros, que

no ser echado, con todo tu cuerpo, a la gehenna” (Mateo 5:27-29).

La primera persona en el cristianismo que hablo de moral sexual fue San Pablo. El dice: “Loable cosa
es en el hombre no tocar mujer” (1 Corintios 7:1). En pocas palabras esto significa que la Iglesia
Cristiana ensefa que el celibato es mejor que el matrimonio, y que el cuerpo humano no es para el
placer sexual, sino para el Sefior exclusivamente. “El cuerpo no es para la fornicacion, sino para el
Sefor como el Sefor para el cuerpo... ;,No sabéis que vuestros cuerpos son miembros de Cristo?” (1
Corintios 6:10, 15).

Sin embargo, San Pablo sabia que el celibato significaba represion de la naturaleza humana, y que la
naturaleza humana no podia ser reprimida. Sabia que si el matrimonio se prohibe totalmente, la gente
se entregaria igualmente a la gratificacién sexual de manera ilegal. Asi que él dice, “Mas, por evitar la

fornicacion, viva cada uno con su mujer, y cada una con su marido” (1 Corintios 7:2).

Entonces, como para evitar que la gente olvide la santidad del celibato, continua diciendo: “Esto lo digo



por condescendencia, pero no lo mando. En verdad me alegraria que fueseis todos tales como yo
mismo... Pero si que digo a las personas no casadas y viudas: bueno les es si asi permanecen, como
también permanezco yo. Mas, si no tienen dominio de si, casense. Pues mas vale casarse que
abrasarse” (1 Corintios 7:6-9). En otras palabras, el matrimonio, comparado con el adulterio, jes el

menor de dos males!

Ademas, San Pablo continta describiendo que el matrimonio significa angustia: “Creo que en la
inminente angustia es bueno este estado, es bueno al hombre permanecer asi... ¢Estas sin tener
muijer?, no busques el casarte. Si te casares, no por eso pecas. Y si una doncella se casa tampoco

peca; pero estos tales sufriran la tribulacion de la carne, que yo os quiero ahorrar” (1 Corintios 7:25-28).

De acuerdo con la Biblia, el matrimonio y lo agradable a Dios son antipaticos entre si. San Pablo dice:
“Yo deseo que vivais sin inquietudes. El que no tiene mujer anda solicito de las cosas del Sefor, y en lo
que ha de agradar a Dios. Al contrario, el que tiene mujer anda afanado en las cosas del mundo, y en

cdmo agradar a la mujer, y se halla dividido.

De la misma manera, la mujer no casada, o una virgen, piensa en las cosas de Dios, para ser santa en

cuerpo y alma. Mas la casada piensa en las cosas del mundo, y en como ha de agradar al marido. Por

lo demas, os digo esto para provecho vuestro; no para echaros un lazo, sino solamente para exhortaros
a lo mas loable, y a lo que habilita para servir a Dios sin embarazo” (1 Corintios 7:32, 35). Y concluye la
posicién cristiana como sigue: “En suma, el que da su hija en matrimonio, obra bien; mas el que no la

da, obra mejor” (1 Corintios 7:38).

Asi, el punto de vista cristiano sobre el matrimonio, en su forma original, puede resumirse de la

siguiente manera:
(a) El celibato es bueno y deberia ser adoptado.

(b) Para abstenerse de la fornicacion, el matrimonio esta permitido; pero es lamentable y uno deberia

tratar de evitarlo.
(c) El matrimonio retarda la salvacion y es antipatico a lo agradable a Dios.

Trescientos afos después de San Pablo aparece un te6logo conocido como San Agustin. Igual que su
predecesor, creia que el sexo era una amenaza para la edificacion espiritual: “No conozco nada que
rebaje mas a la mente humana de las alturas que las caricias de una mujer y la unién de los cuerpos a

falta de lo cual uno no puede tener una mujer” 1

El fue auin mas lejos que San Pablo asociando culpa con sexo. Sabia que el sexo era esencial para la
reproduccion pero razond que el acto de copula en si mismo estaba tefido de culpa por el pecado de
Adan y Eva. La relacion sexual fue transformada de algo inocente a algo vergonzoso por el pecado

original de Adan y Eva, pasando de generacion en generacion.



En su libro The City of God [La ciudad de Dios], San Agustin dice: “La transgresion del hombre (es
decir, el pecado de Adan y Eva) no anulé la bendicion de la fertilidad, concedida a él antes de que

pecara, sino que la infecté con la enfermedad de la lujuria”

En resumen, predico que: (a) el sexo era algo vergonzoso debido al pecado original de Adan y Eva; (b)
la castidad y el celibato eran de una moral mas alta que el matrimonio; (c) el celibato era un requisito

previo para los curas y las monjas.

B. La época victoriana

No hay duda de que el estudio de la moral sexual cristiana es esencial para entender la revolucion
sexual de este siglo; pero para comprender totalmente los antecedentes historicos en los cuales ha

emergido la nueva moral sexual, es igualmente importante examinar la época victoriana.

“Mientras los cristianos de la época pre-victoriana estaban contentos con el sexo restringido al
matrimonio, los de la época victoriana estaban preocupados en el cémo utilizar el sexo y redirigirlo a sus

mas elevados fines.

Para los cristianos de esta época un hombre de moral se abstenia del sexo fuera del matrimonio y era
altamente selectivo y considerado en su expresion sexual dentro del matrimonio. Y una mujer de moral
soportaba estas experiencias esporadicas y no hacia nada por fomentarlas. El placer no era una meta

conveniente para ninguno de los sexos, pero especialmente no lo era para la mujer”3
Lo siguiente puede ser establecido como la moral sexual de los cristianos occidentales en el siglo XIX:
(a) el sexo es moralmente degradable comparado con el celibato;

(b) la pasién sexual en los seres humanos es el resultado del pecado original, y por eso el sexo por

placer es pecaminoso;
(c) el sexo sin placer esta permitido solamente con la intencion de la procreacion.

En los albores del siglo XX, el punto de vista predominante era que el sexo era inherentemente malo y

que era aceptable solamente como el menor de dos males de la fornicacion y el matrimonio.

C. La revolucion sexual

Lo que leyé arriba fue una breve descripcion de los antecedentes histéricos y sociales del Occidente
cristiano contra los cuales la Nueva Moral estaba emergiendo. La Iglesia cometié un serio error al
reprimir el instinto mas natural de los seres humanos, precisamente los medios de su perpetuidad. Y es

obvio que los instintos naturales nunca pueden ser reprimidos. ‘Allamah Rizvi escribe:

“Si una religion cierra los ojos a las complejidades de los problemas familiares, sus seguidores, tarde o



temprano, se rebelaran contra ella, destrozando todos los principios religiosos a raiz de la rebelion... El
cristianismo ignoro las reclamaciones de la naturaleza humana, ensalzando la idea del celibato. Mucha
gente entusiasta intenté cumplir con ese ideal. Monjes y monjas se encerraron en los monasterios. Por
un breve periodo, este esquema funciono bien. Luego, la naturaleza tomé revancha; los monjes y
abades cultivaron la idea de que eran representantes de Cristo, y a las monjas se les dio el titulo de
‘novias de Cristo’. Asi, con facilidad de conciencia, convirtieron los monasterios en centros de libertades

sexuales™

Al comentar la actitud del clero cristiano, Russell escribe: “Recién hacia fines del siglo XIlI, el celibato
del clero fue rigidamente exigible. El clero, por supuesto, continuaba teniendo relaciones ilicitas con

mujeres”s

El Papa Juan XlI fue condenado por adulterio e incesto; en 1171, se descubrié que el abad electo de
San Agustin de Canterbury tenia diecisiete hijos ilegitimos en un solo pueblo; Enrique Ill, obispo de
Leige, fue destituido en 1274 por tener sesenta y cinco hijos ilegitimos. Los escritos de la Edad Media
estan llenos de relatos sobre conventos de monjas que lucian como prostibulos, de una gran cantidad
de infanticidios dentro de sus muros, y de incestos entre el clero que forzo a la iglesia a anunciar que a

los curas no les seria permitido vivir con sus madres y hermanas.6

Esto y nada mas pudo haber sido la consecuencia de una moral sexual antinatural. Aquellos que no
podian suprimir sus instintos naturales se involucraron en actos pecaminosos secretamente. Otros,
como Martin Lutero, se rebelaron contra la iglesia y comenzaron un movimiento de reforma que

abandono el celibato.

Y cuando la iglesia cristiana perdioé su influencia en los asuntos sociales del mundo occidental y la
iglesia y el estado se separaron, incluso hasta los laicos se rebelaron. Esta revuelta consiguio impulso
después de las dos guerras mundiales; y los cristianos occidentales comenzaron la revolucion sexual en
reaccion a la represion sexual. Un movimiento de reforma lleva a la sociedad desde los extremos hasta
la moderacién, mientras que una revolucion, en sus estadios tempranos, lleva a la sociedad de un

extremo al otro.

‘Allamah Rizvi comenta: “La naturaleza se puede comparar con un resorte de acero, que al presionarlo
hacia abajo, salta nuevamente hacia arriba con igual fuerza. Cuando tomé venganza sobre los
cristianos, convirtio a las sociedades cristianas en las mas permisivas, libertinas e indisciplinadas que se

hayan visto en el mundo”.7

De este modo emergio la Nueva Moral en Occidente y dio un salto al otro extremo. Desde el extremo de
la represion de los deseos naturales, algunos predicadores de la nueva moral llegaron al extremo de la
libertad sexual desenfrenada, que es el campo del mundo animal. Ellos exponen la idea de ‘sexo por
diversion’, ‘sexo porque si’ y ‘sexo libre’, lo cual eventualmente habria destrozado completamente el

concepto de familia, la estructura de la sociedad humana. A fines de los afnos ochenta, se puede decir



que el resorte de la naturaleza esta volviendo a su posicion normal.

Katchadourian y Lunde escribieron en 1980: “La moral del ‘sexo por diversion’ o del ‘sexo porque si’
nunca intereso ni siquiera a la mayoria de los jévenes. Los ideales romanticos del matrimonio, la
fidelidad y una vida hogarena estable para criar a los hijos se mantuvieron vivos e influyentes en la vida
americana. Esta surgiendo una nueva sintesis de valores. Muchos de los cambios en las actitudes
sexuales de los anos 60 se han mantenido, pero las creencias mas radicales han sido consideradas
inaceptables por la mayoria de la gente. Muchos individuos estan dispuestos a aprobar la exploracién
prematrimonial, pero desean estar seguros de que nadie resultara herido. Muchos descubrieron que el
‘sexo porque si’ no era tan gratificante como pensaban cuando se hizo popular al principio; y otros han
visto a mucha gente herida por el sexo irresponsable que piden ahora una nueva moral de sexo

responsable”s8

* ok ok

Resumiendo, podemos decir que primeramente Occidente viajo desde un extremo (el de la represion
sexual ejemplarizada por la Iglesia Cristiana) al otro (el del sexo libre y sexo por diversion ejemplarizado

por la moral sexual liberal).

En segundo lugar, Occidente se ha dado cuenta que el sexo libre y el sexo por diversion no es
aceptable a las sensibilidades humanas. Finalmente, después

de saltar de un extremo a otro, Occidente anhela ‘una nueva moral de sexo responsable’. En nuestro
punto de vista, la moral del sexo responsable es la moral sexual equilibrada del Islam, a la cual nos

dirigiremos pronto.

* ok ok

La razon por la que expuse los antecedentes religiosos y sociales en los cuales ocurri6 la revolucion
sexual es para permitir que los musulmanes en Occidente y en Oriente conozcan que esta revolucion
no fue un subproducto de la ciencia y la tecnologia per se (a pesar de que algunas tecnologias
cientificas como los anticonceptivos la hicieron mas facil); mas bien fue una reaccién a la moral sexual
reprimida de la Iglesia Cristiana. Espero que esto también ayude a desmitificar la idea entre muchos
asiaticos y africanos, especialmente los de la clase élite, de que cada conducta y norma de Occidente

esta basada en razones cientificas soélidas.

1. Basic Writings of St. Augustine [Escritos basicos de San Agustin], pag. 455.

2. The City of God [La ciudad de Dios], pag. 21.

3. Fundamentals of Human Sexuality [Fundamentos de la sexualidad humana], pag. 483
4. The Family Life of Islam [La vida familiar en el Islam], pag. 8.

5. Marriage and Morals [Matrimonio y moral], pag. 64.

6. History of European Morals [Historia de la Moral Europea], vol. Il, pags. 350-351

7. The Family Life of Islam [La vida familiar en el Islam], pags. 8-9

8. Fundamentals of Human Sexuality [Fundamentos de la sexualidad humana], pag. 420.



Capitulo 2: Fundamentos de la moral sexual

islamica (1)

A. Definicién del punto de vista islamico

La moral sexual islamica es fundamentalmente diferente de la de la Iglesia Cristiana. Esto se debe a la
naturaleza abarcadora de la ley islamica. Bertrand Russell dice: “Los grandes lideres religiosos, excepto
Muhammad y Confucio, si se le puede llamar religioso, han sido, en general, indiferentes a las
consideraciones sociales y politicas, y han buscado, mas bien, el perfeccionamiento del alma mediante
la meditacién, la disciplina y la abnegacion”1. Si, ciertamente el Islam no ha sido indiferente a los

problemas sociales.

La moral sexual islamica es también fundamentalmente diferente de la nueva moral sexual en el sentido
de que no acepta el concepto de sexo libre. El Islam aspira a ensefiar a sus seguidores no a reprimir

sus instintos sexuales, mas bien a satisfacerlos pero de un modo responsable.

El Islam reconoce las necesidades sexuales de los seres humanos y cree que los instintos naturales
deben ser educados, no reprimidos. El Islam dice que las partes biolégicas de nuestro cuerpo tienen un
propdsito, que no han sido creadas en vano. No existe ningun texto en el Islam que equipare el sexo
con maldad innata o pecado; todo lo que ha sido ensenado por el Coran, el Profeta Muhammad

y su Ahlul Bayt apunta a la direccion contraria.

Lo que el Coran y la auténtica Sunna -y enfatizo lo de auténtica- han expuesto sobre el sexo y el
matrimonio serd tratado ahora bajo los siguientes titulos: el Islam recomienda fuertemente el matrimonio
como una buena accion y no como el menor de dos males. El Islam se opone rotundamente al celibato
y al monacato, y considera que el matrimonio no es un obstaculo en el caminar espiritual, sino que, por

el contrario, ayuda al caminante.

1. El matrimonio es altamente recomendado

Es importante comprender que en los textos islamicos la idea del matrimonio no se restringe a la
relacion platdnica entre el marido y la mujer, ni se limita al sexo con el propdésito de la procreacion. El

término legal para matrimonio es nikah’ que literalmente significa relacion sexual.
El matrimonio es un acto altamente recomendado. Dios, glorificado y ensalzado sea, dice:

«Casad a aquellos de vosotros que no estén casados... si son pobres, Dios los enriquecera con
su favor» (Coran 24:32)



La primera palabra de esta aleya es ‘ankihu’ (jcasad!) la cual es una forma imperativa de la palabra
nikah. De acuerdo con los principios de la jurisprudencia islamica, cualquier comunicaciéon de Dios en
forma imperativa puede tener dos niveles de significado: o es un mandato obligatorio, 0 una muy alta

recomendacion.

Vemos por lo tanto que en el Islam el celibato no es considerado una virtud. Basados en esta aleya,
encontramos que el Profeta dice: “Cualquiera que se abstenga del matrimonio por temor a la pobreza,

ha pensado mal de Dios”2. En otra aleya, Dios dice:

«...entonces casaos con las mujeres que os gusten, dos, tres o cuatro. Pero si teméis no obrar

con justicia, entonces con una sola...» (Coran 4:3)
El sexo ha sido abiertamente recomendado en el Coran:

«Y cuando se hayan purificado (las mujeres después de la menstruacion), id a ellas como Dios
os ha ordenado» (Coran 2:222)

La frase “como os ha ordenado”, no se refiere a ninguna orden legislativa. Esto es, no significa que tan
pronto como la mujer esté limpia de su periodo, su marido deba inmediatamente hacer el amor con ella.
Es un mandato innato y se refiere al deseo sexual que Dios ha puesto en nuestra naturaleza. Y cuando
el deseo sexual es considerado como un mandato innato de Dios, entonces ¢ quién puede asociarlo de

alguna manera con el pecado o la maldad?
El matrimonio y el sexo estan entre los signos del poder y las bendiciones de Dios. El Coran dice:

«Y entre Sus signos esta el haberos creado esposas nacidas entre vosotros, para que os sirvan
de quietud, y el haber suscitado entre vosotros el afecto y la bondad. Ciertamente hay en ellos
signos para gente que reflexiona» (Coran 30:21)

De estas pocas aleyas del Coran, se puede comprender facilmente que segun el Islam: (a) el
matrimonio es un signo del poder y las bendiciones de Dios; (b) el matrimonio es un acto de virtud
altamente recomendado que no debe ser eludido por la pobreza; (c) el deseo sexual es un mandato
innato de Dios puesto en la naturaleza humana. Después de equiparar el sexo con el mandato innato

de Dios, no hay lugar para equipararlo con culpa, pecado o maldad.

* ok ok

El Profeta y los Imames de Ahlul Bayt también alentaron a sus seguidores a casarse y a satisfacer sus
deseos sexuales en las vias licitas como se demuestra a continuacion: El Profeta dijo: “No ha sido

construida casa en el Islam mas querida en los signos de Dios que por causa del matrimonio”3.

El Profeta también dijo: “Hombres jévenes! Os recomiendo el matrimonio”4. El Imam ‘Ali dijo: “Casaos,

porque el matrimonio es la tradicion del Profeta”. El Profeta dijo: “A quienquiera que le guste seguir mi



tradicién, que sepa que el matrimonio es de mi tradicion”s.

El Imam Rida dijo: “Tres cosas son de las tradiciones de los enviados de Dios: usar perfume, recortar el
cabello (excesivo) y visitar a su esposa con frecuencia”s Ishaq ibn ‘Ammar cita al Imam Ya’far as Sadiq
como sigue: “Amar a las mujeres esta entre las tradiciones de los profetas”7

El Profeta dijo: “La oracion ha sido hecha el frescor de mis ojos, y mi placer esta en las mujeres”s .
iObserven con qué facilidad se impresiona el Profeta desde las oraciones hasta el placer de las
mujeres! El Profeta dijo: “Un hombre musulman no ha conseguido beneficio mayor, después de (la
religion del) Islam, que una esposa musulmana que sea causa de su placer siempre que mire hacia

ella...”9.

El Imam Muhammad al Bagqir cita al Profeta de este modo: “Dios dice, ‘Cuando quiero reunir lo bueno
de este mundo y del proximo para un musulman, le doy un corazon que sea humilde (a Mi), una lengua
que me alabe, un cuerpo que pueda sufrir afliccion (mundanal) y una esposa creyente que sea causa
de su placer cuando la mire y que se proteja ella misma y proteja su propiedad cuando €l se

”

ausente™ 10 jObserven con qué facilidad Dios ha combinado Su alabanza con el placer que un hombre
obtiene de una esposa fiel!

Yamil ibn Darray cita al Imam Ya’far as Sadiq, que dice: “Los hombres no han gozado (nada) en este

mundo ni en el venidero mas que el deseo por las mujeres. Dios dice
«El amor de lo apetecible, como las mujeres, aparece a los hombres engalanado» (Coran 3: 14).

La gente del Paraiso no gozara nada de esto mas deseable que el sexo, ni el alimento ni la bebida”11

2. El Celibato y el monacato estan prohibidos

El punto de vista islamico sobre las cosas buenas mundanales no es negativo, mas bien mantiene que
debemos apreciarlas como bendiciones de Dios. El Islam, por lo tanto, se opone totalmente al monacato
y al celibato. ‘Uthman ibn Maz’un fue un companero cercano al Profeta. Un dia su mujer fue a ver al
Profeta y se quejé: “iOh Enviado de Dios! ‘Uthman ayuna durante el dia y permanece orando durante la
noche”. En otras palabras, ella queria decir que su marido se estaba absteniendo de mantener
relaciones sexuales con ella, durante la noche y durante el dia. El Profeta se enfadé tanto con esto que
ni siquiera esperd a ponerse sus zapatillas. Sali6 fuera, con las zapatillas en las manos, y fue a casa de

‘Uthman. El Profeta le encontré orando.

Cuando ‘Uthman finaliz6 sus oraciones y se giré hacia el Profeta, éste le dijo: “;Oh ‘Uthman! Dios no me
envié para la vida monastica, sino que El me envi6 con una sencilla y recta ley islamica. Yo ayuno, oro
y también tengo relaciones intimas con mi esposa. Asi que a quien le guste mi tradicion, deberia
seguirla; y el matrimonio es una de mis tradiciones”12. Puesto que ‘Uthman ya estaba casado, la

palabra ‘matrimonio’ en este hadiz se aplica solamente a las relaciones sexuales.



En otro incidente, tres mujeres fueron a ver al Profeta y se quejaron de que sus maridos se abstenian
de la carne, el perfume y las relaciones intimas con ellas. El Profeta fue rapidamente a la mezquita,
continud hasta el pulpito y dijo: “; Qué les sucede a algunos de mis compafieros que no comen carne,
no usan perfumes y no van con sus mujeres? Considerando que yo como carne, uso perfumes y voy

con mis esposas, si a alguien le disgusta mi tradicién, ese no es de los mios”13

lbn Abu ‘Umayr cita que Sikkin an Naya'i se dedicaba a las oraciones y se abstenia de las mujeres y los
alimentos deliciosos. Entonces, escribié una carta al Imam Ya’far as Sadig buscando clarificacion sobre
sus acciones. El Imam le escribié: “Por lo que se refiere a lo que me dices sobre el abstenerse de
mujeres, seguramente sabras cuantas mujeres tuvo el Profeta. En cuanto al alimento, el Profeta solia

comer carne y mieI”g. Obviamente, el Imam estaba condenando la actitud farisea de su companiero.

El Imam ‘Ali narra que algunos comparieros del Profeta habian jurado abstenerse de las relaciones
sexuales con sus esposas, de comer durante el dia y de dormir durante la noche. Umm Salamabh, la
esposa del Profeta, le informé sobre este grupo. El Profeta fue a ver a sus companeros y les dijo: “;Os
abstenéis de las mujeres mientras yo voy con las mujeres? ;Yo como durante el dia y duermo durante
la noche! A quien le disguste mi tradicion, ese no es de los mios”. Después de este discurso, Dios

revelo la siguiente aleya:

«;Creyentes! ;No prohibais las cosas buenas que Dios os ha permitido! ;Y no violéis la ley, que
Dios no ama a los que la violan! ;Comed de lo licito y bueno que Dios os ha proveido! ;Y temed a
Dios, en Quien creéis!» (Coran 5:87-88)

Lee esta aleya cuidadosamente y observa que, en primer lugar, considera el sexo, el alimento y el
sueno entre «las cosas buenas que Dios os ha permitido»; y en segundo lugar, el celibato y la
abstinencia son considerados como «violacion de la ley de Dios». Después de haberles revelado esta
aleya, aquellos compaiieros fueron a ver al Profeta y le dijeron, “;Oh Enviado de Dios! Hemos hecho
juramento de abstenernos de aquellas cosas”. O sea, cémo podemos ahora romper nuestro juramento

de abstinencia? Entonces Dios reveld la siguiente aleya:
«Dios no tendra en cuenta la vanidad de vuestros juramentos...» (Coran 5:84)

De nuevo, observa que un juramento de celibato o de abstinencia de las cosas licitas y buenas es

considerado por el Islam como “juramentos vanos”15

La desaprobacion del celibato no esta limitada a los hombres, también a las mujeres se les recomienda
no permanecer solteras. El Imam Ya’far as Sadiq dijo: “El Profeta ha prohibido a las mujeres convertirse
en ascéticas y que eviten a los maridos” 16

‘Abdus Samad ibn Bashir cita que una mujer fue a ver al Iman Ya'ar as Sadiq y tuvo lugar la siguiente
conversacion:

- jQué Dios te bendiga! Soy una mujer ascética.



- ¢ Qué significa el ascetismo para ti?

- Significa que nunca me casaré.

- ¢Por qué?

- Por la practica del ascetismo, deseo adquirir el favor (de Dios).

- iMéarchate! Si el ascetismo fuera un medio para alcanzar el favor (de Dios), entonces Fatima habria
estado més autorizada a ello que tu porque nadie puede merecer mas favor [a los ojos de Dios] que

ella. 17 Un incidente similar se narra también en relacion al Imam Rida.
El Profeta dijo: “Los mas bajos (en categoria) entre vuestros muertos son los solteros”18.

El Imam Ya’far as Sadiq dice que una persona fue a ver a su padre. Su padre le preguntd, “; Tienes
esposa?”. El dijo: “No”. Su padre dijo: “Yo no preferiria tener el mundo con todas sus riquezas mientras

duermo por la noche sin una esposa”19

3. El matrimonio ayuda en la espiritualidad

En el Islam, a diferencia del Cristianismo, el matrimonio y el sexo no son hostiles al amor y la adoracién
de Dios. En lugar de un obstaculo, el matrimonio se considera como un factor positivo para adquirir la

perfeccidn espiritual.

El Profeta dijo: “Quien se casa ya ha protegido la mitad de su religion, por lo tanto, debe temer a Dios
por la otra mitad”20.

Una persona que puede satisfacer sus instintos sexuales licitamente tiene menos distracciones en el
camino espiritual. El amor hacia las mujeres y la fe estan interrelacionados. En un hadiz, ‘Umar Ibn
Zayd cita al Imam Ya’far as Sadig: “No creo que la fe de una persona pueda incrementarse
positivamente a menos que su amor por las mujeres aumente”21 . El mismo Imam dijo: “Siempre que
un hombre incrementa su amor por las mujeres, su fe se incrementa en calidad”22. También dijo:
“Cualquiera que incrementa su amor por nosotros, su amor por las mujeres también debe

incrementarse”23

El matrimonio incluso eleva el valor de las oraciones. El Profeta dijo: “Dos rakats (ciclos) llevadas a
cabo por una persona casada son mejores que una noche de vigilia y el ayuno de una persona

soltera”24

lbn Fuzzal cita al Imam Ya’far as Sadiq diciendo: “Dos rak’ats de una persona casada son mejores que

setenta rak’ats de una persona soltera’25

El Profeta dijo: “Si alguien desea encontrarse con Dios en pureza, deberia ir a Su encuentro con una
esposa’26

Una mujer fue a la casa del Profeta y su penetrante perfume pronto impregné la casa. Cuando el



Profeta le pregunt6 a la visitante, la mujer le dijo que habia intentado todo para atraer a su marido pero

en vano; él no dejaba su meditacion para prestarle atencion.

El Profeta le dijo que le contara a su marido sobre la recompensa de la relacién sexual, que describio
de la siguiente manera: “Cuando un hombre se acerca a su mujer, esté protegido por dos angeles y (en
ese momento en la visién de Dios) es como un guerrero luchando por la causa de Dios. Cuando tiene
relaciones sexuales con ella, sus pecados caen como las hojas de un arbol (en otofo). Cuando realiza

la ablucion mayor, queda limpio de pecados”27

* % ¥

Estas citas del Coran y los hadices del Profeta y los Imames de la Ahlul Bayt muestran que el punto de
vista islamico sobre el sexo y el matrimonio esta en completa armonia con la naturaleza humana. Se

puede concluir facilmente que en la moral sexual islamica:

(a) el matrimonio y el sexo son altamente recomendados, y no estan de ningun modo asociados con

maldad, culpa o pecado;
(b) el monacato y el celibato son inaceptables;

(c) el matrimonio es considerado un factor que ayuda a alcanzar la perfeccion espiritual, impide a los

musulmanes cometer pecados y aumenta el valor de sus actos de adoracion.

Estas ensefanzas neutralizan la necesidad de una revolucion sexual en una sociedad musulmana.

Puesto que no hay represion sexual, no surge la cuestién de una revolucion sexual.

B. Defensa del punto de vista islamico

Hay muchos escritores no musulmanes, especialmente de ideologia liberal y feminista, que han atacado
el punto de vista islamico sobre la sexualidad femenina. Sus criticas mayoritariamente estan

basadas en ideas mal entendidas sobre la moral sexual islamica. Basicamente, hay dos problemas con
estos escritores: estudian el Islam en base a teorias y modelos sociales occidentales o estdn mal

dotados para estudiar las fuentes originales islamicas.

Confian mayoritariamente en el trabajo realizado sobre el Islam por los orientalistas o los viajeros
europeos de los siglos anteriores. En algunos casos, libros como Thousand and One Nights [Las mil y
una noches] y The Perfumed Garden [El jardin perfumado] son usados para explicar el punto de vista
islamico sobre la sexualidad femenina. Estos libros, como mucho, reflejan el criterio arabe sobre la

sexualidad femenina, no el criterio islamico. Por lo tanto, estas obras no merecen ni siquiera refutacion.

Sin embargo, para nuestra discusion he seleccionado el trabajo de una escritora feminista arabe, Fatima

Mernissi. El comentario de su obra se debe a que es una escritora arabe que ha tenido facil exceso de



literatura islamica y hadices, en particular /hyau ‘Ulumi d-Din del famoso sabio suni Imam Abu Hamid
al-Gazali (d. 1111 C.E.). Ademas, el libro de Mernissi ha sido traducido en varios idiomas europeos y

asiaticos, y esta ganando popularidad como un informe de una persona enterada.

1. Las opiniones de Mernissi

El libro de Fatima Mernissi Beyond the Veil [Mas alla del velo], subtitulado “Dinamica hombre-mujer en
la sociedad moderna musulmana”, es un estudio de la relacién hombre-mujer en la actual sociedad
marroqui. Es importante tener presente que la actitud de los musulmanes de Marruecos no es
necesariamente representativa del Islam. Sin embargo, Mernissi analiza la moral sexual islamica en un
capitulo titulado ‘El concepto musulman de la sexualidad femenina activa’. La principal parte de su
discusion se centra en la comparacion entre las opiniones de Freud y Gazali sobre la sexualidad

femenina. Mernissi resumid su conclusion de la siguiente manera:

La ironia es que las teorias musulmanas y europeas llegan a la misma conclusioén: las mujeres son

destructivas para el orden social. Para el Imam Gazali porque son activas, para Freud porque no lo son.

Luego continua describiendo la actitud negativa del Occidente cristiano y la positiva actitud del Islam

sobre la sexualidad en general. Expresa lo siguiente:

“Ordenes sociales diferentes han integrado las tensiones entre religion y sexualidad de diferentes
modos. En la experiencia cristiana occidental, la sexualidad en si misma es atacada, degradada como
animalista y condenada como anti-civilizacion. El individuo esta dividido en dos seres antitéticos: el
espiritu y la carne, el ego y el id. El triunfo de la civilizacion implicé el triunfo del alma sobre la carne, del
ego sobre el id, del control sobre el descontrol, del espiritu sobre el sexo. El Islam tomo6 un camino
substancialmente diferente. Lo que es atacado y degradado no es la sexualidad sino las mujeres, como
la encarnacion de la destruccién, el simbolo del desorden. La mujer es fitna, el arquetipo de lo
incontrolable, una representante viviente de los peligros de la sexualidad y su exuberante potencial
subversivo... La sexualidad en si misma no es un peligro. Por el contrario, tiene tres funciones vitales

positivas...”28

Después de describir el lado positivo de la moral sexual islamica, Mernissi ataca el concepto de

sexualidad femenina en el Islam tal y como lo ha entendido de las obras de Gazali:

De acuerdo a Gazali, el mas precioso regalo que Dios ha dado a los humanos es la razén. Su mejor
uso es la busqueda del conocimiento... Pero para que sea posible dedicar sus energias al
conocimiento, el hombre tiene que reducir las tensiones dentro y fuera del cuerpo, evitar ser distraido
por elementos externos y evitar dar rienda suelta a los placeres mundanales. Las mujeres son una
distraccion peligrosa que debe ser usada para el propdésito especifico de proporcionar a la nacion
musulmana de descendencia y aplacar las tensiones del instinto sexual. Pero las mujeres no deberian

ser de ningun modo un objeto de valores emocionales o el foco de atencién, que debe ser dedicado a



Dios exclusivamente en la forma de busqueda del conocimiento, meditacion y oracién”29

Las opiniones de esta fervorosa feminista arabe en cuanto al punto de vista isldmico pueden ser
resumidas del siguiente modo: (a) las mujeres son consideradas sexualmente activas desde la vision
islamica; (b) por lo tanto, las mujeres son un peligro para el orden social. (c) No se deberia invertir
emocionalmente en mujeres; es decir, un hombre no deberia tener amor por su mujer. (d) ¢ Porqué no
deberia haber amor entre una mujer y su marido? Mernissi responderia que el amor deberia ser
dedicado exclusivamente a Dios. Ahora trataremos cada una de estas premisas y conclusiones

gradualmente y veremos si estan basadas o no sobre fuentes islamicas fiables.

(A) Las mujeres son consideradas sexualmente activas en el Islam

Esta afirmacion de que en el Islam las mujeres son consideradas sexualmente activas puede significar
dos cosas diferentes: que son mas activas sexualmente que los hombres o que lo son tanto como los
hombres. En el primer sentido, significaria que las mujeres tienen un impulso sexual mas fuerte; y en el
segundo, significaria que las mujeres son tan normales como los hombres en su sexualidad. Al observar
el contexto de la obra de Mernissi, tendria motivos para decir que estd usando esta afirmacion en el

primer sentido, es decir, que las mujeres son sexualmente mas activas que los hombres.

En mi estudio del Coran y los hadices auténticos sobre esta materia, no me he cruzado con ninguna
declaracion que exprese que las mujeres son sexualmente mas activas que los hombres. Puedo decir
con confianza que por lo que se refiere al Islam, no existe diferencia entre la sexualidad de los hombres
y la de las mujeres. Hay ciertos hadices, sin embargo, que Mernissi utiliza para probar que las mujeres
son sexualmente mas activas que los hombres, jdecidiendo usar una parte de esos hadices e ignorando

la otra! Es obvio que tal uso parcial del hadiz es un ejercicio académico inaceptable.

Por ejemplo, en uno de tales hadices, Asbag ibn Nubatah cita al Imam ‘Ali de la siguiente manera: “Dios
el Omnipotente ha creado el deseo sexual en diez partes; entonces El le dio nueve partes a la mujer y
una al hombre”. Si el hadiz hubiera terminado aqui, Mernissi estaria en lo correcto en su afirmacion,
pero el hadiz continta: “Y si Dios el Omnipotente no les hubiera dado a las mujeres igual parte de

pudor, entonces cada hombre tendria nueve mujeres relacionadas a é1”30

En otras palabras, Dios ha dado a las mujeres una parte mas grande de deseo sexual pero también lo
ha neutralizado dandoles igual parte de pudor. Visto como un todo, éste y otros hadices similares no
justifican la afirmacion de que en el Islam las mujeres son sexualmente mas activas que los hombres.
En cuanto a la cuestion de por qué Dios dio mas deseo sexual a las mujeres y luego se lo neutralizd

con el pudor, trataré de ello en el capitulo de las técnicas sexuales, Insha’ Allah (Si Dios quiere).

¢Asi que como llegdé a su conclusion Mernissi? Mientras contrastaba las opiniones de Freud y Gazali
sobre la sexualidad pasiva y activa de las mujeres, Fatima Mernissi estudio las opiniones de ambos
escritores sobre el proceso de la reproduccién humana. En primer lugar, cita a Freud como sigue: “La

célula sexual masculina es activamente mévil y busca a la femenina, y esta ultima, el évulo, permanece



inmovil y espera pasivamente...”31.

Esto demuestra para Mernissi que, en opinidén de Freud, las mujeres son sexualmente pasivas. Luego
contrasta esta idea con la opinién de Gazali citandolo de este modo: “El nifio no se crea solamente del
esperma del hombre, sino de la unién de un esperma masculino con un 6vulo femenino... y en cualquier
caso el 6vulo de la mujer es un factor determinante en el proceso de la coagulacion”32. Esto prueba

para Mernissi que, en opinion de Gazali, las mujeres son sexualmente activas.

Dudo de que Gazali coincidiera con la conclusion que Mernissi saca de su ultima frase. Es mas, si
Gazali quisiera decir tal cosa, no podria ser justificado por las fuentes originales del Islam, el Corany la
Sunna. Tenemos un hadiz claro que refuta tal connotacion sobre el proceso de la reproduccion. Una
vez le preguntaron al Profeta: “;Oh Muhammad! ;Por qué en algunos casos el nifio se parece a sus tios
paternos no pareciéndose en nada a sus tios maternos, y en otros casos se parece a sus tios maternos
y no tiene parecido en nada con sus tios paternos?” El Profeta respondié: “La gota de agua de
quienquiera (es decir, espermatozoide u évulo) que domine a su pareja, el nifo se parecera a aquella

persona”33

En otras palabras, si el évulo de la mujer domina al esperma de su marido, entonces el nifio se
parecera a la madre o a los tios maternos; y si el esperma del marido domina al 6vulo de su mujer,
entonces el nifio se parecera al padre o a los tios paternos. Este hadiz proporciona bastante claridad de
que el hombre y la mujer juegan igual rol en la reproduccion. Algunas veces, el esperma masculino

domina al 6vulo y en otras ocasiones el 6vulo domina al esperma.

Después cita la declaracion de Gazali sobre el modelo de orgasmo de los sexos de la siguiente manera:
“El orgasmo de la mujer es un proceso mucho mas lento y durante ese proceso su deseo sexual crece
fuertemente y retirarse de ella antes de que alcance el placer es dafino para ella’34. Con esta
declaracién, Mernissi desea probar que en el Islam la mujer se considera sexualmente mas activa que

el hombre.

Cuando lei esta declaracion por primera vez, pensé que no podia ser cierto todas las veces; algunas
veces el hombre alcanza el orgasmo primero y otras veces lo hace la mujer. Y estaba sorprendido de
que Gazali hubiera dicho tal cosa. Asi que revisé la afirmacion de Gazali en arabe y descubri que al
traducir la cita anterior, Mernissi habia dejado afuera, convenientemente, la palabra rubbama’ que
significa ‘algunas veces’35

Asi que la afirmacioén correcta de Gazali es: “El orgasmo de la mujer, algunas veces, es un proceso

mucho mas lento...”. Con esta correccion, el argumento de Mernissi pierde su base.

(B) Las mujeres son un peligro para el orden social

La consecuencia de la premisa anterior de Mernissi es la siguiente: Puesto que el Islam considera a las

mujeres como sexualmente mas activas, por lo tanto, las considera un peligro para el orden social.



Después de citar a Gazali: “La virtud de la mujer es el deber de un hombre. Y el hombre debe aumentar
o disminuir sus relaciones sexuales con la mujer de acuerdo a sus necesidades para asegurar su
virtud”, Mernissi comenta: “La teoria de Gazali vincula directamente la seguridad del orden social a la
de la virtud de las mujeres, y de este modo a la satisfaccion de sus necesidades sexuales. El orden
social esta seguro cuando la mujer se limita a su marido y no crea fitna, o caos, seduciendo a otros

hombres para tener relaciones sexuales ilicitas”36

En primer lugar, al observar la declaracion de Gazali, no veo nada que pareciera indicar que en su
opinidn las mujeres son un peligro para el orden social. Simplemente describe uno de los derechos
bésicos de la relacion conyugal, que el marido no debe ser una persona egocéntrica y egoista, sino que
debe pensar también en los sentimientos de su esposa. No hay indicacion alguna de que las mujeres

musulmanas insatisfechas, en general, necesariamente salgan y cometan adulterio.

En segundo lugar, si las mujeres insatisfechas llegaran a ser un peligro para el orden social solo porque
existe la posibilidad de que cometan adulterio, entonces esta posibilidad no se limita de ningun modo a
las mujeres, jincluso hasta los hombres insatisfechos podrian cometer adulterio! Si el Islam hubiera
considerado a las mujeres como un peligro para el orden social por este motivo, jdeberia hacer lo

mismo con los hombres!

Y extendiendo este argumento a su logica conclusion, tendriamos que decir que el Islam considera a los
hombres y a las mujeres un peligro para el orden social. Ves lo absurdo de esta linea de pensamiento.
Si todos los hombres y mujeres son un peligro para el orden social, entonces, ¢ del ‘orden social’ de

quién estamos hablando?!

(C) No se deberian invertir emociones en las mujeres

La segunda parte de los argumentos de Mernissi sefiala que en el Islam los hombres no deberian
apegarse emocionalmente a sus esposas; el amor entre esposos no se fomenta ni se tolera. Aparte de
lo que hemos citado de Mernissi sobre este tema al comienzo de la discusion, también lo ha tratado, de

un modo superficial, en otros lugares.

Por ejemplo, después de citar una entrevista con una mujer marroqui sobre su primer marido, mediante
un matrimonio arreglado (que no tiene nada que ver con el Islam), Mernissi escribe: “; Amenaza el amor
entre esposos a alguna cosa vital en el orden musulman?... El compromiso heterosexual, el amor real

entre marido y mujer, es el peligro que debe ser superado”37.

En otro lado, dice: “Y me parece que la descomposicién de la segregacién sexual permite la
emergencia de lo que el orden musulman condena como un mortal enemigo de la civilizacion: el amor

entre hombres y mujeres en general, y entre esposos en particular”38.

iMernissi no podria haber estado mas lejos de la verdad que en estos argumentos! En lugar de recurrir

a las fuentes originales del Islam, basé su conclusion en el comportamiento de un cierto grupo étnico de



musulmanes en la vida personal. Ahora veremos si lo que dice esta de acuerdo o no con las fuentes

originales del Islam.
El Coran dice:

«Y entre Sus signos esta el haberos creado esposas nacidas entre vosotros, para que os sirvan
de quietud, y el haber suscitado entre vosotros el afecto y la bondad. Ciertamente, hay en ellos
signos para gente que reflexionay (Coran 30:21)

¢ Como puede decir Mernissi que el Islam considera al amor entre esposos un enemigo mortal de la
civilizacion cuando Dios lo considera un signo de Su Creacion y Gloria? El Imam Ya’far as Sadiq dice:
“Amar (hubb) a las mujeres esta entre las tradiciones de los profetas”39. El mismo Imam cita al Profeta
de este modo: “La declaracién ‘te amo’ (inniuhibbuki) de un marido a su esposa no dejara su corazén

jamas”40.

Hay tres interesantes hadices en los que el Imam Ya’far as Sadiq describié al amor hacia las mujeres
como un signo y causa del aumento de la fe. El dice: “No creo que la fe de una persona pueda
incrementarse positivamente a no ser que haya aumentado su amor por las mujeres”41. En otro hadiz,
dice: “Siempre que el amor de un hombre por las mujeres se incrementa, su fe se incrementa en
calidad”42.

En un tercer hadiz, relaciona el amor hacia las mujeres con el amor hacia la Ahlul Bayt, que es una
importante ensefianza del Coran. Sefala: “Cualquiera que incrementa su amor hacia nosotros, su amor
hacia las mujeres también debe incrementarse”43 . No creo que haya mas necesidad de probar que la

acusacion de Mernissi contra el Islam es infundada.

(D) El amor debe ser dedicado exclusivamente a Dios

Si se le preguntara por qué el Islam considera el amor hacia las mujeres como un mortal enemigo de la
civilizacion y un peligro para el orden social, Mernissi responderia que la inversion emocional o el foco
de atencién “deben ser dedicados a Dios exclusivamente en la forma de busqueda del conocimiento,

meditacion y oracion”. Esto es lo que ella describe como el punto de vista de Gazali.44

En otras palabras, Mernissi esta diciendo que el Islam, al igual que el Cristianismo, considera el amor
hacia Dios y el amor hacia la mujer como dos fendmenos contradictorios. Sin embargo, para ser justo
con Mernissi, debo decir que este es un concepto erréneo del cual hasta un sabio como Gazali no es

inmune.

A pesar de que ya he citado en detalle el punto de vista islamico que cree que el amor hacia las
mujeres no esta en discordancia con el camino espiritual, intentaré abordar este tema a la luz de lo que

Gazali, con sus tendencias sufi, tiene para decir.



2. Las opiniones de Al-Gazali

En sus tratados sobre el matrimonio en el lhyau ‘Ulumi d-Din, Abu Hamid al Gazali tiene una seccién
llamada ‘Alentando el matrimonio’ (at-targhibfi n-nikah). En esta seccion cita algunos hadices del
Profeta sobre la virtud del matrimonio. También tiene una seccién llamada ‘Desaliento del matrimonio’
(at-targhib ani n-nikah). En esta seccion, aparte de los dichos de algunos misticos (sufistas), Gazali

cita tres hadices: dos del Profeta y uno del Imam ‘Ali.

Interesantemente, el tercer hadiz no es ni siquiera relevante sobre el tema; siendo mas relevante para la
planificacion familiar (jtrata sobre tener menos mujeres y nifos!). Ademas, los tres hadices estan

clasificados por los eruditos del hadiz como de poca confianza (da’if )45

Luego Gazali contina discutiendo sobre los ‘beneficios y perjuicios del matrimonio’. Antes de examinar
los ‘perjuicios del matrimonio’, deseo comentar dos hadices del Profeta que Gazali cité de sus fuentes

sunies y que Mernissi también uso en su libro.
Este es el primer hadiz:

El Profeta dijo: “Cuando la mujer viene hacia ti, es Shaitan (el diablo) quien se te acerca. Cuando uno
de vosotros ve a una mujer y se siente atraido hacia ella, debe apresurarse hacia su esposa. Con ella,

seria lo mismo que con la otra”46.

Después de citar este hadiz, Mernissi afiade los comentarios del Imam Muslim: “Ella se le parece a

Satan en su irresistible poder sobre el individuo”.

Al abordar el tema de la falsificacion o interpolacién en el hadiz, nuestros ‘ulemas’ dicen que una de las
fuentes de falsificacion fueron los misticos y los asi llamados pios mulas quienes importaron la idea del
celibato y el monacato desde afuera del Islam hacia la literatura del hadiz. Y puesto que la maldad de la
mujer es un componente fundamental del monacato cristiano, ideas similares se infiltraron en la
literatura del hadiz, en forma de falsificacion total o interpolacion. Cuando lei el “hadiz” anterior,
sospeché que era una interpolacion, especialmente su frase inicial. Mi sospecha fue confirmada cuando
comencé a buscar algun hadiz similar en las fuentes del Chiismo (Shi‘a). Las fuentes chiitas narran un

hadiz similar de la siguiente manera:

El Profeta dijo: “Cuando uno de vosotros vea a una hermosa mujer, debe ir con su esposa. Porque lo
que estéa con ella (es decir, con su esposa) es igual que lo que esta con la otra’47 . El mismo hadiz esta
también registrado con una pequeia diferencia. El Profeta dijo: “;Oh, hombres! Ciertamente el acto de
mirar (a una hermosa mujer) es de Satan, por lo tanto quien se encuentre esta inclinacién debe ir con

Su mujer’48.

El hadiz narrado desde las fuentes sunies equipara a la mujer con Satan, mientras que en las fuentes

chiitas no existe tal implicacion. Por el contrario, en la segunda versiéon del hadiz encontrado en las



fuentes chiitas, jes la vista del hombre la que se relaciona con la tentacién de Satan!

Si tenemos que elegir entre las fuentes de la Sunna del Profeta, entonces no tenemos alternativa sino la
de aceptar la version dada por los Imames de la Ahlul Bayt, la familia del Profeta. Después de todo,
nadie podria conocer mejor al Profeta que la Ahlul Bayt. En nuestra opinion, el Imam Gazali, el Imam
Muslim y Mernissi estan en lo incorrecto al intentar equiparar a la mujer con Satan. El hadiz que citaron
fue interpolado, o mas probable, por los misticos para alentar al monacato que habian importado del

Cristianismo.

Este es el segundo hadiz: El Profeta dijo: “No vayas con las mujeres cuyos maridos estan ausentes,

porque Satan entrara en vuestros cuerpos como la sangre corre por vuestra carne”49.

Primeramente, no he podido encontrar un hadiz similar en las fuentes chiitas. Esto, ademas de su
contenido, arroja dudas sobre la autenticidad del hadiz. En segundo lugar, la fuente de este asi llamado
hadiz es Sahih at-Tirmidhi. Estoy sorprendido de que Gazali y Mernissi hayan usado este hadiz cuando

su propia fuente, el Imam at Tirmidi, comenta que “jes un hadiz extrafio! (haza hadithun gharib).

En tercer lugar, incluso si el hadiz fuese aceptado, no prueba lo que Mernissi pretende de él: “Las
mujeres casadas cuyos maridos estan ausentes son una amenaza para los hombres”, porque el hadiz
equipara a los hombres, y no a las mujeres, con Satan. En efecto, jlas mujeres en este hadiz emergen

como las victimas de los hombres que han sido vencidos por Satan!

* %k ¥

Volvamos ahora al trabajo de Gazali en el que describe los perjuicios del matrimonio. Nombra tres

aspectos como los perjuicios de matrimonio y los analizaremos por separado:

Primer perjuicio

“El primer y mas grande perijuicio (del matrimonio) es ‘la incapacidad de ganar el sustento licito’. Esto
no es facil para cualquiera, especialmente en estos tiempos, teniendo en cuenta que el sustento es
necesario. Por lo tanto, el matrimonio sera una causa para obtener el alimento por medios ilicitos,
constituyendo asi la perdicidon del hombre y también la de su familia. Mientras que una persona soltera

esta libre de estos problemas...”50

Continua citando a los misticos sobre este tema, cuyas declaraciones no tienen valor para nosotros a
menos que estén basadas en el Coran y en la Sunna. Ellos elogian el celibato, bajo la influencia del

monacato, que ha sido condenado por el Profeta y el Coran.

La conclusién légica que obtenemos a partir de lo que dicen Gazali y otros misticos es que ‘si eres rico,
esta bien que te cases; pero si eres pobre, ino deberias casarte porque terminaras buscando la
provisiéon por medios ilicitos!’. Esta declaracion esté totalmente en contra de lo que enseia el Coran:



«Casad a aquellos de vosotros que no estén casados... Si son pobres, Dios les enriquecera con
Su favor» (Coran 24:32)

«No matéis a vuestros hijos por miedo de empobreceros, ya os proveeremos Nosotros, y a
ellos...»
(Coran 6:152)

El Profeta dijo: “Cualquiera que se abstenga del matrimonio por temor a la pobreza, ha pensado, en
efecto, mal de Dios”51. jNo sé como puede obtener edificacion espiritual una persona pensando

negativamente sobre las promesas de Dios!

Segundo perjuicio

“La incapacidad (de los hombres) de satisfacer los derechos de sus esposas, para contener sus (malas)

maneras y soportar pacientemente sus enojos”52.

¢ Qué es lo que el Imam Gazali esta diciendo? ¢ Quiere decir qué las mujeres, en general, demandan
demasiado, son mal educadas e irritantes? ;Puede basar su opinion realmente en el Corany en la
Sunna del Profeta Muhammad (la Paz y las Bendiciones sean con él y su descendencia)? No lo creo; y
por eso vemos que Gazali ha presentado sélo los dichos de algunos misticos para respaldar sus

opiniones. Y es obvio que esto no puede ser justificado por las fuentes islamicas originales.

Tercer perjuicio

“La mujer y los hijos le distraeran de Dios y le atraeran hacia la busqueda de (los beneficios de) este
mundo y a planificar una buena vida para sus hijos al acumular mas riqueza... Y todo lo que distrae a

una persona de Dios, ya sea muijer, riqueza o hijos, es desastroso para é1’53

Si lo que Gazali dice es cierto, no solo el matrimonio sino también los hijos, los amigos, los parientes y
cada cosa material de este mundo deben ser etiquetadas como ‘perjudiciales’ para un musulman ya que

todas estas cosas tienen el potencial de distraer a una persona de Dios y de la vida venidera.

iAqui Gazali suena como San Pablo! Y si esto fuera cierto, entonces un musulman no tendria nada que
hacer en este mundo; jdeberia encerrarse en una cueva en un desierto o una jungla aislada y rezar a

Dios! Lo absurdo de esta idea desde el punto de vista islamico es obvio.

Lo que Gazali y otros misticos dicen no es muy diferente de las ideas monasticas de la Iglesia Cristiana.
Y, por cierto, ellos padecieron el mismo destino que los monjes cristianos. Ya leyeron los comentarios
de ‘Allamah Rizvi sobre los monjes: “cuando la naturaleza tomd revancha, los monjes y abades
cultivaron la idea de que eran representantes de Cristo, y a las monjas se les dio el titulo de ‘novias de
Cristo’.

Asi, con facilidad de conciencia, convirtieron los monasterios en centros de libertades sexuales” (Ver



arriba). Similarmente, cuando la naturaleza tomd revancha contra los sufistas, en palabras de ‘Allamah
Mutahhari, comenzaron a “obtener placer (sexual) en compania de hermosas personas y jéste trabajo

suyo es considerado como un viaje hacia Dios!”54.

Los sufistas tienen un concepto de a/-fanafi I-lah que significa ‘obliteracion del ser en Dios’. En
palabras simples, es la experiencia espiritual de convertirse en uno con Dios. Me sorprende que Gazali
considere al matrimonio como una distraccién de Dios cuando la fana y la obliteracién de dos seres solo
se pueden experimentar en este mundo en el contexto sexual cuando los esposos alcanzan el climax y

se convierten en uno por algunos momentos.

3. El amor a Dios en relacion al amor a este mundo

El Imam Gazali y otros misticos han cometido un serio error al entender el concepto de ‘la preparacién
para la proxima vida’. Y esto es lo que me gustaria aclarar aqui. El concepto de ‘la preparacion para la
préxima vida’ depende de la propia perspectiva sobre la relacién entre este mundo y el préoximo. Hay
tres posibilidades: 1. Sumergirse en los beneficios de este mundo y olvidar el proximo. 2. Utilizar este

mundo para el proximo. 3. Renunciar a este mundo por el proximo.

Los misticos y los sufistas han adoptado la tercera alternativa, mientras que los materialistas han
adoptado la primera de ellas. Entre estos dos extremos, se encuentra el verdadero criterio islamico. Hay
muchas aleyas del Coran en las que se alaban altamente los beneficios de este mundo, y hay muchas
otras en las que se exhorta enérgicamente a los musulmanes a buscar la otra vida. Viéndolas
aisladamente, estas aleyas pueden ser usadas por los dos grupos para probar sus opiniones

extremistas.

Pero vistas a la luz de otras aleyas que hablan sobre la interrelacion de este mundo y el proximo, uno
es guiado al punto de vista del Coran. Y es obvio que no se pueden aislar las aleyas del Coran unas de
otras, especialmente si tratan del mismo tema. Como dije anteriormente, éste no es lugar para analizar
completamente este tema, pero daré algunos ejemplos del Coran y de la Sunna que aclaran el punto de

vista islamico sobre este mundo y la préxima vida.
El Coran dice:

«;Busca en lo que Dios te ha dado en la Morada Postrera, pero no olvides la parte que de la vida
de acd te toca!» (Coran 28:77)

Dios dice:

«Terminado el salat (oracion), ;id a vuestras casas, buscad el favor de Dios! ;Recordad mucho a
Dios! Quizas, asi, prosperéisy (Coran 62:10)

El Imam Hasan dice: “Sé para el mundo como si fueses a vivir para siempre, y sé para la proxima vida



como si fueses a morir mafiana”s5. El Imam estéa ensefiando que el Islam no desea que renuncies a
este mundo, desea que te beneficies totalmente de él y que lo ames pero no hasta el punto de que
puedas olvidar la otra vida. La otra vida, en donde tu destino depende de como seas de obediente a
Dios en tu vida de aca. El Imam Musa al Kazim dice: “La persona que renuncia a su mundo por motivo

de su religién o renuncia a su religion por motivo de su mundo no es de los nuestros”56.
g gion p b

En el Islam, la devocién no significa renunciar a este mundo y jvivir en aislamiento en un desierto o un
monasterio! La devocion significa vivir en la sociedad una vida normal pero sin olvidar el ultimo destino,

el proposito de nuestra creacion, una vida eterna en la Morada Postrera.

* %k ¥

Hasta la relacion entre el amor a Dios y el amor por la esposa de uno, los hijos, y el mundo en general
es del mismo tipo. Hay dos niveles de amor en el Islam: el amor a Dios y el amor por todo lo demas. El
Islam no prohibe a una persona que ame a su esposo/a, hijos, padres, parientes, amigos y los
beneficios del mundo que Dios le ha dado. Sin embargo, lo que el Islam espera es que este amor esté
en armonia con el amor a Dios, basado en el amor a Dios. La implicacion practica de esto es que si un
conflicto ocurre entre la demanda de amor a Dios y el amor por cualquier otra cosa, el amor a Dios
deberia tener preferencia. En el Islam, Dios es el eje de la existencia. El, y nada mas, es la Verdad
Absoluta.

Permitanme explicar este fenomeno de una manera metaforica: la luna gira alrededor de la Tierra, pero
al mismo tiempo también gira alrededor del sol. Ademas, la relacion magnética entre la luna y la Tierra
es una parte pequefia de la fuerza magnética general que hace que los planetas giren alrededor del sol

en nuestro sistema solar.

Similarmente, en el Islam el amor entre dos seres humanos es como la relacion entre la luna y la Tierra;
y el amor que un musulman tiene por Dios es como la relacion entre el sol y los planetas. Naturalmente,
el primer tipo de amor existe dentro del dominio del segundo. En otras palabras, hay dos ciclos de

amor: el amor a Dios y el amor por el marido, la esposa o los hijos. El primero es un circulo mas amplio

dentro del cual existe el segundo circulo de amor.

Recuerda, que hay una sutil diferencia entre lo que estamos diciendo y lo que Mernissi y, hasta cierto
punto, Gazali han dicho. Mernissi dice que en el Islam el amor entre el marido y la mujer esta prohibido
porque el amor deberia ser dedicado exclusivamente a Dios. Mientras que nosotros decimos que el
Islam no prohibe el amor entre marido y mujer, ni el amor por las cosas tampoco, siempre y cuando
esté en armonia con el amor a Dios. Esto significa que no deberia dominarte hasta el punto de

renunciar al amor a Dios. Esto se menciona claramente en el Coran:

«Di (Oh Muhammad): Si vuestros padres, vuestros hijos varones, vuestros hermanos, vuestras
esposas, vuestra tribu, la hacienda que habéis adquirido, un negocio por cuyo resultado teméis y
casas que os placen, os son mas queridos que Dios y Su Enviado y la lucha por Su causa,



esperad a que venga Dios con Su orden (en el dia del Juicio)» (Coran 9:24)

Me gustaria insistir en la palabra ‘ahabbu dearer’ (mas queridos). Si Dios hubiera dicho “Si vuestros...
son queridos”, entonces Mernissi u otros de su ideologia podrian haber tenido razén al decir que el
Islam espera amor exclusivo a Dios y todos los otros amores estan prohibidos. Pero aqui Dios esta
hablando en forma comparativa y dice que si vuestro amor por otras cosas o personas es mayor que el
de Dios, entonces estan equivocados, ya que tal amor puede llevarlos por el camino de la

desobediencia a los mandatos de Dios y causar su perdicion en la proxima vida.

Es claro lo que dijimos anteriormente sobre el concepto islamico del amor, que no esta limitado al amor
a Dios frente al amor hacia las mujeres, que es un concepto universal en el cual hablamos del amor
hacia todas las cosas y personas. Asi, es absolutamente erréneo dar un contexto sexista al tema y decir

que la moral sexual islamica es una moral anti-mujeres.

En conclusién, podemos decir que las opiniones de Mernissi y Gazali que en el Islam las mujeres son
sexualmente mas activas que los hombres y que el Islam no tolera el amor entre el marido y la mujer no

pueden ser justificadas desde las fuentes originales islamicas, el Coran y la Sunna auténtica.

C. Criterios de moral e inmoral

Hemos dicho anteriormente que el Islam no esta de acuerdo con la represion de los instintos sexuales,
mas bien promueve su satisfacciéon. Pero al mismo tiempo hemos enfatizado que se debe realizar de un
modo responsable y licito. En otras palabras, hemos indicado que de acuerdo con el Islam los instintos
sexuales pueden ser satisfechos de dos modos: licito e ilicito o moral e inmoral.

¢ Cuales son los criterios de moral e inmoral en la moralidad islamica? El Islam, al igual que toda religion
o ideologia, tiene ciertas creencias fundamentales y todas sus ensefanzas deben estar en armonia con
sus fundamentos. La base del Islam es la fe en un Unico Dios, no solamente como el Creador sino
también como el Legislador. EI Coran no es unicamente un libro de guia espiritual, es también una
fuente de leyes que regulan nuestra vida diaria. “Islam”, después de todo, significa “sometimiento a la
voluntad de Dios”. El Coran dice claramente:

«Cuando Dios y Su Enviado han decidido un asunto, ni el creyente ni la creyente tienen ya
opcion en ese asunto. Quien desobedece a Dios y a Su Enviado esta evidentemente extraviadoy»
(33:36).

Asi que en el Islam, lo correcto y lo incorrecto, lo moral y lo inmoral, lo licito y lo ilicito esta decidido por
Dios y Su Enviado. Y, en nuestro punto de vista, los Imames de la Ahlul Bayt son los mejores
comentadores del Coran, los protectores de la auténtica Sunna y ejemplos vivientes de las ensefianzas
del Islam. En resumen, los criterios de lo licito e ilicito en el Islam son el Coran, la auténtica Sunna del

Profeta y su Ahlul Bayt.



La fe chiita también enfatiza que todo lo que Dios ha decretado como licito o ilicito esta basado sobre
una razdn material o espiritual, 0 ambas. No obstante, Dios es Omnisciente y nosotros, por otro lado,
estamos todavia en un extremo somero del profundo océano del conocimiento, y por eso no siempre
nos sera posible comprender la razon que hay detras de todos y cada uno de los mandatos de Dios. El
concepto basico de la moral sexual de que el sexo no es malo y que no debe ser reprimido es un
ejemplo evidente de una ensefianza islamica que esta en completa armonia con la razon y naturaleza

humanas.

Al decir que el Islam cree en la regulacion de nuestra conducta sexual, nos enfrentamos con las
cuestiones sobre (1) la regulacion del sexo por la moralidad y (2) la libertad personal en la conducta

sexual. Intentaremos analizar brevemente estos dos temas antes de cerrar este capitulo.

1. El sexo regulado por la moralidad

La primera pregunta es: ;Puede la sexualidad ser regulada por la moralidad? Se nos dice que
“Realmente no puede haber tal cosa como una moralidad especificamente sexual. La moralidad no se
relaciona con el acto sexual, sino siempre con algo mas, con lo cual se puede combinar. Podemos

razonablemente prohibir la violencia sexual, pero eso es por causa de la violencia.

En si mismo, e independiente de circunstancias fortuitas, el acto sexual no es correcto ni incorrecto,

”

sino simplemente ‘natural’”57. La conclusién de esta idea es sencilla: puesto que no puede haber
moralidad sexual real, no habria ninguna restriccidon en la gratificacion sexual. Nada deberia ser

considerado inmoral o ilicito!

Esta idea por si misma es absurda. La sexualidad es un acto que involucra principalmente a dos
personas, y cuando dos personas estan involucradas, incluso secularmente, las leyes y regulaciones

llegan a ser necesarias para regular sus conductas.

Para proporcionar una base racional a esta idea, se dice a veces que muchos desordenes nerviosos y
mentales ocurren por el sentimiento de la privacion sexual. La medida preventiva dichos desordenes es
la satisfaccion desenfrenada del instinto sexual. Lo que desean decir sencillamente es que cuanto mas

se restrinja el sexo, la gente se sentira mas atraida hacia él y sufriran el sentimiento de privacion.

La cultura libertina occidental puso en vigor la conducta sexual desenfrenada en Occidente durante los
ultimos treinta afos. Y, manteniendo en mente el argumento anterior, uno deberia esperar un descenso
en el numero de desdrdenes nerviosos, frustraciones sexuales, violaciones, incesto, abuso infantil y
agresiones sexuales. Pero, ¢ha pasado esto realmente? No jPor supuesto que no! Una mirada a las
estadisticas revela que todos los asi llamados efectos de la privacién sexual han aumentado
enormemente ja pesar de la tendencia sexual desenfrenada de las décadas de los sesenta, setenta y

ochenta!

Lo que realmente sucedi6 es que el mundo occidental, después de rebelarse contra la represion del



sexo del sistema cristiano, confundié sexo desenfrenado con sexo educado. El Islam no acepta la idea
de la represion de los instintos sexuales; en lugar de eso, alienta la educacion de esos sentimientos y
su satisfaccidon de un modo responsable. Todas las restricciones que el Islam impone sobre el sexo
estan basadas en la idea de educarlo. No es diferente del modo en que satisfacemos el deseo de
alimento: debes comer, pero no sobrealimentarte. Similarmente, debes satisfacer tus deseos sexuales,

pero no a expensas de los derechos de otros y de tu propio cuerpo.

Después de rebelarse contra la moralidad sexual represiva de la Iglesia, la cultura libertaria pasoé al otro
extremo del sexo absolutamente desenfrenado. Cometieron un gran error al pensar que las
restricciones, en cualquier forma, eran antinaturales e incorrectas. Hasta Bertrand Russell, quien
respalda enérgicamente el punto de vista libertario, tuvo que aceptar que algunas restricciones son

necesarias.

Russel sefala: “No estoy sugiriendo que no debiera haber moralidad ni autorefreno referido al sexo, no
mas que en lo que concierne al alimento. En cuanto al alimento, tenemos restricciones de tres tipos, las
dictadas por la ley, los modales y la salud. Consideramos incorrecto robar comida, tomar mas de
nuestra porcion en la comida comun, y comer hasta el punto que nos haga enfermar. Restricciones
similares son esenciales en lo que concierne al sexo, pero en este caso son mucho mas complejas e

implican mucho méas autocontrol”s8 .

Sin embargo, Russell tuvo dificultad en encontrar una nueva base de moralidad sexual. El dilema que el
mundo occidental enfrenta en la actualidad esta reflejado de forma muy elocuente en lo que Russell ha
escrito. El dice: “Si se permite que la nueva moralidad [del sexo desenfrenado] tome su curso, esta
obligada a ir mas lejos de lo que ha ido, y a causar dificultades que todavia no se pueden apreciar. Si,
por otra parte, tratamos de imponer en el mundo moderno restricciones que eran posibles en una etapa
(cristiana) anterior, llegamos a un rigor imposible de regulacion, contra el cual la naturaleza humana
pronto se rebelaria. Es tan claro que, con todos los peligros y dificultades, debemos estar contentos de

dejar que el mundo avance en lugar que retroceda.

Para este propésito necesitaremos una moralidad genuinamente nueva. Quiero decir con esto que las
obligaciones y los derechos aun tendran que ser reconocidos, aunque pueden ser muy diferentes de las
obligaciones y los derechos reconocidos en el pasado. No pienso que el nuevo sistema, mas que el
antiguo, deberia implicar una produccion desenfrenada de impulsos, pero pienso que las ocasiones
para refrenar el impulso y los motivos para hacerlo tendran que ser diferentes de lo que fueron en el

pasado”59.

Si Russell tuviera la oportunidad de estudiar el Islam de cerca, estoy seguro de que en él encontraria
‘una moralidad genuinamente nueva’ que regulara el sexo sin conducirlo hacia ‘un rigor imposible de

regulacion’.



2. Islam y libertad personal

La segunda pregunta con la que nos enfrentan los secularistas y liberales es aquella de la libertad

personal: “;No soy libre de hacer todo lo que quiera mientras no invada los derechos de los deméas?”

Pienso que sera de mucha ayuda sefialar la diferencia principal entre el Islam y la idea secular y liberal
de libertad personal. En el sistema secular, los derechos se dividen en dos: derechos individuales y
derechos de la sociedad. Una persona es libre de hacer todo lo que quiera mientras no invada los
derechos de los demas. Para llegar a ser un miembro aceptable de la sociedad, es necesario aceptar
esta limitacion sobre su libertad. La libertad individual esta solamente restringida por la libertad de los

demas.

El Islam, por otra parte, divide los derechos en tres: derechos de un individuo, derechos de la sociedad
y derechos de Dios. Una persona es libre de hacer lo que desee mientras no viole los derechos de otra
gente y de Dios. Para llegar a ser musulman, uno tiene que aceptar esta limitacion sobre su libertad

personal.

Una diferencia mas importante esta en el concepto de derecho individual. En el uso secular, los
derechos individuales son vistos en contraste a aquellos de otros miembros de la sociedad. El Islam da
un paso mas y dice que hasta el cuerpo de un individuo tiene algunos derechos contra la persona
misma. En otras palabras, el Islam responsabiliza a las personas por el uso de sus propios cuerpos. No
se te permite abusar de tu propio cuerpo o dafarlo. Dios dice:

«Del oido, de la vista, del corazon, de todo eso se pedira cuentay (Coran 17:38)
Describiendo el Dia del Juicio, El dice:

«El dia que sus lenguas, manos y pies atestigiien contra ellos por las obras que cometieron»
(Coran 24:24)

«Ese dia sellaremos sus bocas, pero sus manos Nos hablaran y sus pies atestiguaran lo que han
merecidoy (Coran 36:65)

El Imam Zain ul Abidin, en su Risalatu /-Huqug, describe los derechos que tienen la lengua, los oidos,
los ojos, los pies, las manos, el estbmago y las partes sexuales de una persona sobre si misma. Si una
persona maltrata o abusa de su cuerpo, entonces es culpable de infringir los derechos de su propio

cuerpo y también los derechos de Dios, Quien nos ha dado el cuerpo como un depdsito.
El Coran dice:

«;Bienaventurados los creyentes... que custodian sus partes pudendas, salvo de sus esposas...

mientras quienes desean mas alla de eso, esos son los que violan la ley» (Coran 23:5-6)



En el Islam, los derechos del individuo no estan solamente limitados por los derechos de la sociedad
sino también por los de su propio cuerpo y los de Dios. La justificacion para esto es muy sencilla: el
Islam no permite a una persona que se dane o destroce a si misma; y el pecado o la inmoralidad es un
medio de perdicion. Esta limitacién se basa en el amor y la preocupacion que Dios, el Compasivo,

siente por nosotros.

«Dios no quiere imponeros ninguna carga, sino purificarlos y completar Su gracia con vosotros»
(Coran 5:6)

El concepto islamico de libertad personal puede parecer restrictivo al compararlo con el del sistema
secular, pero su racionalidad vy justificacion es aceptada, de un modo indirecto, hasta por la sociedad
secular. Las consecuencias légicas de la idea secular de libertad personal es que a una persona le esta
permitido hacer todo lo que desee con ella misma; la unica limitacion es que no infrinja los derechos de

los otros.

Pero Occidente no ha sido capaz de tragarse totalmente esta idea como puede ser visto en las leyes
que imponen restricciones sobre ciertos actos como, por ejemplo, el suicidio o el uso de drogas
narcoéticas y también el uso obligatorio del cinturon de seguridad en los vehiculos. Al usar drogas
narcéticas, el adicto no infringe los derechos de otras personas.

Por supuesto, el significado de infringir los derechos de otros se extiende a incluir los valores
espirituales que no son parte de la esfera secular, pero hasta las sociedades occidentales lo consideran
ilicito e implementan medidas para evitar que los adictos utilicen drogas. Esto es justificado al decir que

es el deber de la sociedad evitar que sus ciudadanos se dafen a si mismos.

En estos ejemplos, vemos que el sistema secular se esta retirando de las consecuencias logicas de su
version de libertad individual. La unica diferencia que permanece entre el punto de vista secular y el
islamico es que el primero le atribuye el derecho de restringir a la sociedad, mientras que el Islam se lo

da a Dios.

En conclusién, podemos decir que el punto de vista islamico prohibe no solamente los actos que
infringen los derechos de otros sino también aquellos que infringen los derechos del propio cuerpo. Este

punto de vista esta basado en el amor y la preocupacion que Dios tiene por los seres humanos.

1. Marriage and Morals [Matrimonio y moral]”, pags. 175-176
2. Wasailu 'sh-Shi'ah, vol. XIV, pag. 24

3. Wasa'il, vol. XIV, pag. 3.

4. Wasa'il, vol. XIV, pag. 25.

5. Wasa'il, vol. XIV, pags. 3-4, 6.

6. Wasa'il, vol. XIV, pag. 4.

7. Wasa'il, vol. XIV, pag. 9.

8. Wasa'il, vol. XIV, pag. 10.

9. Wasa'il, vol. XIV, pag. 23.



10. Wasa'il, vol. X1V, pag. 23.

11. Wasa'il, vol. XIV, pag. 10.

12. Wasa'il, vol. X1V, pag. 10.

13. Wasa'il, vol. XIV, pag. 4.

14. Wasa'il, vol. XIV, pag. 4.

15. Wasa'il, vol. XIV, pags. 8-9.

16. Wasa'il, vol. XIV, pag. 117.

17. Wasa'il, vol. XIV, pags. 117-118.
18. Wasa'il, vol. XIV, pag. 7
19. Wasa'il, vol. XIV, pag. 7
20. Wasa'il, vol. XIV, pag. 5
21. Wasa'l, vol. XIV, pag. 9.
22. Wasa'il, vol. XIV, pag. 1
23. Wasa'il, vol. XIV, pag. 1
24. Wasa'l, vol. XIV, pag. 7
25. Wasa'il, vol. XIV, pag. 6
26. Wasa'il, vol. XIV, pag. 25.

27. Wasalil 'sh-Shi'ah, Vol. 14, p. 74.

28. Beyond the Veil [Mas alla del velo], pag. 44.

1.
1.

29. Beyond the Veil [Mas alla del velo], pag. 45.

30. Wasa'il, vol. XIV, pag. 40.

31. Beyond the Veil [Mas alla del velo] pag. 36, citando a New Introductory Lectures [Nuevas conferencias introductorias]
de Freud, pag. 144.

32. Beyond the Veil [Mas alla del velo], pag. 37.

33. At Tabrasi, Al Intiyay, vol. |, pag. 48. Para un hadiz similar en las fuentes sunies, ver Tibyan, de Ibn Qayyim, pags.
334-335. También consultar un interesante estudio sobre el control de natalidad entre los musulmanes, Sex and Society in
Islam [Sexo y sociedad en el Islam] de B. F. Musallam.

34. Beyond the Veil [Méas alla del velo], pag. 38

35. Al-Gazali, lhya, vol. I, pag. 148

36. Beyond the Veil [Mas alla del velo], pag. 39, lhya, vol. Il, pag. 148.

37. Beyond the Veil [Mas alla del velo], pag. 113.

38. Beyond the Veil [Mas alla del velo], pag. 107.

39. Wasalilu 'sh-Shi'ah, vol. XIV, pag. 9.

40. Wasa'ilu 'sh-Shi'ah, pag. 10.

41. Wasailu 'sh-Shi'ah, pag. 9.

42. Wasa'ilu 'sh-Shi'ah, pag. 11.

43. Wasaiilu 'sh-Shi'ah, pag. 11.

44. Beyond the Veil [Mas alla del velo], pag. 45

45. Ver nota a pie de pagina del editor en Ihya’, vol. Il, pag. 101, y también en Tahzibu 'l-lhya de al-Kashani, vol. 3, pag.
57.

46. lhya, vol. Il, pag. 110, Beyond the Veil, pag. 42.

47. Wasa'il, vol. XIV, pags. 72-73.

48. Wasa'il, vol. XIV, pag. 73.

49. lhya’, vol. Il, pag. 110; Beyond the Veil, pag. 42.

50. lhya’, vol. Il, pag. 117.

51. Wasa'il, vol. XIV, pag. 24.

52. lhya’, vol. Il, pag. 118.

53. lhya’, vol. Il, pag. 119.



54. Aklag-e Jinsi, pag. 67.

55. Wasa'il, vol. XII, pag. 49.

56. Wasa'il, vol. XII, pag. 49.

57. Citado en Scruton, Sexual Desire [Deseo Sexual], pag. 2.

58. Russell, Marriage and Morals [Matrimonio y moral], pags. 293-294.
59. Russell, Marriage and Morals [Matrimonio y moral], pags. 91-92.

Capitulo 3: Estructura de la moral sexual

islamica

Este capitulo analiza el lado practico de la moralidad sexual. Hablaremos, en primer lugar, sobre el
matrimonio en la edad de la pubertad, después analizaremos las posibles vias, ilicitas y licitas, de
manejar el instinto sexual si uno decide no casarse pronto después de la pubertad, y finalmente

examinaremos de manera exhaustiva el procedimiento del matrimonio y las técnicas sexuales.

Es necesario mencionar que la ultima parte de este capitulo es bastante explicito porque los deberes y
las prohibiciones religiosas se deben explicar en términos claros. Como dice el refran: “No hay lugar

para la vergiienza (haya’) en [aprender o preguntar sobre] la religion”.

A. El comienzo de la vida sexual

1. Bulugh & Rushd

El deseo sexual se despierta en los seres humanos en la edad de la pubertad. En la definicion legal

islamica, la pubertad (bulugh) esté determinada por alguno de los siguientes aspectos:
1. Edad: quince afios lunares para los nifilos y nueve para las nifas.

2. Cambios internos (en los nifios solamente): La primera emision nocturna. El semen se acumula en
los testiculos desde el inicio de la pubertad en adelante y se puede producir mas semen del que el
sistema puede asimilar; cuando esto sucede, el semen es expulsado durante el suefo, lo que se

conoce como emision nocturna y suefio humedo o ihtlam en &rabe.
3. Cambios fisicos: crecimiento de vello en la parte inferior del abdomen.

Puesto que el deseo sexual comienza en la pubertad, y el Islam dice que el deseo sexual debe ser
satisfecho solamente mediante el matrimonio, se permite el matrimonio tan pronto como el nifo y la nifia
alcancen la edad de la pubertad. En el caso de las chicas, no solamente se les permite que se casen

tan pronto como lleguen a la madurez, sino que también se les recomienda tal matrimonio. Tales



ensefianzas se basan en que el Islam desalienta a las chicas de posponer sus matrimonios por causa
de la educacion; en cambio, dice que las chicas deberian casarse y después continuar su educacion si

asi lo desean.

La madurez fisica por si sola, sin embargo, no es suficiente para una persona cumpla con las
responsabilidades del matrimonio. La madurez mental (rushd) es igualmente importante. Por otra parte,
nuestro actual modo de vida ha llegado a ser tan complicado que ha aparecido una considerable

separacién entre la pubertad y la madurez debido a cuestiones financieras y sociales.

Un articulo reciente sobre los jévenes de EE. UU. sefiala: “Los jovenes estadounidenses que entran en
el siglo XXI son mucho menos maduros que sus antecesores en los comienzos del siglo XX. La
diferencia es evidente en todas las areas del desarrollo de la juventud: sexo, amor, matrimonio,
educacion y trabajo. Fisicamente, los jovenes de hoy maduran antes que las generaciones previas, pero
emocionalmente tardan mucho mas en desarrollar relaciones adultas”1. Consecuentemente, no es facil

para los jovenes de nuestra era atbmica casarse tan pronto como maduran fisicamente.

2. ¢ Qué deberian hacer los jovenes?

¢ Qué pueden hacer los musulmanes por su proxima generacion? A pesar del problema mencionado
antes, creo que existen formas por las cuales los jovenes musulmanes en su adolescencia avanzada

pueden llegar a casarse sin inquietarse por los aspectos financieros. Aqui, sugiero tres posibilidades:

Primera: Con el apoyo de los padres

Si los padres son pudientes y pueden mantener a sus jovenes hijos casados hasta que logren la
independencia financiera, les sugeriria enérgicamente que animen a sus hijos a casarse y los
mantengan hasta que puedan hacerlo por ellos mismos. Al hablar sobre el contrato de libertad entre un
esclavo y su dueno, el Coran dice:

«...y dadles de la hacienda que Dios os ha concedido...» (Coran 24:33)

Si el Islam pone tanto énfasis en el mantenimiento financiero de un esclavo libre para que pueda
valerse por si mismo, es innecesario decir jcuan virtuoso seria ayudar a los propios hijos a volar con

sus propias alas!

Segunda: Con el apoyo de la comunidad

En una escala mayor, las organizaciones musulmanas deberian crear fondos (por ejemplo, préstamos a
largo plazo sin interés) para apoyar a las jovenes musulmanes que desean casarse pero carecen de
recursos economicos. Una vez, cierta persona culpable de conducta sexual indecente fue

llevada al Imam ‘Ali. Después de castigarlo, el Imam dispuso su matrimonio a expensas del gobierno.

El Imam dio un ejemplo de cédmo puede la sociedad ayudar a los jovenes a comenzar una vida familiar.



Considerando la situacion en el mundo occidental, las organizaciones musulmanas deberian, al menos,
sentirse moralmente obligadas a proveer tales apoyos a sus jovenes. No es una cuestion de caridad; es

una cuestion de supervivencia como comunidad musulmana en un ambiente moralmente hostil.

Tercera: Casados sin carga financiera

El chico y la chica pueden celebrar su agd (contrato de matrimonio islamico) pero posponer la
ceremonia del matrimonio hasta que hayan finalizado sus estudios. En otras palabras, estarian casados
pero seguirian viviendo con sus padres. Pueden reunirse sin tener ninguna objecion shar’; y si deciden
tener relaciones sexuales, deberian utilizar anticonceptivos permitidos para retrasar el proceso de la
natalidad. De esta forma, podrian satisfacer sus deseos sexuales y estar libres de responsabilidades

financieras.

Cuarta: Casados con un estilo de vida simple

El chico y la chica pueden celebrar su ‘agd (contrato) e incluso la ceremonia del matrimonio pero
retrasar el proceso de la natalidad Y adoptar un estilo de vida muy sencillo. De esta manera, podran

satisfacer sus deseos sexuales y también quedar libres de la dura carga econdémica.

No obstante, no puedo dejar de subrayar la importancia del rol ejercido por los padres en la supervision
de todos estos acuerdos. No apoyaria la idea de que los jovenes decidan tales asuntos por ellos
mismos sin la intervencion de los padres o sin el registro de tales acuerdos en el centro comunitario.

Esto protegera a reputacion de la chica en el caso de que las cosas no resulten correctamente.

Ademas, lo que sugeri anteriormente también significa que ambos, padres y jévenes, tendran que
cambiar radicalmente sus perspectivas sobre el aspecto materialista de la vida. Deberan adoptar un
estilo de vida muy sencillo. Si los jovenes de hoy en dia pretender tener una posicién financiera
‘estandar’ antes de llegar al matrimonio, no sera posible hacerlo en la adolescencia avanzada. jTendran

que esperar a llegar a los treinta!

El articulo mencionado antes sefala que los jovenes “se casan mas tarde que sus padres, en parte por

razones econémicas, y muchos universitarios posponen el matrimonio mas alla de los treinta afios”2

Un importante beneficio de estas sugerencias es que un joven en edad universitaria se vera libre de las
ansiedades sexuales y serd capaz de concentrarse totalmente en sus estudios. Por otra parte, si un
joven musulman situado en la sociedad occidental, sin ninguna educacion religiosa, no cuenta con el
apoyo moral y financiero de sus padres, correra el riesgo de perderse en la cultura permisiva que tolera
el sexo de los adolescentes fuera del matrimonio. Y si esto sucede, Dios no lo permita, el joven ya no

considerara la relacion sexual como un asunto de valor o compromiso.

“La mayoria de nosotros consiguié aventuras de una noche del sistema del colegio”, escribe Nancy

Smith, de 25 afos, en un reciente ensayo para el Washington Post sobre el conflicto de su generacién



con la edad adulta. “El sexo fuera de una relaciéon no es tanto un asunto de correcto o incorrecto como
de: ;Merece la pena realmente?”3. Y este tipo de conducta sexual tiene serias consecuencias sociales:
abortos, bebes no deseados, aumento de la tasa de divorcios y familias monoparentales. Afiade a esto
el sufrimiento emocional de la gente en general y de los hijos en particular que va asociado a tales

crisis.

B. Manejo del deseo sexual antes del matrimonio

Si una persona no puede casarse enseguida después de alcanzar la madurez sexual y mental, ;cémo
deberia manejar sus instintos sexuales? En esta seccion, examinaremos algunas vias para la

satisfaccion del instinto sexual y veremos si estan o no permitidas en el Islam.

1. Vias inmorales

(A) Sexo prematrimonial

El sexo prematrimonial esta absolutamente prohibido en el Islam, no importa si es con una novia o una

prostituta. El sexo prematrimonial es fornicacion (zina).

También es una conducta sexual irresponsable. No hay responsabilidad implicita en tales relaciones,
donde la persona mas vulnerable es la mujer. Las estadisticas demuestran de forma contundente que el
hombre, con frecuencia, ha engafnado a mujeres inocentes en el sexo prematrimonial. La mitad de los
estadounidenses de 30 afos convivieron antes del matrimonio, muchos de ellos suponiendo que es
mejor analizarlo detenidamente antes de dar el salto. Pero ahora los estudios demuestran que las
parejas que cohabitan antes del matrimonio tienen mas probabilidades de divorciarse que aquellas que
no lo hacen4.

Glen Elder, sociblogo de la Universidad de Carolina del Norte, dice lo siguiente sobre la cohabitacion:
« - . . . .

Es una relacion que atrae a aquellos, principalmente hombres, que buscan una salida facil y es incierto
qué aporta al matrimonio, si es que aporta algo”. Una chica de 24 afos escribi6 lo siguiente en una
carta a Ann Landers: “...La linea [en una carta previa] que me conmovi6 era de una adolescente que
decia conocer a montones de chicas de su edad que tenian varias parejas ‘simplemente por lo divertido

que era’.

Me parecio extrafo porque estaba teniendo relaciones sexuales a los 16 y no era para nada divertido.
Dormir con tipos no era excitante ni apasionante, era degradante. Esto me hizo sentir mas sola y vacia
que nunca. También me preocupaba mes a mes de quedar embarazada. Eso puede ser un verdadero
infierno... si pudiera hablar con las jévenes que leen su columna, les diria que el sexo en la
adolescencia no resuelve los problemas, crea mas. No hace que una chica se sienta amada, la hace

sentirse barata. Les haria saber que no hace a una chica ‘mas mujer’ sino que puede hacerla menos”s.

Dios dice:



«;Evitad la fornicacion, es una deshonestidad! ;Mal camino... (de satisfacer el instinto sexual)!»
(Coran 17:32)

La fornicacion y el adulterio han sido severamente condenados en los hadices del Profeta y los Imames.
En el Islam, el sexo prematrimonial se considera un acto inmoral contra los derechos de Dios y los

propios 6rganos sexuales.

El sexo prematrimonial es un pecado sancionable por el tribunal islamico. Si un hombre soltero y una
mujer soltera son declarados culpables de adulterio en un tribunal islamico, su castigo sera de la

siguiente manera:

«Flagelad a la fornicadora y al fornicador con cien azotes cada uno. Por respeto a la ley de Dios,
no uséis de mansedumbre con ellos, si es que creéis en Dios y en el Ultimo Dia. Y que un grupo

de creyentes sea testigo de su castigo» (Coran 24:2)

Si el hombre o la mujer solteros cometen adulterio mas de una vez, seran castigados con cien azotes
hasta tres veces; y si se los declara culpables por una cuarta vez, se les dara muerte.6 (En cuanto al

adulterio, el castigo es aun mas severo ya que las personas casadas no tienen ninguna excusa para

cometer adulterio. La ley islamica dice que las personas casadas culpables de adulterio deben ser

lapidadas hasta la muerte.)

Por lo tanto, el sexo prematrimonial esta fuera de discusion como medio de satisfaccion del deseo

sexual.

(B) Masturbacion

En terminologia islamica, masturbacion (istimna) significa autoestimulacion de los érganos sexuales
hasta lograr la emisién de semen o el orgasmo. La masturbacién en forma de autoestimulacion esta

prohibida en el figh chiita. Al describir a los creyentes, el Coran dice:

«;Bienaventurados los creyentes... que custodian sus partes pudendas, salvo de sus esposas...,
mientras quienes desean mas alla de eso (en la satisfaccion sexual), esos son los que violan la
ley» (Coran 23:5-6)

La ultima frase deja muy claro que cualquier satisfaccion sexual fuera del matrimonio es considerada
una trasgresion de la ley de Dios. Y esta aleya también implica que el sexo es un acto en el que
intervienen dos personas. Una vez cuando le preguntaron al Imam Ya’far as Sadiq sobre la
masturbacion, recitd esta misma aleya y mencioné la masturbacion como uno de sus ejemplos.7. En

otra ocasion, cuando le preguntaron sobre la masturbacion, dijo: “Es un acto indecente...”s.

La masturbacion es un pecado por el cual una persona también puede ser castigada por el tribunal
islamico. Por supuesto, la naturaleza del castigo esta bajo la discrecion del juez. Una vez, cierta

persona fue cogida masturbandose y fue llevada hasta el Imam ‘Ali. EI Imam lo castigd azotandole las



manos hasta que se pusieron rojas; luego hizo arreglos para que se casara a expensas del gobierno.9

Algunos cientificos de hoy en dia nos dicen que no hay peligro en la masturbacion, que es un acto
natural. Para demostrar que es natural, dan ejemplos de animales salvajes, como el mono. En realidad,
representan a aquellos que se han ido al otro extremo de la moral sexual. Han degradado a los seres
humanos al nivel de animales salvajes, y justifican sus actos encontrando ejemplos en el mundo animal.

Son, segun la expresion del Coran:

«como rebanos. No, auin mas extraviados. Esos tales son los que no se preocupan» (Coran
7:179)

La ironia es que cuando los musulmanes hablan de seguir el Islam, que llegd hace 1400 afos, son

etiquetados de ‘reaccionarios’, ‘los que desean poner el reloj marcha atras’, ‘antiprogresistas’, jy ahora
esa misma gente esta retrocediendo millones de anos (de acuerdo con su propio céalculo) y siguiendo a
los animales salvajes o0 a las sociedades primitivas para determinar lo que es natural para nosotros y lo

que no lo es!

Se pueden encontrar muchos tipos diferentes de conducta sexual en las sociedades primitivas, pero eso
no lo hace automaticamente natural o correcto. jPor el contrario, en algunos casos la masturbacion fue
considerada como un acto anormal y aborrecible! Por ejemplo, Lewis Cutlow escribe sobre los indios del

Amazonas:

...Los indios Xinguanos estan profundamente inquietados por los hombres civilizados que estan
frustrados sexualmente; no pueden entender como un hombre puede llegar a estimularse con la
contemplacién de una mujer desnuda. En sus veinticinco afios de vida diaria con los indios, Orlando me
dijo que nunca habia visto a ningun indio con una ereccion. Seria absurdo para ellos. Orlando tampoco

ha visto ni oido ningun caso de desviacion sexual entre los indios.

No sabian lo que era la masturbacion hasta que vieron a un civilizado operador del telégrafo hacerlo.
Desde entonces, el operador del telégrafo fue un problema para Orlando y sus colegas de la Reserva.
Los indios lo despreciaron porque, a sus 0jos, habia hecho algo reprensible. No habia nada que hacer,
excepto alejarlo de la Reserva”10

iA veces los cientificos justifican la masturbacion diciendo que mucha gente lo hace! Pero si la mayoria
hace algo, no prueba automéaticamente que sea correcto. De otro modo, las drogas deberian declararse
‘normales’ porque la mayoria de los estadounidenses en algin momento u otro las consumieron. Las
investigaciones realizadas por sexélogos como Kinsey, Masters y Johnson, y el Informe Hite revelan lo
que los estadounidenses hacen en la privacidad de sus dormitorios. jNo prueba necesariamente que lo

que hacen sea natural y correcto!

Muchos psicélogos modernos dicen que la masturbacion es como la relacién sexual normal, y aun

mejor, porque eres duefno de ti mismo y jno tienes que preocuparte por los sentimientos de tu pareja!



Este es un ejemplo de cuan bajo ha caido la sociedad materialista en su egocentrismo y egoismo que
hasta en el sexo prefiere buscar la propia satisfaccion con la exclusion de la pareja. “Parecen olvidar
que en la relacion sexual todos los sentidos contribuyen a la estimulacion y el orgasmo: el hombre y la
mujer miran a su pareja, se tocan mutuamente, se dicen palabras carinosas y escuchan los sonidos

estimulantes; y hasta utilizan el sentido del olfato y el gusto.

Y la penetracion del 6rgano masculino dentro de la mujer conduce a la excitacion final y al orgasmo.
Pero en la masturbacion, la unica fuente de estimulacion es la imaginacion, sin involucrar ningun otro
sentido. Toda la carga esta en la mente; y como consecuencia, mientras que la relacion sexual normal

causa felicidad y gozo, la masturbacién crea depresion emocional y psicolégica”11.

Esta no es solo la opinién de un erudito musulman. El Informe Hite en Sexualidad Masculina sefala:
“Similarmente, muchos hombres dijeron que disfrutaron fisicamente el masturbarse, pero que

emocionalmente fue deprimente”. 12

En una de las respuestas, un hombre escribe: “Fisicamente es agradable, pero puede dejarte
emocionalmente vacio o solitario para lo verdadero. Puedes hacerlo cuando tienes ganas, acabar
cuando quieras, usar tus propias imagenes, pero no hay afecto o cercania, nadie con quien compartir el

placer, no hay compafierismo...”. 13

Después de decir que los efectos fisicos de la masturbacion son insignificantes, Leslie D. Weatherhead,
en su libro The Mastery of Sex [El dominio del sexo], escribe: “Psicolégicamente, los resultados son

mas serios. La masturbacion en el adulto es casi siempre debido a su inadaptacion...” 14

La cura para la masturbacion: Es facil mantenerse alejado del adulterio porque involucra a otra
persona. Pero el peligro de adquirir el habito de la masturbacion esta siempre presente; por lo tanto, es
necesario saber como combatir esta conducta sexual pervertida. A continuacion se brindan algunas
pautas para liberar a la persona del habito de la masturbacién. Se han tomado de The Mastery of Sex
[El dominio de sexo] de Weatherhead y de Your Questions Answered [Tus preguntas respondidas] de

‘Allamah Rizvi.

1. Fortalecimiento de la fuerza de voluntad: esto es posible Unicamente si uno honesta y sinceramente
desea deshacerse de este habito. Pide a Dios que te ayude a vencer este habito, concéntrate en las

ensefianzas religiosas, y fomenta el espiritu de devocion (fagwa).

2. Permanece mas y mas en compania de otras personas: si durante el dia sientes ganas de
masturbarte, levantate de la cama o la silla y ve con otra gente y habla con ellos. Si sucede a la noche,

siéntate en la cama, escribe una carta o lee un libro. Haz algo para desviar tu mente a otras cosas.

3. Adopta algun pasatiempo o deporte que te ayudara a descargar las energias del cuerpo.



(C) Homosexualidad

Una forma de satisfacer el deseo sexual que esta siendo aceptada actualmente en el mundo occidental
son las relaciones sexuales entre miembros del mismo sexo: homosexualidad (que por definicion

incluye el lesbianismo).

Al decir que esta siendo aceptada en las sociedades liberales, no quiero decir que la homosexualidad
sea un fendmeno del siglo XX; no, en absoluto. Pero hay una gran diferencia entre el pasado y el
presente: en el pasado, la homosexualidad era considerada una conducta sexual pervertida, jmientras

gue ahora se la designa como algo ‘natural’ y como el resultado de una ‘tendencia innata’

Todas las religiones reveladas —Judaismo, Cristianismo e Islam— forman un frente unido contra tal
conducta sexual. Ha sido claramente condenada en la Biblia y en el Coran. El Coran describe al pueblo

de Lot de la siguiente manera:

Y a Lot. Cuando dijo a su pueblo: ‘¢ Cometéis una deshonestidad que ninguna criatura ha
cometido antes? Ciertamente, por concupiscencia, os llegais a los hombres en lugar de llegaros
a las mujeres. ;Si, sois un pueblo inmoderado!”. Lo unico que respondio su pueblo fue:
“tExpulsadles de la ciudad! ;Son gente que se las da de puros’. Y les salvamos, a él y a su
familia, salvo a su mujer, que fue de los que se rezagaron. E hicimos llover sobre ellos una lluvia,

;Y mira como terminaron los pecadores! (Coran 7:80-84)

El Coran también describe como el Profeta Lot (la Paz sea con él) intentd razonar con su pueblo
cuando ellos se acercaron a sus tres invitados (que eran en realidad angeles con forma humana):
Cuando el pueblo de Lot vio el joven hombre apuesto, vinieron hacia él corriendo. Lot lo habia

anticipado porque habian estado obrando mal desde antes.

Cuando el pueblo se acerco a su casa, Lot dijo sehalando a sus hijas: “;Pueblo! ;Aqui tenéis a
mis hijas. Son mas puras para vosotros! ;Temed a Dios y no me avergoncéis en mis huéspedes!
¢No hay entre vosotros un hombre honrado?” Dijeron: “Ya sabes que no tenemos ningun

derecho a tus hijas. Tu ya sabes lo que queremos...” (Coran 11:78-79)
Al explicar los detalles del castigo, Dios dice:

Y cuando vino Nuestra orden sobre el pueblo de Lot, volvimos la ciudad de arriba abajo e
hicimos llover sobre ella piedras de arcilla a montones. (Coran 11:82)

Asi vemos que por lo que al Coran se refiere, la homosexualidad es una ‘indecencia’, y que Dios tuvo

que destruir a toda una nacioén por su conducta sexual indecente.

En el sistema legal islamico, la homosexualidad es un delito punible contra las leyes de Dios. En el caso
de la homosexualidad entre dos hombres, el individuo activo sera azotado cien veces si es soltero y

matado si esta casado; mientras que el pasivo sera matado independientemente de su estado marital.



En el caso de dos mujeres (es decir, lesbianismo), las pecadoras seran azotadas cien veces si son

solteras y lapidadas hasta la muerte si estan casadas. 15

¢ Por qué el Islam es tan severo en temas de fornicacion, homosexualidad y lesbianismo? Si el sistema
islamico no hubiera permitido la satisfaccion de los instintos sexuales por medios legales (sin siquiera
asociarle culpa), seria correcto decir que el Islam es muy severo. Pero, puesto que permite la
satisfaccion de los instintos sexuales por medios licitos, no esta dispuesto a tolerar ninguna conducta

pervertida.

Los homosexuales son considerados como el grupo de alto riesgo del Sindrome de Inmunodeficiencia

Adquirida (SIDA). Esto muestra que la naturaleza no la ha aceptado como una conducta sexual normal
de la humanidad. A los homosexuales se les pide que usen preservativos para tener sexo seguro. Si la
homosexualidad sin preservativos no es sexo seguro, ¢como puede ser natural? ;No es la declaraciéon

‘es natural pero no seguro’ una contradicciéon en si misma?

La bancarrota moral de Occidente es muy evidente en la tendencia actual donde algunas iglesias
cristianas estan dispuestas a considerar la modificacion de los valores morales biblicos para
acomodarlos a los caprichos de aquellos que desean justificar su conducta inmoral. Un clérigo
anglicano de alto rango en Canada dice que es hora de que su iglesia apruebe alguna forma de servicio

o rito que bendiga la union de una pareja comprometida del mismo sexo. 16

Después de un debate de tres horas en 1987, el Sinodo General de la Iglesia de Inglaterra “decidié que
la homosexualidad es incorrecta, pero se ha rehusado a condenarla como un pecado”. 17 Parece que en
vez de ofrecer direccion ética y moral, la iglesia esta siendo dirigida por grupos de interés especiales.
Tales grupos incluso quieren que las escuelas publicas cambien la definicion de familia para hacer su

estilo de vida aceptable.

2. Vias temporales legales

Si un musulman no puede casarse poco después de la pubertad, solo tiene dos opciones: la abstinencia

temporal o el matrimonio temporal.

(A) Abstinencia temporal

El Islam ha permitido el matrimonio tan pronto como una persona alcanza la madurez fisica, y también
recomienda que, al menos durante los primeros anos de matrimonio, adopte un estilo de vida muy

sencillo para que la escasez o insuficiencia de recursos econémicos no impidan una vida feliz.

Pero si una persona decide, por cualquier razén, no casarse pronto después de alcanzar la madurez
fisica, la Unica via es adoptar la abstinencia temporal. Después de recomendar enérgicamente el

matrimonio de la gente soltera, el Coran dice:



«Que los que no puedan casarse observen la continencia (o abstinencia) hasta que Dios les
enriquezca con Su favory (Coran 24:33)

Sin embargo la abstinencia de todas las vias prohibidas de satisfaccion del instinto sexual no es facil.
Por lo tanto, algunas pautas al respecto no estaran fuera de lugar. Una vez un hombre fue a ver al
Profeta y le dijo: “No tengo la capacidad (financiera) para casarme, y por eso vengo a quejarme de mi
situacion de solteria”. El Profeta le aconsejé coémo controlar su instinto sexual diciéndole: “Deja el pelo

de tu cuerpo y ayuna continuamente”18.

Al decirle que “dejara el pelo del cuerpo”, el Profeta le estaba pidiendo que no removiera el vello que
crece en la zona pubica, el pecho, etc. afeitandose o usando lociones o cera; solamente deberia
recortar el pelo.

Este hadiz indica que remover el pelo excesivo aumenta el instinto sexual de uno. (Probablemente, es
por eso que la ley islamica recomienda a los hombres afeitarse el vello excesivo cada 40 dias y a las
mujeres les recomienda removerlo con lociones o cremas cada 20 dias). Retrospectivamente, significa
que dejar el vello disminuira el deseo sexual y ayudara a la persona en la abstinencia. El Imam ‘Ali dijo:
“Cuando el pelo de una persona crece, su deseo sexual disminuye”19

Todavia no he encontrado ningun estudio cientifico sobre la relacion entre el afeitado del vello y el
deseo sexual, pero me dijeron que los hakims creian que remover el vello del area publica aumentaba
las posibilidades de una presion directa sobre ese area y, en consecuencia, el flujo sanguineo hacia los

organos sexuales.

El otro método de reducir el deseo sexual es el ayuno. Es evidente que uno de los mayores beneficios
del ayuno es el fortalecimiento de la fuerza de voluntad. Y sin duda, la abstinencia en el contexto sexual
depende mayoritariamente de la fuerza de voluntad de la persona. Por lo tanto, el ayuno fortalecera la

fuerza de voluntad de la persona, permitiéndole dominar los deseos sexuales.

(B) Matrimonio temporal (mut’ah)

Si una persona no se casa poco después de la madurez y encuentra dificil controlar su deseo sexual, la

Unica via de satisfacer el deseo sexual es el mutah.

En las leyes islamicas, de acuerdo con el figh chiita, el matrimonio es de dos tipos: da’im, permanente, y
munaqati’, temporal. El mungati’ es también conocido por mutah. Este no es el lugar de discutir la
legalidad o ilegalidad del matrimonio temporal (mutah). Sera suficiente decir que, incluso de acuerdo
con las fuentes sunies, el mut'ah estuvo permitido en el Islam hasta los primeros dias del califato de
‘Umar ibn al Jattab. Fue en el periodo més tardio de su autoridad cuando ‘Umar declar6 el mutah como
haram (prohibido). {De mas esta decir que la decision de ‘Umar no tiene valor frente al Coran vy la

Sunna!



En cuanto a la relevancia del sistema mut'ah en tiempos modernos, citaré solamente lo que Sachiko
Murata, una erudita japonesa, escribi6 en su tesis sobre el tema: “Déjenme remarcar que el Occidente
moderno no esta ni cerca de resolver todos los problemas legales que surgieron por causa de las
relaciones sexuales relativamente libres en la sociedad contemporanea. Si fuera posible una solucion
real a estos problemas, quizas se podria obtener cierta inspiracion de un sistema legal tal como el
mut'ah que, con su valoracion realista de la naturaleza humana, ha sido capaz de tomar en cuenta los

derechos y responsabilidades de todas las partes”20

Para un examen detallado del aspecto social del mut'ah, ver The Rights of Women in Islam [Los
derechos de la mujer en el Islam], de Mutahari21, y sobre el aspecto legal, ver The Origin of Shiite Islam
and Its Principles [El origen del Islam Shiite y sus principios], de Kashiful Gita22. Para un analisis
completo de la aleya del Coran y los hadices de mut'ah, ver at-Tabataba'i al-Mizan, vol. VIII. 23

La diferencia principal entre los dos tipos de matrimonio radica en que en el matrimonio permanente, el
Islam tiene claramente definidos los derechos y las obligaciones entre los esposos. Por ejemplo, es el
deber del marido satisfacer las necesidades basicas de la vida de su mujer, y la esposa esta obligada a

no rechazar las relaciones sexuales sin ninguna razén religiosa o médica.

Pero en el matrimonio temporal, el Islam ha dado a los respectivos esposos la posibilidad de desarrollar
sus propios derechos y planes. Por ejemplo, el marido no esté obligado al mantenimiento de la esposa
a menos que haya sido estipulado asi en el contrato de matrimonio. Asimismo, la esposa puede poner
la condicion en el contrato de matrimonio de que no habra relaciones sexuales.24 Tales condiciones son

invalidas en un matrimonio permanente, pero estan permitidas en el matrimonio temporal.

No puedo enfatizar demasiado la naturaleza temporal del mut'ah. El mensaje del Islam es bastante
claro: casarse de manera permanente; si no es posible, adoptar la abstinencia temporal; y si no es

posible, Unicamente entonces usar el mut ah.

La naturaleza temporal del mut'ah puede ser vista también en los siguientes dichos de los Imames: Una
vez ‘Ali ibn Yagtin, un prominente chiita que consiguié un alto puesto en el gobierno abasi, pregunté al
Imam ‘Ali ar Rida sobre el mut'ah. El Imam dijo: “Qué tienes tu que ver con eso si Dios te ha hecho libre

de esta necesidad”25

También dijo: “Es permitido y absolutamente permisible para un hombre al que Dios no ha proveido de

los medios para el matrimonio permanente que pueda ser casto realizando el mutah”26

C. Matrimonio

En esta seccion, analizaremos algunas de las reglas y leyes generales relacionadas con el matrimonio,
la ceremonia matrimonial, el aspecto practico del sexo dentro del matrimonio y algunas de las preguntas

frecuentes que se suelen preguntar.



1. ¢Con quién se puede casar?

El Islam establece ciertas restricciones en lo que respecta a la eleccidn del cdnyuge. Estas restricciones

estan basadas en las relaciones sanguineas y las filiaciones religiosas de una persona.

(A) Restricciones basadas en el parentesco

Hay ciertas relaciones sanguineas que se consideran haram para el matrimonio. (Como regla general, si
alguien es tu mahram, el casamiento con él esta prohibido. Mahram significa pariente de sangre, en
cuya presencia el hiyab no es necesario.) La lista de dichos parientes es presentada en el Coran de la

siguiente manera:

Para el hombre, madre, hija, tia paterna, tia materna, sobrina, madre adoptiva, hermana adoptiva,
suegra, hijastra, nuera, todas las mujeres casadas, cunada (como segunda esposa) (Ver el
Coran, capitulo 4, aleyas 23-24)

Para la mujer, padre, hijo, tio paterno, tio materno, sobrino, esposo de la madre adoptiva, hermano

adoptivo, suegro, hijastro, cuiado.

Es importante notar que los primos no estan incluidos en la lista, lo que significa que: primero, los
primos no son mahram entre si, asi que deben observar el hiyab entre ellos; segundo, los primos se

pueden casar entre si.

(B) Restricciones basadas en la religion

El matrimonio entre dos personas que no comparten la misma religion genera problemas en la vida
diaria de la pareja porque ningun aspecto de nuestra vida esté fuera de la jurisdiccion de la ley islamica.

En consecuencia, la restriccion del matrimonio basada en las diferencias religiosas es bastante natural.
Un hombre musulman chiita

® se puede casar con:

- una mujer musulmana chiita

- una mujer musulmana no-chiita

Sin embargo, si hay riego de ser descarriado, es haram.
- una mujer cristiana o judia en mutah solamente.

® No se puede casar con: una mujer de otra fe.

Una mujer musulmana chiita

® se puede casar con:



- un hombre musulman chiita
- un hombre musulman no-chiita,
aungue es mejor no hacerlo; y si hay riesgo de ser descarriado, es haram.

e No se puede casar con: un hombre que no sea musulman.

2. Algunas preguntas frecuentes

(A) ¢Tienen los padres algun derecho sobre el matrimonio de sus hijos?

El padre y el abuelo paterno tienen total autoridad sobre los hijos que aun no han alcanzado la edad de

la pubertad.
Cuando un(a) nino(a) alcanza la edad de la pubertad, existen tres situaciones diferentes:

(a) Un(a) nifo(a) que es baligh pero no mentalmente maduro(a): en este caso, el padre y el abuelo
todavia tienen la autoridad sobre él o ella. Tal nifio(a) no puede tomar una decision sobre el matrimonio

sin la aprobacion del padre o el abuelo.

(b) Un muchacho que es baligh y también mentalmente maduro: en este caso, tiene todo el derecho de

decidir sobre su propio matrimonio.

(c) Una muchacha que es baligh y mentalmente madura: hay cuatro opiniones diferentes sobre este
tema (Muhaqqiq al-Hilli, Sharaya’, pag. 500: Shahid ath-Thani, Sharh Lumah, vol. Il, pag. 71). Sin
embargo, la mayoria de los actuales muytahids dicen que en su primer matrimonio, una muchacha
baligha y madura mentalmente no puede casarse sin el permiso de su padre o abuelo, pero si ya habia
estado casada antes, tiene todo el derecho de decidir por ella misma en el caso de su segundo

matrimonio.27

Esta regla existe para actuar como una proteccidn extra del honor de una adolescente. No obstante, si
el padre o el abuelo rehusan dar su consentimiento a una propuesta de un hombre adecuado, la
muchacha puede dirigirse a un juez religioso que podra anular la decision de su padre o abuelo. De

manera similar, si el padre o abuelo son inaccesibles, no sera necesario su permiso.

(B) Considerando el asunto del hiyab en el Islam, ¢le esta permitido al chico mirar a la chica

antes de casarse con ella?

Al hombre le esta permitido ver sin el hiyab a la mujer con la que desea casarse. No obstante, solo se le
permite al hombre o la mujer mirar a su futuro(a) conyuge una vez;28 ino es una licencia perpetua para

salir juntos! Recomiendo enérgicamente que esto se realice bajo la supervisidon de los padres o tutores.



(C) ¢Puede un chico y una chica que estan comprometidos reunirse o salir juntos?

En el Islam, no existe la ceremonia conocida como compromiso. De acuerdo con la ley islamica, el
compromiso es un acuerdo revocable entre dos personas para casarse, nada mas; no hace a las dos
personas mahram entre ellas. Todavia tienen que observar las reglas del hiyab. Pero si dos personas
que estan comprometidas desean reunirse y salir juntas, la Unica forma de legalizarlo islamicamente es

realizando el matrimonio mut'ah entre el prometido y la prometida.

Incluso pueden poner a condicién en el contrato del matrimonio mut'ah de que no habra relaciones
sexuales. De esta manera, podran reunirse sin ninguna objecidn de la ley islamica. Este método
también puede ser adoptado por aquellos que desean tener la ceremonia de compromiso donde el

novio le coloca el anillo a su prometida.

Sin embargo, como mencionamos anteriormente, una muchacha que aun no se ha casado, necesitara

la aprobacién de su padre o abuelo, incluso en tal matrimonio mutah.
3. El 'Aqd
En la ley islamica, el matrimonio es un ‘agd, un contrato.

Como un contrato, depende de la jjab (propuesta de la novia) y la qubul (aceptacion del novio). El
contrato puede celebrarse verbalmente por las partes o sus representantes. El idioma del contrato debe
ser arabe. Aungue solo una oracién para la propuesta (como ankahtuka nafsi = Me doy a ti en
matrimonio) y una palabra para la aceptacién (como gabiltu = Acepto) son suficientes, se acostumbra a
solemnizar el matrimonio utilizando diferentes términos legales para dicho propdsito; por ejemplo,
ankhatu, zawwajtu juntas con la mencion de mahr; sidaq, etc. También se recomienda comenzar con un
sermon (khutba) alabando a Dios, subhanahu wa ta ala, pidiéndole Su bendicién sobre el Profeta
Muhammad y su prole, y recitando una aleya del Coran y un par de hadices relacionados con el

matrimonio.

Una de las condiciones necesarias de un contrato de matrimonio islamico es la mahr. Mahr
generalmente se traduce como dote, y es el regalo de casamiento que el novio se compromete a
regalar a la novia. Es en realidad el derecho de la novia, y ella especificara o fijara la mahr; el novio

podra aceptarla o negociarla con su futura novia.

La mahr puede consistir de algo material o un beneficio (como alguna capacitacion). Se puede pagar

por adelantado o en forma de promesa de pago que se decide antes de la celebracion del matrimonio.

4. La celebracion del matrimonio

(A) ¢Cuando casarse?

¢ Hay algunos dias especiales en el calendario islamico en los cuales esté recomendado o desaprobado



casarse? Basicamente, el matrimonio esta permitido en cualquier momento. Sin embargo, hay algunos
dias en los cuales el matrimonio no es recomendado; algunos de ellos basados en hadices y otros por

razones culturales o histéricas.

Generalmente, podemos clasificar estos dias en tres: (a) Hay algunos hadices que dicen que es makruh
(no recomendable) hacer la ceremonia del matrimonio en los dias en los que la luna esta en la
constelacion de Escorpio (esto se conoce como al-qamar fil agrab o gamar dar agrab), durante los dos
o tres ultimos dias de los meses lunares, y los miércoles. (b) Algunos hadices dicen que ciertos dias de
cada mes son dias de mal augurio (nahas); estos dias son el 3, 5, 13, 16, 21, 24 y 25 de los meses

lunares.

Sin embargo, los hadices de ambas categorias anteriores no pasan el examen de los eruditos del hadiz.
Nuestros muytahids normalmente no aplican su experiencia completa en asuntos no relacionados con
mandatos obligatorios o prohibidos. Suavizan los criterios de aceptabilidad de los hadices en cuestiones
referidas a los actos sunnat (de la Sunna) o makruh (desaconsejables). Esto no se hace por negligencia
o falta de interés, sino en base a una regla generalmente aceptada en usulul-figh (los Principios de la
Jurisprudencia) conocida como galidatut-tasamuh, que significa la regla de indulgencia” (al determinar
la aceptabilidad del hadiz).29

Esto ha sido mencionado claramente por el Ayatola al Ju'i, en su manual de fatwas. El menciona:
“Muchos de los actos mustahab (recomendados) mencionados en los capitulos de este libro estan
basados en el galdatut-tasamuh en fuentes de los actos sunnat. Por lo tanto, todo lo que no ha sido
comprobado como sunnat, en nuestra opinion, deberia ser realizado con la intencion de rajail
matlubiyyah. Y lo mismo se aplica a los actos makruh: deberian ser evitados con la intencién de rajail

matlubiyyah”.30

En cuanto a las dos categorias de los dias del casamiento, sera suficiente citar a Ayatola Golpaygani,
uno de los lideres muytahids de nuestro tiempo, quien dice: “Uno puede seguir estos actos mustahab y
makruh con la intencién de raja’l matlubiyyah, porque no hay evidencia clara de algunas de estas

cosas”.31

(c) Hay ciertos dias del calendario islamico que rememoran eventos de la historia islamica; por ejemplo,
el 10 de Muharram es un dia de duelo por la masacre en Karbala, o el dia de la muerte del Profeta en el
mes de Safar, etc. Ya que tales dias son conmemorados por los musulmanes como dias de duelo, no

es recomendable, social ni religiosamente, realizar la ceremonia del matrimonio en tales dias.

(B) La noche de la boda

Debo explicar porque escribi ‘noche’ de la boda y no ‘dia’. El hadiz dice: “Lleva a la novia a su nuevo
hogar durante la noche”32. Segln este hadiz, se recomienda que la boda se realice a la noche.

Después de todo, Dios hizo la noche... «para que descanséis en ella» (Coran 10:67).



Después de que la novia ha entrado en la habitacion, se le recomienda al novio que quite los zapatos

de la novia, lave sus pies (en un recipiente) y salpique el agua alrededor de la habitacion.

Luego, el novio deberia realizar el wudu (ablucién), y hacer dos oraciones rak’a sunnat, y luego recitar

el siguiente dua (invocacion):

Allahummar zugni ulfataha wa wuddaha wa rizaha bi; war zini biha, waj ma' baynana bi ahsani jjtimain

wa anfasi itilafin; fa innaka tuhibbul halal wa tukrihul haram.

iOh, Dios! Bendiceme con su afecto, amor y aceptacion; hazme agradecido con ella, redinenos en la
mejor forma de unién y en armonia absoluta; ciertamente a Ti te gustan las cosas licitas y te

desagradan las ilicitas.
Después, debe pedir a la novia que realice el wudu (ablucién) y que haga dos oraciones rak’a sunnat.

Cuando estén listos para ir a la cama, el novio debe poner su mano sobre la frente de ella y hacer la

siguiente du’a (invocacién) mirando hacia quibla (quiblah). (jAsi que no olvides la brujula de quibla!)

Allahumma bi amanatika akhaztuha wa bi kalimatika s-tahlaltuha. Fa in qazayta Ii minha waladan, faj-
alhu mubarakan taqgiyyan min Shiati Al-i Muhammad (sal-lal-lahu alayhi wa alihi wa sallam) wa la taj-
al lish Shaytani fihi shirkan wa la nasiba.

iOh, Dios! La he tomado como Tu confianza y la he hecho licita para mi por Tus palabras. Por lo tanto,
si tienes decretado para mi un hijo de ella, hazle bendito y correcto de entre los seguidores de la familia

de Muhammad (la paz sea con él y con ellos) y no dejes que Satan tenga ninguna parte en é1.33

¢ Es necesario hacer el amor la primera noche de bodas o puede ser demorado? En lo que concierne a
la ley islamica, no es obligatorio ni esta prohibido tener relaciones sexuales la primera noche. Es una

decision privada entre la pareja de recién casados; no tiene nada que ver con los demas. Sin embargo,
debo decir que el novio deberia tomar en consideracion los sentimientos de ella; después de todo, él, y

lo que la rodea, es nuevo para ella.

5. Dias y momentos para el sexo

(A) ¢ Esta el sexo prohibido en algunos momentos dentro del matrimonio?

Si. Al considerar el malestar de las mujeres durante sus periodos mensuales, el Islam ha prohibido las

relaciones sexuales entre esposos durante la menstruacion. El Coran dice:

«Te preguntan acerca de la menstruacion. Di: ‘Es un malestar (para las mujeres). ;Manteneos,
pues, aparte de las mujeres durante la menstruacion y no os acerquéis (sexualmente) a ellas
hasta que se hayan purificado! Y cuando se hayan purificado, id a ellas como Dios os ha
ordenadoy (Coran 2:222)



De acuerdo a ley islamica, el periodo dura entre tres y diez dias. Si el sangrado dura menos de tres
dias, no es menstruacion; si dura mas de diez dias, es menstruacion durante los primeros diez dias y

después se considera istihazah, sangrado irregular durante el cual esta permitido el sexo.34

La prohibicién del sexo durante los periodos esta limitada al coito estrictamente; otro contacto intimo
(con la excepcion de la vagina y el ano) esta permitido. Sin embargo, es mejor no tocar el cuerpo de la

mujer entre el ombligo y las rodillas.

Si un hombre esta teniendo relaciones sexuales con su esposa y descubre que su periodo ha

comenzado, debera apartarse de ella inmediatamente.

Esta claro en la aleya mencionada anteriormente que una vez que la sangre ha cesado, el coito se
vuelve licito, aun cuando la mujer no haya realizado la ablucién mayor (ghus/). Pero en base a la
siguiente frase (y cuando se hayan purificado...), la mayoria de los muytahids dicen que es mejor evitar

el coito hasta que ella realice el ghus/ o, al menos, se lave las partes privadas.35

El coito tampoco se permite durante el sagrado posterior al parto (diez dias), durante el dia en el mes
de Ramadan y cuando una persona esta en estado de /hram en la peregrinacion a la Meca. En todos

los otros momentos, las relaciones sexuales estan permitidas.

(B) ¢Se desaconseja (makruh) hacer el amor en cualquier momento o cualquier dia?

Hay ciertos hadices que dicen que las relaciones sexuales durante algunos dias y ciertos momentos

son makruh (desaconsejables), pero no haram (prohibidas).

Estos dias y momentos son los siguientes:

i. Durante acontecimientos naturales aterradores, como por ejemplo, eclipses, huracanes, terremotos.
ii. Desde la puesta de sol hasta magrib.

iii. Desde el alba hasta la salida del sol.

iv. Las tres ultimas noches de los meses lunares.

v. La vispera del dia decimoquinto de los meses lunares.

vi. La vispera del dia décimo de Dul Hiyyah.

vii. Estando impuro (unub).

Algunos casos se explican por si mismos: no creo que nadie esté de humor para tener sexo durante un
huracan o un terremoto. El segundo y tercer ejemplos son momentos de la oracidn; obviamente, se

espera que un musulman pase ese tiempo en meditacion y oracion. Pero recordemos, en primer lugar,



que es makruh (desaconsejable), no haram (prohibido) tener relaciones sexuales en estos momentos.

En segundo lugar, los hadices para tales temas han sido aceptados sobre la base del gaidatu t-
tasamuh mencionado anteriormente. En tercer lugar, las razones dadas por este karahat (acto
desaconsejable) se deben mayoritariamente a una posible deformidad del bebé concebido en ese
momento. Al observar estas razones, me inclino a limitar este karahat solamente para los casos de

parejas que planeen tener hijos, y no extenderlo a aquellas que practican el control de natalidad.

Por lo tanto, recomiendo a los lectores que sean considerados el uno con el otro y que no pongan a su
pareja bajo tension de forma innecesaria; si su conyuge es muy sensible a estos dias makruh, intente

acomodar sus gustos de acuerdo a ello. El entendimiento mutuo es la clave.

(C) ¢Hay dias y momentos en los que se recomiendan las relaciones sexuales?

Si, tenemos ciertos hadices que dicen que es mejor tener relaciones sexuales en estos momentos:
i. La noche del domingo.

ii. La noche del lunes.

ii. La noche del miércoles.

iv. El mediodia del jueves.

v. La noche del jueves.

vi. La tarde del viernes.

vii. Siempre que la esposa desee hacer el amor.

iLos jueves y viernes son fin de semana en el calendario islamico!

(D) ¢Hay momentos en los que sea obligatorio (wayib) tener relaciones sexuales?

iSi! Es wayib para el hombre hacer el amor con su esposa al menos una vez cada cuatro meses; éste
es considerado como uno de los derechos conyugales de la esposa. Esta obligacion esta vigente a

menos que haya una excusa valida o que la mujer renuncie a su derecho.

6. Técnicas sexuales

Antes de comenzar a escribir sobre las técnicas sexuales, es necesario decir que no existen reglas ni
leyes sobre la estimulacion previa o el coito. Las uUnicas leyes y reglas son las pactadas por los amantes
por acuerdo mutuo y a veces tacito. Todo lo que es agradable y satisfactorio para ambos, esposo y
esposa, es correcto y propio; y todo lo desagradable es incorrecto. La unica limitacion a esta regla

general seria alguna regla de la ley islamica que vaya en contra de los deseos del marido o la mujer.



(A) Estimulacion previa

El hombre suele olvidar que la mujer también ha sido creada con los mismos deseos que él. Asbag ibn
Nubatah cita al Imam ‘Ali que dijo: “Dios, el Omnipotente, cre6 el deseo sexual en diez partes; luego le
dio nueve partes a la mujer y una al hombre”. Pero Dios también les dio a ellas “igual parte de pudor”36

Muchas veces este pudor hace que el hombre ignore los deseos de su mujer.

Basado en esta realidad, el Islam enfatiza la estimulacion. El Imam ‘Ali dice: “Cuando desees hacer el
amor con tu mujer, no te precipites porque la mujer (también) tiene necesidades (que deben ser

satisfechas)”37.

El sexo sin estimulacion previa ha sido considerado crueldad. El Profeta dijo: “Tres personas son

crueles: ... un hombre que hace el amor con su mujer antes de estimularla”38

Otro hadiz compara el sexo sin juegos previos con conductas animales: “Cuando cualquiera de vosotros
haga el amor con su esposa, que no vaya a ella como un péjaro; en lugar de eso él debe ser lento y
pausado”39.

El Profeta dijo: “No debe haber ninguno entre vosotros que haga el amor con su mujer como animales;
mas bien deberia haber un mensajero entre ellos”. Cuando le preguntaron sobre el significado de ese

mensajero, dijo: “Significa los besos y la charla”40.

El Imam Ya’far as Sadiq ha sido citado de este modo: “...debe haber excitacién preliminar mutua entre

ellos porque es mejor para el sexo”41.

El Profeta dijo: “...todo juego de un creyente es nulo excepto en tres casos: en la equitacion, en el tiro

con arco y en la estimulaciéon mutua con su mujer; estas son verdades (haqq)”42.

En lo que se refiere al papel de la mujer en la excitacién sexual, los Imames han elogiado a la mujer
gue renuncia al pudor cuando esta con su marido. Anteriormente cité un hadiz del Imam ‘Ali que decia
que a la mujer le habia sido dada la novena parte del deseo sexual pero que Dios también le habia

dado la novena parte de pudor43.

Habia prometido en el capitulo segundo que explicaria la razén fundamental que hay detras de este
hadiz. Podria parecer que hay una contradiccion en este acto de Dios, pero no es asi.

Tanto el deseo sexual como el pudor han sido puestos para un propésito muy especifico. El deseo
sexual esta para ser desatado, si, desatado, cuando una mujer esta con su esposo, pero debe ser

atado con el pudor cuando esta en presencia de otras personas.

Esto ha sido explicado de forma elocuente por el Imam Muhammad al Bagir cuando dijo: “La mejor
mujer entre vosotras es aquella que renuncia a la armadura del pudor cuando se desviste para su

marido y se coloca la armadura del pudor cuando se viste de nuevo”44. Después de todo, la modestia y



la castidad en publico son el sello caracteristico de toda mujer musulmana.

Estos dichos muestran claramente que los esposos deben sentirse completamente libres cuando estan
involucrados en la estimulacion mutua, conocida como juegos previos. No hay nada incorrecto, de

acuerdo con el Islam, en que la mujer sea activa y reaccione con entusiasmo durante el sexo.

Esto es diametralmente opuesto a la moral sexual de los cristianos occidentales antes de la revolucion
sexual. Russell dice: “Las mujeres occidentales de una o dos generaciones atras podran recordar cémo
eran advertidas por sus madres de que el coito era un deber desagradable que ellas debian a sus

maridos, y que debian ‘quedarse inmdviles y pensar en Inglaterra’45.

¢ Qué mas podia engendrar tal moralidad sino una rebelidn sexual? Por lo que respecta a la ley
islamica, todos los muytahids son unanimes al decir que el acto de la estimulacién sexual preliminar es,
en si mismo, mustahab (recomendado). De manera similar, se recomienda no lanzarse al coito sin un

juego previo46. Las ideas clave son: satisfaccion y placer mutuos.

(B) Técnicas de estimulacion previa

En lo que concierne a los métodos de estimulacion mutua en el juego previo, la ley islamica permite al
esposo y a la esposa mirar, besar, tocar, oler y estimular cualquier parte del cuerpo del otro. Por lo
tanto, el sexo oral, como es conocido en esta parte del mundo, esta permitido. Al Imam Musa al Kazim
una vez le hicieron esta pregunta: “;Puede un hombre besar la vagina de su mujer?” El Imam dijo, “No
hay problema”47. La Unica restriccion es que no deben ser usados objetos extrafios. Y esta restriccion
es bastante entendible: jnada puede sustituir lo que Dios ha creado en nuestros cuerpos!

La restriccion del uso de objetos extraios esta basada en el siguiente hadiz: ‘Ubaydullah ibn Zurarah
cuenta que tenia un viejo vecino que poseia una joven esclava. Debido a su edad, no podia satisfacer
completamente a la joven esclava durante el coito. Ella, por tanto, le pidié que pusiera los dedos en su
vagina como a ella le gustaba. El anciano accedio a sus deseos, aunque no le gustaba esta idea. Asi
gue le pidié a ‘Ubaydullah que preguntara al Imam ‘Ali ar Rida sobre esto. Cuando ‘Ubaydullah le
pregunto, el Imam dijo: “No hay problema mientras use alguna parte de su propio cuerpo sobre ella,
pero no debe usar ninguna otra cosa aparte de su cuerpo y el de ella”48

En una discusion anterior, dijimos que la masturbacion (es decir, la autoestimulacion de los 6rganos
sexuales propios hasta la emision de semen o el orgasmo) no estaba permitida. Sin embargo, en el
caso de personas casadas, no hay problema en que la mujer estimule el pene de su marido hasta la
emisidén de semen o que él estimule los érganos de su mujer hasta el orgasmo. Esto esta permitido
porque no es ‘autoestimulacion’; es estimulacién por parte de la pareja legal. EI Coran dice claramente
que:

«;Bienaventurados los creyentes... que custodian sus partes pudendas, salvo a sus conyuges...»
(Coran 23:5-6).



Y la estimulacion de los érganos sexuales por parte de la pareja legal ciertamente se encuentra bajo la

definicion de proteger los érganos de uno ‘excepto de sus conyuges’.
(C) Coito

¢ Hay alguna posicion particular en el coito que esté prohibida en el Islam? jNo! En lo que se refiere a
las posiciones basicas del coito, no hay restricciones. Estoy usando los términos ‘posiciones basicas del
coito’ para las posiciones conocidas como el hombre arriba, cara a cara; la mujer arriba, cara a cara;
posicidn lateral, cara a cara; posicion de espaldas en la que el esposo penetra la vagina desde la parte

trasera. La ley islamica permite que los esposos exploren y experimenten como deseen.

En los inicios del periodo islamico, pasé un suceso que clarifico este asunto a todos. La gente de
Medina, influenciada por los judios, usaba en el coito la posicidn del hombre arriba, cara a cara;
mientras que la gente de Meca solian experimentar varias posiciones. Después de que los musulmanes
emigraron a Medina, un mecano se caso con una mujer medinense y deseo hacer el amor con ella a su
manera. La mujer se rehusé y le dijo que podian hacer el amor solamente en una posicién. El caso fue

presentado al Profeta, y Dios revelo la aleya que dice:

«Vuestras mujeres son campo labrado para vosotros, venid pues a vuestro campo como
querais» (Coran 2:223).

Eso significa en cualquier posicion.49

No obstante, es makruh (desaconsejable) adoptar una posicién de pie, 0 ponerse de cara o de espaldas
a la quibla durante el coito. Es conveniente evitar las posturas acrobaticas dadas por algunos sexélogos
de Oriente y Occidente, que pueden hasta causar dafos fisicos. Recuerden, la norma basica es el
placer mutuo y la flexibilidad. Si a uno no le gusta una posicion particular, el otro debera ceder a su

parecer.

(D) Coito anal

Las opiniones de nuestros muytahids estan en desacuerdo sobre la permisividad del coito anal. Antes
de mencionar el punto de vista correcto y preferido, me gustaria explicar por qué los muytahids difieren

€n sus opiniones.

Esta diferencia en los fatwas (veredictos legales) se debe a las diferencias de hadices sobre este
asunto. Hay un hadiz, por ejemplo, del Imam Ya’far as Sadiq citando al Profeta que dice: “El ano de las
mujeres es haram para mi comunidad”50. Este hadiz prohibe rotundamente el coito anal. Pero, de
acuerdo con 'Allamah al-Hilli y ash-Shahid ath-Thani, la cadena de narradores de este hadiz no es

impecable completamente.51

Por otra parte, por ejemplo, tenemos un hadiz de ‘Abdullah ibn Abi Ya’fur, cuya cadena de narradores

es auténtica, en el cual se le pregunta al Imam Ya’far as Sadiq sobre un hombre que habia tenido coito



anal con su mujer. El Imam dijo: “No hay problema en ello si ella esta de acuerdo”52

Al enfrentarse con tales hadices contradictorios, la mayoria de los muytahids han tratado de
reconciliarlos, tomando el hadiz aparentemente mas auténtico (que aprueba el coito anal) como
calificador de los hadices que prohiben totalmente dicho sexo. Y, en conclusion, sefialan que la

prohibicion en dichos hadices no se encuentra en el nivel de haram, sino en el nivel de makruh. 53

Su conclusion esta respaldada por una tercera categoria de hadices en la cual los Imames han
recomendado claramente a sus seguidores evitar el coito anal. Se puede encontrar un ejemplo en la
pregunta que Safuan al Yammal le hizo al Imam ‘Ali ar Rida, en donde este Ultimo claramente expresa

su desagrado personal por tal acto.54.

Por lo tanto, la mayoria de los muytahids chiitas han llegado a dos conclusiones: (1) el coito anal no es
haram siempre y cuando la mujer lo consienta, sino que les desagrada fuertemente (karahatan
shadidah); (2) y si ella no lo consiente, todos los muytahids dicen que es wayib (obligatorio), como

medida preventiva, evitarlo.55

Con todo el debido respeto a los grandes muythadis que sostienen la opinién anterior, me gustaria
presentar la opinion preferida. Es verdad que tenemos hadices contradictorios provenientes de nuestros
Imames sobre el coito anal, pero los hadices que aprueban el coito anal no son adecuados para derivar
una opinién. ¢ Por qué? Porque, en el caso de los hadices contradictorios, el muytahid los debe
contrastar con el punto de vista suni predominante en el momento en que los hadices fueron emitidos

por los Imames.

Y, aquellos que coinciden con el punto de vista suni deben ser considerados como declaraciones

emitidas bajo taqiyyah y, por lo tanto, no adecuados para usarse en Jjjtihad. 56

El uso de este método para resolver los hadices contradictorios le da fuerza a los hadices prohibitivos y

nos lleva al punto de vista preferido que sostiene que el coito anal no esta permitido.57

Probablemente, fue esa la consideraciéon que hizo que el difunto Ayatola al Ju’i cambiara su opinién
sobre este tema. En la Ultima década de su vida, el Ayatola al Ju'i se desvié del punto de vista
mayoritario y emitié el dictamen de que era preventivamente wayib abstenerse del coito anal,

independientemente de si la esposa lo consiente 0 no.58

Desaconsejo enérgicamente el coito anal, y me gustaria finalizar esta seccion con un dicho del Imam
Ya’'far as Sadiq y del Imam ‘Ali ar Rida sobre el coito anal: “La mujer es un medio para tu placer, asi

que no la dafes”59

(E) Decencia e intimidad

Hubo un tiempo en el que la gente no necesitaba que se le recordaran algunos de los valores éticos y

morales basicos, jpero ahora estamos viviendo en una era donde los valores morales cambian como se



cambian los gastados neumaticos del coche!

Uno de tales asuntos es la decencia de la vestimenta en el hogar y la intimidad en el momento de la
relacion sexual o el contacto intimo entre esposos. Hay algunas personas en Occidente (por supuesto,
una minoria) que piensan que es correcto, mejor dicho saludable, permanecer desnudo en presencia de

sus hijos.

Colectivamente, también organizan campamentos nudistas. ¢Por qué? Para que los nifios no piensen
negativamente sobre su propia sexualidad. Tales padres también piensan que no hay nada incorrecto
en tener relaciones sexuales en presencia de sus hijos. Esta conducta es un ejemplo de la reacciéon

extrema a la rigida moral cristiana. Para evitar que sus hijos asocien el sexo con maldad, jalgunos de

estos padres van hasta el punto de mostrarse abiertamente ante sus hijos!

Tal conducta no es solamente condenada por aquellos que todavia respetan los sistemas morales
religiosos, sino que es igualmente condenada por los que estan familiarizados con la psicologia infantil.
Un manual sexual leido por millones de occidentales dice: “Nunca involucres a los nifios en actividades
sexuales adultas: militantes y liberales exhibicionistas que intentan aclimatar a los nifos a la naturalidad
del sexo dejandolos participar en sus propias vidas sexuales probablemente causan mucho mas dafio
que el que alguna vez fue causado por la generacién del ‘sexo es sucio’™.

Tenemos varios hadices en los que el Profeta y los Imames enfatizan que al tener relaciones sexuales,
hay que asegurarse de que no haya nifos (0 ninguna otra persona) que vean u oigan. Abu Basir cita al
Imam Ya’far as Sadiq de la siguiente manera: “Ten cuidado de no hacer el amor con tu mujer mientras

un nifio pueda verte. Al Profeta solia desagradarle intensamente esta actitud”.60

Si un nifio mira o escucha a sus padres haciendo el amor, podria experimentar un choque psicoldgico.
También podria crearle problemas en su propia vida adulta. EI manual citado anteriormente dice: “La
mayoria de los nifios pequeios estan programados biolégicamente para interpretar las visiones o
sonidos del coito adulto como evidencias de un ataque violento (son conscientes de esto mucho antes
de lo que podrias esperar, por €so no dejes a los bebés en el dormitorio) y la conciencia de las
relaciones sexuales entre padre y madre es considerada un asunto en todo sentido demasiado

explosivo como para andar jugando en interés de los experimentos reichianos”.

El Islam ha marcado pautas claras sobre la intimidad de los adultos. Refiriendose a los nifios que aun

no han alcanzado la edad de la pubertad (bulugh), el Coran dice:

;Creyentes! ... los impuberes, en tres ocasiones, deben pediros permiso (antes de entrar en
vuestros dormitorios): antes de la oracion del alba, cuando os quitais la ropa al mediodia (para la
siesta) y después de la oracion del anochecer. Son para vosotros tres momentos intimos. Fuera
de ellos (de estos tres momentos), no hacéis mal, ni ellos tampoco, si vais de unos a otros, de
aca para alla (sin anunciaros). Asi os aclara Dios las aleyas. Dios es Omnisciente, Sabio» (Coran
24:58)



Luego refiriéndose a los que han alcanzado la edad de la pubertad, el Coran dice:

Cuando vuestros nifos alcancen la pubertad, deberan pedir permiso (en todo momento antes de
entrar en vuestros dormitorios), como hicieron quienes les precedieron. Asi os aclara Dios Sus

aleyas. Dios es Omnisciente, Sabioy (Coran 24:59)

Estas dos aleyas nos proporcionan las siguientes normas sobre la intimidad dentro y fuera del circulo

familiar:

1. Hay tres momentos en el dia —la noche, al alba y en la tarde- que son considerados momentos de
intimidad.

2. Se les debe ensenar a los ninos pequefios que durante estos momentos de intimidad no les esta
permitida la entrada en el dormitorio de sus padres o adultos sin que primero pidan permiso.
Obviamente, nifos pequefos no significa parvulos; queremos decir nifos que puedan entender lo que
es correcto e incorrecto. Diria a la edad de cinco afios para arriba. Los padres tendran que arraigar esta

ensenanza en los nifos pequenos gradualmente.

3. En otros momentos, los nifios pueden ir y venir libremente al dormitorio de sus padres sin pedir
permiso. En retrospectiva, significa que los padres deben estar decentemente vestidos en aquellos otros

momentos.

4. En cuanto a los nifios maduros y a los adultos, el Coran dice claramente que pueden ingresar en el

dormitorio de sus padres y otros adultos en cualquier momento solamente después de pedir su permiso.

1. Newsweek, edicion especial de primavera de 1990, pag. 55.

2. Newsweek, pag. 55.

3. Newsweek, pag. 55.

4. Newsweek, pag. 57.

5. The Vancouver Sun, 5 de diciembre, 1989.

6. Ver el capitulo sobre ‘hudud’ del Sharaya'y Sharh Lum'a. También a;-Khu'i, Takmilah, pags. 37-38.
7. Wasa'il, vol. XVIII, pag. 575

8. Wasa'il, vol. XIV, pag. 267; vol. XVIIl, pags. 574-575.

9. Wasa'il, vol. XIV, pag. 267; vol. XVIIl, pags. 574-575.

10. The Twilight of the Primitive [El creplsculo del primitivo], pags. 16-17; citado en Sex and Destiny [Sexo y destino], pag.
88.

11. Your Questions Answered [Tus preguntas respondidas], Rizvi, S.S.A, vol. Ill, pags. 40-41.

12. The Hite Report on Male Sexuality [Informe Hite sobre sexualidad masculina], pag. 489.

13. The Hite Report on Male Sexuality [Informe Hite sobre sexualidad masculina], pag. 489.

14. pag. 103.

15. Ver el capitulo "hudud" en Sharaya y Sharh Lum'a; también al-Khu'i, Takmilah, pags. 42-44.

16. Ver la declaracion del Muy Reverendo Duncan Abraham. Dean de la Catedral de San Jacobo en Toronto. The Toronto
Sun, noviembre 24, 1993.

17. The Globe & Mail (Toronto), noviembre 12, 1987.

18. Wasa'il, vol. XIV, pag. 178.

19. Wasa'il, vol. X1V, pag. 178.



20. Murata, Temporary Marriage in Islamic Laws [Matrimonio temporal en las leyes islamicas] [(Qum: Ansariyan, 1991) pag
4.

21. Tehran: WOFIS, 1981.

22. Qum: Ansariyan.

23. Traduccion inglesa, pags. 130-161.

24. Al-Khui, Minhaj, vol. Il, pag 267.

25. Wasa'il, vol. XIV, pag. 449.

26. Wasa'il, vol. XIV, pags. 449-450.

27. Al-Yazdi. al-'Urwah, pag. 654; al-Khui, Minhaj, vol. I, pag. 255: al-Khumayni. Tahrir, vol. I, pag. 254. Para mas
detalles, ver ash-Shahid ath-Thani, Masalik, vol. I, pags. 449-452.

28. Muhaqqiq al-Hilli, Sharayal, pag. 493; Shahid ath-Thani, S'harh Lum'ah, vol. Il, pag. 67; al-Yazdi, al-Urwah, pag. 625;
al-Khu'i, Minhaj, vol. I, pag. 253; al-Khumayni, Tahrir, vol. Il, pag. 254: 'Allamah al-Hilli, Tazkirah, vol. I, pag. 572; Shaykh
at-Tusi, an-Nihayah, pag. 484.

29. Para més informacién sobre ga'idatu't-tasamunh, los lectores especializados se pueden remitir a as-Sadr, Durus fi 'llmi
I-Usul, vol. I, pag. 204 y vol. lll, 12 parte, pag. 258, y an-Naragji's 'Awa'idu 'l-Ayyam, pags. 269-271.

30. Minhaj, vol. |, pag. 14. Rajai I-matlubiyyah significa hacer algo no porque sea sunnat sino porque eso es lo que se
espera de nosotros.

31. Ver sus anotaciones en al-'Urwatu 'l-Wuthga, pag. 623.

32. Wasa'il, vol. XIV, pag. 62.

33. Al ‘Urwah, pag. 624.

34. Para mas detalles, ver mi Ritual Ablutions for Women [Abluciones Rituales para las Mujeres].

35. Wasa'il, vol. |, pag. 576.

36. Wasa'il, vol. XIV, pag. 40.

37. Wasa'il, vol. XIV, pag. 40.

38. Wasa'il, vol. XIV, pag. 40.

39. Wasa'il, vol. XIV, pag. 82.

40. Tahzibu'l-lhya, vol 3, pag. 110.

41. Wasa'l, vol. XIV, pag. 82.

42. Wasa'il, vol. XIV, pag. 83.

43. Ver péagina 32.

44. Wasa'il, vol. XIV, pags. 14-15.

45. Citado en Sex and Destiny [Sexo y Destino], pag. 94

46. Al-Urwah, pag. 625.

47. Wasa'il, vol. XIV, pag. 77. Por opiniones similares de los muytahids actuales, ver al-'Urwah, pag. 625.

48. Wasa'il, vol. XIV, pag. 77.

49. At-Tabatabal, al-Mizan, vol. Il (Traduccion inglesa) pag. 319.

50. Wasa'il, vol. XIV, pag. 104.

51. Ver Tazkiratu'l-Fugaha de Hilli, vol. Il, pags. 576-577; Masalik de Shahid, vol. I, pag. 303.

52. Wasa'il 'sh-Shi'ah, vol. XIV, pag 103.

53. Ver ash-Shahid ath-Thani, Sharh Lum'ah, vol. Il, pag. 68 y Masalik, vol. I, pags. 438-9.

54. Wasa'ilu 'sh-Shi'ah, vol. XIV, pags. 102-103.

55. Ver el fatawa de todos los muytahids contemporaneos en sus anotaciones al al-'Urwatu'l-Wuthga, pag. 628.

56. Para profundizar esta metodologia, el lector especializado puede remitirse a Shaykh Murtaza al-Ansari, Rasalil, pags.
464-468

57. Para mas detalles sobre este tema, el lector especializado puede remitirse al Ayatola Syed Rahat Husayn al-Golalpuri,
al-Intisar fi hurmatil-adbar, Lucknow, al-Waliz Safdar Press, 1354 AH. Para conocer las opiniones de algunos sunitas
prominentes del periodo inicial islamico que aprobaban el coito anal, los lectores de inglés pueden acudir a at-Tabatabali,
al-Mizan vol. lll (traduccion inglesa) pags. 320-321.



58. Ver al-Khu'i, Minhaju 's-Salihiyn, vol. | (Beirut: 22° edicion) pag. 64.
59. Wasa'l, vol. X1V, pags. 101-102.
60. Wasa'il, vol. XIV, pags. 94-95.

Capitulo 4: Anticonceptivos y aborto

A. Introduccion

La cuestion del control de la natalidad ha originado mucho debate en el mundo occidental. Esta cuestion
tiene que ver con el criterio basico sobre el sexo. Por una parte, si se relaciona al sexo con el pecado
original y se equipara con maldad, y se permite la relacién sexual unicamente con el proposito de la
procreacion, obviamente, se estara totalmente en contra del control de la natalidad. Permitir el control

de la natalidad significaria permitir el sexo por placer.

Por otra parte, si se considera al sexo como un acto natural cuyo proposito es doble: la procreacion y/o
la satisfaccidon del deseo sexual, el control de natalidad estaria permitido. El debate sobre el control de
natalidad, ademas, esta relacionado con el tema del aborto.

En general, hay tres opiniones sobre el control de natalidad y el aborto. En un extremo, la Iglesia

Catdlica Romanai prohibe tanto el control de natalidad como el aborto.

Allamah Rizvi comenta sobre el punto de vista catélico de la siguiente manera: “El Vaticano parece no
ser consciente de la simple diferencia entre la razén subyacente de una ley y la ley en si. Es por eso
que ha prohibido totalmente el uso de anticonceptivos, alegando que va en contra de la filosofia del

matrimonio.

¢ Pero tiene el Vaticano la convicciéon de coraje para llevar este ‘argumento’ a su fin légico? ;Esta
preparado para prohibir las relaciones sexuales con una mujer embarazada, o prohibir el matrimonio de
personas infértiles? Deberian haber prohibido éstos y otros ejemplos... porque tampoco pueden
producir un embarazo. Los prelados de la Iglesia Catélica Romana, todos ellos hombres solteros, quizas
ignoren que la satisfaccion licita del deseo sexual es en si misma una razén subyacente valida del

matrimonio”.2

Y en el otro extremo, liberales y feministas consideran el control de natalidad y el aborto como derechos
bésicos de la mujer. Entre estos dos extremos, el Islam permite el control de natalidad pero prohibe el

aborto.

De acuerdo con el figh chiita, la planificacion familiar como medida privada de espaciar o regular el

tamano de la familia por razones de salud o econdmicas es permisible. Tampoco hay ninguna aleya del



Coréan o hadiz en contra del control de natalidad, ni es wayib (obligatorio) tener nifios en el matrimonio.
Asi, basicamente, el control de natalidad se ubicaria dentro de la categoria de actos licitos ya’iz

(permisibles).

Ademas, tenemos algunos hadices (especialmente sobre el tema del ‘az/, coitus interruptus) que
prueban categéricamente que el control de natalidad es permisible. Una vez el Imam ‘Ali dijo: “Uno de
los dos medios de obtener riqueza es tener pocos descendientes”3. El Imam Ya’far as Sadiq dijo: “(El

Imam) ‘Ali Ibn al-Husein no vio ningln problema en el coitus interruptus y solia recitar la aleya:

«Y cuando tu Senor saco de las espaldas de los hijos de Adan a su descendencia» (Coran
7:172).

Asi, Dios ha decretado toda descendencia y es seguro que ésta nacera, hasta si se eyaculd sobre una
roca dura”4. El Imam esté diciendo que la creacion estd en manos de Dios exclusivamente. Ya sea que
practiquemos o no el control de natalidad, si Dios quiere, el nifio sera concebido. En efecto, estos

hadices son una prueba positiva de que el control de natalidad esta permitido en el Islam.

* ok ok

Sin embargo, algunas veces el tema del control de natalidad es politizado por los regimenes
imperialistas y racistas; y en tales casos, el muytahid supremo tiene derecho a prohibir temporalmente
el uso del control de natalidad en base a razones secundarias (hukm thanawi). Por ejemplo, si el
gobierno ruso planea imponer o promover el control de natalidad en sus provincias musulmanas no por
razones de salud sino por temor a que un porcentaje alto de nacimientos entre los musulmanes pudiera
renovar su estatus minoritario, entonces el muytahid puede pronunciar un fatwa diciendo que la practica

del control de natalidad en Rusia (sin ninguna razén de salud) seria haram.

O, si el gobierno israeli, por ejemplo, promueve el control de natalidad entre los musulmanes dentro de
los territorios ocupados de Palestina, el mufti puede prohibirlo. Similarmente, si el gobierno hindu o el
gobierno maronita del Libano pretenden promover el control de natalidad entre sus ciudadanos
musulmanes, el muytahid supremo puede prohibir el uso del control de natalidad. Tales fatwas seran de

naturaleza temporal; una vez que el tema se haya despolitizado, la ley primaria sera aplicada de nuevo.

B. ¢ Cuando comienza el embarazo?

El Islam permite la prevencion del embarazo, pero no permite su interrupcion voluntaria. Sin embargo, el
problema estriba en la definicion del comienzo del embarazo desde el punto de vista de la ley islamica.
Antes de examinar los diferentes métodos de control de natalidad, debemos primero definir el comienzo

del embarazo; solamente entonces seremos capaces de decir cual método es permitido y cual no.

Mi investigacion no ha logrado encontrar una discusion en los libros clasicos de figh sobre la definicion

de embarazo en la ley islamica. Incluso los actuales muytahids no lo han analizado. Pretendo,



depositando mi confianza en Dios, estudiar el tema brevemente a luz de las explicaciones cientificas e

intentar llegar a una definicién shar’i del embarazo.

Antes de seguir, es necesario explicar los criterios de definiciones shar’i para entender el andlisis
puramente legal de la definicion de embarazo.

1. Criterios de definiciones Shar’i

Hay tres posibles criterios en figh para la definicion de cosas y conceptos: shar’, ‘urfi e ‘ilmi.

(1) Cuando alguna cosa esta definida claramente en la ley islamica (Sharia), se la conoce como
definiciéon shar’; por ejemplo, la definiciéon de la palabra “salat” (azald) como la oracién ritual que

consiste en acciones y recitaciones especificas.

(2) ‘Urf significa convencional, tradicién usual. Definicion ‘urfi quiere decir una definicion aceptable por la

gente corriente sin ninguna precision cientifica o shar’.

(3) La definicion ‘ilmi es la ofrecida por la ciencia; por ejemplo, la definicién de agua pura como H20, un
compuesto liquido consistente de dos partes de hidrogeno y una de oxigeno, o la definicion del

comienzo del dia como ocaso astronémico.5

Si la ley islamica define algo, debemos seguir la definicion shar’i. Pero si hay silencio sobre la definicion
de ciertas cosas, ¢debemos seguir la definicion 7imi o la ‘urfi? Cualquiera que esté familiarizado con la
ley islamica Sharia estara de acuerdo conmigo en que en ausencia de una definicion shar’, hay que
seguir la definicion ‘urfi. Uno tiene que atenerse a la percepcion usual de las cosas, no a la percepcion

cientifica.

Por ejemplo, cuando la ley islamica dice que el agua para la ablucion ritual debe ser pura (mutlaq),
¢ significa cientificamente pura? jCiertamente, no! Por otra parte, el agua corriente en esta parte del
mundo no es cientificamente pura, presenta algunas sustancias quimicas purificadores, por ejemplo,
fluoruro. La ley islamica dice que tal agua sera clasificada como pura a menos que la gente comun

pueda percibir (sin la ayuda de un laboratorio cientifico) alguna diferencia en su color, sabor u olor.

Sin embargo, hay un caso donde la definicion ilm prevalecera: en los casos donde la gente comun no
tenga forma de definir el tema. Asi, en los casos donde la ley isldmica no menciona nada al respecto y
el ‘urf no tienen opinién, uno no tiene mas remedio que seguir la definicion (cientifica) %/mi. La definicion
del comienzo del embarazo es uno de tales casos, en los que prevalece la definicion %imi, ya que la ley
islamica guarda silencio y esta fuera del alcance de la gente corriente definir cuando comienza el
embarazo. Por lo tanto, en este caso, veremos en primer lugar como describe la ciencia el comienzo del
embarazo, y después trataremos de encontrar pruebas secundarias en las fuentes de la ley islamica

para llegar a una conclusion.



2. El embarazo shar’i

El proceso de la concepcidn y del embarazo de acuerdo con la ciencia moderna es de la siguiente
manera: Después de que el semen es eyaculado dentro de la vagina, los espermatozoides avanzan
hacia el utero, lo atraviesan y entran en las trompas de Falopio. El évulo de la mujer se encuentra en la

trompa de Falopio.

Los espermatozoides recorren el conducto en busca del évulo. Cuando los espermatozoides alcanzan
el 6vulo, normalmente solo uno de ellos consigue penetrar en él. Esta unién del espermatozoide del
hombre y el 6vulo de la mujer se conoce como fecundaciéon. Después de la fecundacion, el 6vulo
fecundado comienza su recorrido hasta el utero; y después de llegar al utero, consigue implantarse en

sus paredes. Este proceso es conocido como implantacién del 6vulo fecundado en el utero.

Para determinar el embarazo shar’, es necesario responder la siguiente pregunta: Desde el punto de

vista de la ley islamica, el embarazo comienza:

(1) ¢Con la entrada del semen dentro del utero?

(2) ¢,Con la fecundacion de un évulo por un espermatozoide en la trompa de Falopio?
(3) ¢,Con la implantacién de un 6vulo fecundado en el utero?

En mi opinién, la combinacién de los tres forman el embarazo shar’i: el espermatozoide, el 6vulo y el
atero. Si dos de estos se combinan sin el tercero, entonces no serd un embarazo shar’i. Como
demostraré méas adelante, el embarazo shar’i comienza cuando el évulo fecundado se implanta en la

pared del utero.

* %k %k

En mi busqueda de una definiciéon shar’, el Unico tema mas cercano que he encontrado ha sido el de la
discusioén sobre la indemnidad por aborto. En el figh chiita la indemnidad por aborto difiere de acuerdo
con las diferentes fases del embarazo. Sin embargo, lo que es relevante para nuestro analisis es la
indemnidad en los primeros cuatro meses del embarazo. Durante este tiempo, el embrion dentro del

utero de su madre pasa gradualmente por cinco etapas con nombres diferentes:
Nutfah, cuando es un esperma;

alagah, cuando es un coagulo como de sangre;

muzgah, cuando es una masa de carne;

‘azm, cuando se forman los huesos;

yaksu lahman, cuando los huesos se cubren de carne.6



La primera etapa es crucial en nuestra busqueda del comienzo del embarazo. La mayoria de los

hadices dicen sencillamente que la indemnidad mas baja es por abortar “un esperma ‘nutfah™.7

A primera vista, pareceria que de acuerdo con estos hadices, el embarazo empieza tan pronto como el
esperma entra al utero. Esto significaria que prevenir que el semen entre en el Utero estaria permitido
pero una vez que ha entrado en el utero, estaria prohibido abortarlo. Pero no es asi. Esto hubiera sido
correcto si la palabra ‘nutfah’ fuera tomada solo en su sentido literal que significa ‘un esperma’. Sin
embargo, en el figh y en el hadiz, la palabra ‘nutfah’ es usada tanto para un esperma como para un
ovulo fecundado. Afortunadamente, este significado ampliado de la palabra ‘nutfah’ ha sido aclarado en

el hadiz; por ejemplo, el siguiente hadiz del Imam Zayn ul ‘Abidin.

Sa’id ibn al Musayyab pregunté al Imam Zayn ul ‘Abidin sobre un hombre que golped con su pierna a
una mujer embarazada y, como resultado, ella perdio lo que llevaba dentro de su utero. El Imam dijo:
“Si es un esperma (nutfah), él debe pagarle a ella 20 dinares”. Sa’id le preguntd, “;Cudl es la definicién
de nutfah?”. El Imam dijo: “Es una sustancia que, al situarse en el Utero, se instala en él por cuarenta

dias”. 8

El Imam usé dos palabras para describir al nutfah: (1) wuziat fir-rahm (se sitia en el Utero), y (2)
fastaqarrat fihi (se instala en él; es decir, en el Utero). Parece que el Imam esté enfatizando que el
estado més temprano de aborto no es cuando un esperma entra en el Utero en un primer momento y lo
recorre, sino, mas bien, cuando se instala en él. Obviamente, la ‘instalacion del esperma en el Gtero’ y

la ‘implantacién del évulo fecundado en el Utero’ son la misma cosa.

Es innecesario decir que la distincion entre la entrada del esperma en el utero, la fecundacién del évulo
en la trompa de Falopio y finalmente su implantacion no eran procesos claramente conocidos por los

sabios del figh y los cientificos hasta hace un siglo.

Pero la palabra ‘istigrar (instalacion)’ demuestra que nuestros ulemas no ignoraban del todo el hecho de
gue el esperma pasa por varias etapas antes de ‘instalarse’ en el Utero. Si lo hubieran ignorado
completamente, no hubieran usado la palabra istigrar, sino que hubieran dicho solamente ‘la entrada del
esperma en el Utero’. Esta diferencia llega a ser mas clara en los escritos de los ulemas posteriores al
siglo séptimo de la hégira. Antes del siglo VII, encontramos expresiones tales como ilgau n-nutfah” (la
entrada del esperma en el utero).9

Pero después del siglo VI, los ulemas de forma consistente comenzaron a usar la expresion de
istigraru n-nutfa” (la instalacion del esperma en el Utero). 10 Hasta los actuales muytahids describen la
etapa mas temprana del aborto de este modo: “abortar un esperma después de su instalaciéon en el

Utero (bad istiqrari n-nutfah fi r-rahm)”.11

Ademas, el Coran siempre ha usado la palabra ‘ham/’ para describir el embarazo.12 ‘Ham!’ significa
llevar, y es obvio que una mujer lleva el bebé en su Utero y no en sus trompas. Y ham/ comienza con la

implantacion y no antes. (Un médico amigo mio me indicé que el embarazo en las trompas de Falopio



(conocido como embarazo ectopico o extrauterino) es posible.

Sin embargo, esta informacion no afecta nuestro argumento ya que este tipo de gestacion no es una
gestacién normal. En materia de definiciones, las posibilidades anormales no son tomadas en
consideracion. Més aun en anormalidades como el embarazo ectépico: la trompa de Falopio no es lo
suficientemente grande para el desarrollo del feto y este embarazo ectépico tiene que ser

quirargicamente abortado, ya que de lo contrario la madre podria acabar perdiendo su vida.

En conclusién, puedo decir que el comienzo del embarazo desde el punto de vista de la ley islamica
(Sharia) es la etapa en que el 6vulo fecundado es implantado (istigrar) en la pared del utero. Y, por lo
tanto, todo lo que prevenga la implantacion esta permitido pero todo lo que aborte un évulo implantado

es haram.

Un aio después de tomar mi decision en 1986, escribi al Ayatola al JU’i pidiéndole su opinién sobre este
tema: “Desde el punto de vista médico, después de que el esperma entra en la vagina, atraviesa el
utero y entra en la trompa de Falopio. En este conducto, el esperma se une al 6vulo. A continuacion, el

ovulo fecundado entra en el Utero y se implanta en su pared. 13

“Manteniendo en mente lo que he dicho con anterioridad, ¢;es permisible usar un medicamento o un
dispositivo que evite que el évulo fecundado se implante sobre la pared del Gtero?” Ayatola al Ju'i me
contestd: “Lo que esta prohibido es abortar el esperma después de su instalacion, mientras que
(prevenir el embarazo) antes que eso suceda es correcto. Sin embargo, especificar las premisas

menores y mayores de ambos asuntos queda a discrecion de cada individuo”. 14

Pienso que la respuesta del Ayatola al JU’i necesita algunas explicaciones para aquellos que no estan
familiarizados con el estilo de los fugaha. En la primera parte de su respuesta, el Ayatola esta de
acuerdo en que lo que esta prohibido con relacién al control de natalidad es el acto de abortar el

esperma después de que se haya instalado en el utero.

En la segunda parte de su respuesta, no quiso tomar responsabilidad en cuanto a especificar cuando
ocurre ‘la instalacion del esperma’: ¢tan pronto como el esperma entra en el Utero o después de su

retorno de la trompa de Falopio?15

Basado en la explicacion cientifica brindada anteriormente y en el uso de la palabra istigrar en el hadiz
en relacion al nutfah, y los escritos de nuestros ulemas sobre la etapa mas temprana de aborto,
considero la implantacién de un 6vulo fecundado en la pared del utero como el comienzo del embarazo

desde el punto de vista de la ley islamica.

Ahora, facilmente podemos decidir los métodos permisibles del control de natalidad. Los métodos que
evitan el embarazo antes de la implantacién de un 6vulo fecundado estan permitidos, y los métodos que
interrumpen el embarazo después de la implantacién no estan permitidos y seran considerados un

aborto. A la luz de estos criterios, analizaremos los diferentes métodos de control de natalidad que



actualmente estan disponibles.

Fue interesante conocer que dos afos después de llegar a mi conclusion sobre la base de la ley
islamica, el Dr. Clifford Grobstein, un destacado embriélogo de EE. UU., public6 la misma conclusién en
base a sus investigaciones cientificas. El Dr. Grobstein, cuyo enfoque imparcial le han ganar un lugar
en los comités de ética de la Asociacion Americana de Fertilidad y la Asociaciéon Médica Catdlica,

publicé su trabajo Science and the Unborn [Ciencia y los no nacidos] en 1988. El escribe:

“En las ultimas décadas, principalmente como resultado de extensos estudios sobre el desarrollo de
ratones, ha llegado a estar claro que en los estadios mas tempranos de toda nueva generacion, los
mamiferos (incluidos los humanos) pasan por una fase pre-embrionaria preliminar antes de llegar a ser

embriones en el sentido cientifico usual...

“En el desarrollo de los mamiferos, que normalmente ocurre dentro del cuerpo de la madre (gestacién
interna), es ahora evidente que los cambios iniciales que experimenta el zigoto primero establecen la
multicelularidad y, segundo, lo preparan para la penetracion dentro de la pared uterina materna, o
implantacion. El segundo paso, como hemos notado, es el verdadero comienzo de la gestacion o el

embarazo”. 16

C. Métodos anticonceptivos

Los métodos anticonceptivos actuan de diferentes modos. Examinaremos algunos de los métodos
anticonceptivos mas utilizados y determinaremos si son o no permitidos en el Islam. Se debe mencionar
que estamos estudiando la permisividad de estos métodos desde el punto de vista de la ley islamica
(Sharia). Para conocer la opinién médica sobre la fiabilidad o los efectos secundarios de estos métodos,

el lector debe consultar con su médico.

1. Anticonceptivos orales

Las pildoras de control de natalidad evitan la concepcién inhibiendo la ovulacién. Las pildoras alteran
los niveles hormonales y suprimen la sefial hormonal que la glandula emite para que los ovarios liberen
un évulo. Estas pildoras se toman oralmente en un horario preciso por 20 o mas dias durante cada ciclo
menstrual. Ya que tales pildoras inhiben la ovulacion, no hay absolutamente ningun problema en

usarlas. Sin embargo, se debe consultar al médico sobre los posibles efectos secundarios.

Hay algunas pildoras que actian después de ocurrido el coito, por ejemplo, la ‘pildora de la manana
después’ o la pildora RU486 recientemente desarrollada. Ya que en nuestra definicion, la gestacion
comienza en la implantacién, el uso de cualquier pildora que pueda prevenir la implantacion es correcto.
Por lo tanto, las pildoras de ‘la mafana después’ o la RU486 pueden ser tomadas después del coito
pero no después de percibir o conocer que la gestacion ya ha ocurrido.



2. Depo-Provera (Inyectables)

La inyeccidn Depo-Provera actua exactamente como las pildoras, pero en lugar de tomarlas oralmente,
se inyecta una vez cada tres meses. Este y otros métodos anticonceptivos por inyeccion estan también

permitidos.

3. Dispositivo intrauterino (DIU)

Los DIU son objetos de plastico o metal, de formas variadas, que se implantan dentro del utero. Los
expertos médicos no saben exactamente como actua el DIU. Actualmente, hay dos opiniones: unos
dicen que el DIU evita la fecundacion y otros dicen que evita la implantacién del 6vulo fecundado en el
utero. Puesto que la gestacion shar’i comienza con la implantacion, no hay problema en usar el DIU
como un dispositivo de control de natalidad, independientemente de las diferencias anteriores entre los

expertos médicos.

4. Métodos de barrera

Todos los métodos de barrera impiden que el esperma entre en el utero. Esto se consigue revistiendo el
pene con un preservativo o cubriendo el cuello uterino con un diafragma, capucha cervical o esponja
vaginal. El uso de sustancias espermicidas que matan a los espermatozoides antes de que alcancen el
6vulo es también un método de barrera. No hay absolutamente ningun problema en usar este tipo de

anticonceptivos.

5. Abstinencia durante el periodo fértil

Hay tres procedimientos basicos para predecir la ovulacion a fin de evitar el coito durante
aproximadamente seis dias correspondientes a la fase mensual mas fecunda del ciclo femenino. Estos

son los tres métodos:

(a) Método de la ovulacion: La mujer aprende a reconocer el periodo fértil examinando la diferencia en
la constitucion del moco cervical. La secrecion de moco cervical sefiala el periodo de mayor fertilidad; y

asi evitando el sexo durante estos dias fértiles se previene el embarazo.

(b) Método del ritmo: Es un método similar al anterior, pero depende de la observacion de los ciclos

mensuales durante un afio entero para determinar los dias fértiles.

(c) Método de la temperatura: En este método, ademas de mantener un registro de su ciclo en el
calendario, la mujer también toma su temperatura diariamente para detectar la ovulacion. Puede

conocer su ovulacién cuando se incrementa su temperatura basal.



6. Coitus interruptus

Coitus interruptus significa retirar el pene justo antes de la eyaculaciéon. Este era el método mas comun

de control de natalidad antes del desarrollo de los dispositivos modernos.

Muhammad ibn Muslim y ‘Abdur Rahman ibn Abi ‘Abdullah Maymun preguntaron al Imam Ya’far as
Sadiqg sobre el coitus interruptus. El Imam dijo: “Le incumbe al hombre, él puede derramarlo donde
desee”17. Sin embargo, en otro hadiz, Muhammad ibn Muslim cita el quinto o sexto Imam como sigue:
“En el caso de una esclava, le esta permitido; sin embargo, en el caso de una muijer libre, me

desagrada eso, a menos que haya sido asi estipulado en el momento del matrimonio”18

En base a este hadiz, la mayoria de nuestros muytahids creen que el coitus interruptus esta permitido

pero es makruh sin el consentimiento de la esposa. 19

Todos los métodos mencionados anteriormente no implican operaciones quirurgicas y son, ademas,
reversibles. La mujer (0 el hombre) que usa estos métodos puede dejar de usarlos en cualquier

momento para tener un bebé.

7. Esterilizacion

La esterilizacidén implica una operacion quirurgica.

La esterilizacién en el hombre, conocida como vasectomia, involucra el corte o el bloqueo de los tubos
seminales del aparato reproductor masculino. A través de estos conductos pasa el semen de los

testiculos a la prostata y a otros 6rganos reproductores.

La esterilizaciéon en la mujer, conocida como ligadura de trompas, implica el bloqueo o el corte de las
trompas de Falopio que transportan el évulo.

La permisividad de la esterilizacidon depende de si es 0 no reversible. Actualmente, el porcentaje de
reversibilidad (40%) no es lo suficientemente 6ptimo para hacer permisible la esterilizacidon. Una mayor
tasa de éxito podria alcanzarse con el perfeccionamiento de las técnicas de microcirugia. Y hasta que

se logre un porcentaje de al menos 80% de reversibilidad, sera dificil permitir la esterilizacion.

¢ Puede una mujer practicar el control de natalidad sin el consentimiento de su

marido?

La mujer tiene todo el derecho de usar anticonceptivos, incluso sin la aprobacion de su marido20. Sin

embargo, no debe usar un método que entre en el campo de los derechos conyugales de su marido.

Por ejemplo, no puede forzarle a usar preservativos o a practicar el coitus interruptus. Esta norma esta
basada en el principio de que el alcance de los derechos conyugales del marido sobre su mujer es

precisamente que ella esté sexualmente disponible, sensible y cooperativa. Este derecho no incluye el



tener hijos. Criar hijos 0 no es una decisién personal de la mujer; y por lo tanto, puede usar

anticonceptivos mientras no afecten los derechos conyugales de su marido.

Este fue el aspecto legal de la ley islamica. Pero a un nivel practico, tales decisiones se tomaran mejor
con la consulta mutua entre los esposos; de lo contrario, podria conducir a malentendidos y
desconfianzas. El aspecto legal protege los derechos basicos de la mujer; pero en el mundo real, el
hombre y la mujer deben basar su vida sobre el amor, la bondad y la cooperacidon como menciona el

Coran:

«y el haber suscitado entre vosotros el afecto y la bondad».(Coran 30:21)

D. Aborto

El enfoque del Islam sobre el tema del control de natalidad y del aborto es muy equilibrado. Permite a
las mujeres evitar el embarazo pero les prohibe su interrupcion voluntaria. El aborto después de la
implantacion del 6vulo fecundado en el Utero esta absolutamente prohibido y es considerado un delito
contra la ley de Dios y el feto.

Desde el punto de vista islamico, la ilegitimidad de abortar un feto no depende del tema de si el feto es
considerado un ser humano o no. Aunque el Islam no reconoce al feto como un ser humano, le da el

derecho de una posible vida.

El aborto ha llegado a ser normal en el mundo occidental por varias razones:
1. A veces es cuestion de elegir entre un nifo y una carrera profesional.

2. A veces es cuestion de elegir entre un niflo y un estilo de vida lujoso.

3. A veces es debido a la ilegitimidad del nifio.

4. A veces es por el inoportuno sexo del nifio.

5. Algunas veces es por una violacion.

Todas estas justificaciones son inaceptables desde el punto de vista islamico. Las primeras dos

excusas reflejan la naturaleza egoista de esta sociedad materialista. Dios dice:

«...no matéis a vuestros hijos por (miedo de) empobreceros —ya os proveeremos Nosotros, y a
ellosy»(Coran 6:152)

«;No matéis a vuestros hijos por miedo de empobreceros! Somos Nosotros quienes les
proveemos, y a vosotros también. Matarles es un gran pecado» (Coran 17:31)

La tercera excusa es consecuencia de relaciones sexuales ilicitas, las cuales el Islam condena



enérgicamente. La cuarta razén no es menos malvada y cruel que la costumbre arabe pre-islamica de

enterrar vivas a las nifas recién nacidas.

En cuanto al quinto caso, la mujer deberia usar la pildora de la ‘mafiana después’ o la RU486
inmediatamente después de la agresion sexual para evitar la posible implantacion del 6vulo fecundado.
Pero si se produce la gestacion, el Islam no permite el aborto. En tales casos, el Islam dice que el nifio
no es culpable del crimen del padre. Por lo que se refiere a la reputacion de la mujer, el Islam condena
enérgicamente a la gente que desprecia a la victima de violacion; en lugar de injuriarla, deberian ser

comprensivos con ella.

La tecnologia moderna (como los ultrasonidos) ha permitido conocer si un nifio tendra o no algun
defecto antes de que nazca. Algunas personas justifican el aborto de un feto anormal. Los actuales
muytahids no permiten tales abortos; dicen que los padres deben rezar y confiar en tener un nifio
normal y saludable. {Hay muchos ejemplos donde la predicciéon de los médicos ha resultado ser
erronea! En otras palabras, 0 que nuestros muytahids dicen es que hay que tomar medidas preventivas
antes de quedar embarazada; pero una vez que ocurre el embarazo, no esta permitido abortar el feto

incluso si es anormal.

La ley islamica permite el aborto solo cuando los médicos declaren con certeza razonable que la
continuacién del embarazo seria peligrosa para la vida de la madre. Esta autorizacion esta basada en
el principio del menor de dos males conocido en terminologia islamica como el principio de al-ahamm

wa I-muhimm (lo mas importante y lo menos importante).

El Profeta dijo: “Cuando dos cosas prohibidas se junten (sobre una persona), entonces la menor sera
sacrificada por la mayor”. En el caso presente, uno se encuentra frente a dos cosas prohibidas: abortar
un nifno no nacido o dejar que la madre muera. Obviamente, la Ultima es mas importante que la primera;

por lo tanto, el aborto esta permitido para salvar a la persona viva.

1. Ver Instruction on Respect for Human Life in Its Origin and the Dignity of Procreation: Replies to Certain Questions of the
Day [Instrucciones sobre el respeto por la vida humana en su origen y la dignidad de la procreacion: respuestas a ciertas
cuestiones actuales], Ciudad del Vaticano, 1987.

2. Ver el pie de pagina en al-Mizan, vol. 8 (traduccion inglesa) pag. 104.

3. Nahju'l-Balaghah, hadiz N.° 141; Tuhaf, pag. 214.

4. Wasa'il, vol. XIV, pag. 105.

5. He usado los términos “definicién shar’i”, “definicién ‘urfi (comun)” y “definicion ‘ilmi (cientifica)” para simplificar el tema
a los lectores no especialistas; sin embargo, en la terminologia de figh, las tres definiciones o percepciones son conocidas
como "al-'urfu 'sh-shari'," "al-'urfu I-amm," y "al-'urfu 'l-khass", respectivamente. Los lectores especialistas pueden
remitirse a al-Makasib de Shaykh Murtaza al-Ansari, pag. 193, para mas detalles sobre las definiciones y percepciones en
la Sharia.

6. Esto esta basado en el Coréan; ver 23: 12-14.

7. Wasa'il, vol. XIX, pags. 169, 237-240

8. Wasa'il, vol. XIX, pag. 240. Ver también pags. 238, 242

9. Sharaya'u 'lI-Islam, pag. 1042; an-Nihayah,, pag. 778.

10. Tabsirah, pag. 216; Sharh Lum'a, vol. Il, pag. 444; Tahrir, vol. II. pag. 597.



11. Después de la publicacion de la primera edicion de este libro, fue un gran placer para mi ver en la conferencia del
difunto Ayatola al Ju’i una declaracion que coincide completamente con mi definicion de embarazo. Dijo: “El criterio de usar
la [palabra] 'embarazada’ refiriéndose a una muijer es correcto solo después de la instalacion (istigrar) del esperma en su
Gtero porque la simple entrada del esperma en el Gtero no la embaraza”. Ver al-Gharawi, Mirza 'Ali, at-Tangjih fi Sharhi 'Il-
'Urwati 'l-Wuthqa (notas de las conferencias figh de al-Ju'i), vol. 7 (Najaf: al-Adab Press, 1988) pag. 206.

12. Ver el Coran 19:22; 31:14; 46:15.

13. Aparentemente, la expresion ‘istiqraru 'n-nutfa fi 'r-rahm’ en los escritos de los juristas islamicos se refiere a esta
implantacion del 6vulo fecundado en la pared del utero

14. Correspondencia personal fechada el 24 de Rabi’ Il, 1407 H (1987 dC).

15. En virtud de la declaracién del difunto Ayatola al Ju’i citada en la pagina 16 de esta edicién, él también creia que la
instalacion del esperma ocurre después de su retorno de las trompas de Falopio.

16. Grobstein, Science and the Unborn [Ciencia y los no nacidos], pag. 58-59.

17. Wasa'il, vol. X1V, pag. 105.

18. Wasa'il, vol. X1V, pag. 106.

19. Sharh Lum'a, vol. I, pag. 28; al-'Urwah, pag. 628; Minhaj, vol. I, pag. 267.

20. Minhaj, vol. Il, pag. 276

Capitulo 5: Nuevas técnicas de reproduccion

humana

El nacimiento del primer ‘bebe-probeta’ en 1978 fue anunciado con titulares en todo el mundo. Todos, a
excepcidn del Vaticano, dieron la bienvenida a este nuevo descubrimiento en la ciencia humana.
Después de todo, el hombre es la creacion fundamental de Dios. Dios ha creado el universo para el
hombre, pero ha creado al hombre para El. Durante las ultimas cinco décadas, el hombre ha dado
grandes saltos en ciencia y tecnologia. Una de las areas que nos causa mas asombro es la de las

nuevas técnicas en reproduccién humana.

Es interesante notar que hasta en este tema, el Islam se mantiene en medio de dos puntos de vista
extremos: por una parte, la Iglesia Catélica Romana ha condenado categoéricamente la fertilizacion in
vitro, la inseminacion artificial y la maternidad mediante “madres de alquiler”. Por otra, los liberales

permiten estos métodos, sin importar si son realizados por parejas casadas o no.

El Islam, como veremos a continuacion, permite las nuevas tecnologias de reproduccién mientras se
realicen entre parejas casadas. En ese capitulo, examinaremos las nuevas técnicas disefiadas para

ayudar a las parejas en la reproduccion, y veremos si el Islam las aprueba o no.

A. Técnicas de reproduccion humana




1. Inseminacion artificial con semen del marido (AlIH)

La inseminacion artificial por el marido (A/H, por sus siglas en inglés) se utiliza cuando el esposo puede
producir semen, pero su semen no es completamente adecuado para lograr la fecundacion. Lo
inadecuado del semen puede ser atribuido a un bajo niumero de espermatozoides activos 0 a la
incapacidad de los espermatozoides de nadar lo suficientemente rapido hasta el évulo. La A/H también

puede utilizarse cuando el marido padece de eyaculacion precoz.

En la A/H, el esperma se obtiene del marido mediante su masturbacion, siendo luego concentrado y
‘mejorado’ en el laboratorio. Luego, se introduce en el cuello uterino de la mujer en sus dias mas
fértiles. El semen es introducido con una inyeccion. Dependiendo de las regulaciones de cada instituto,

la inyeccion puede ser aplicada por un doctor, una enfermera o por la misma pareja.

Por lo que respecta a la ley islamica, no hay problema en la inseminacion artificial con semen del

marido cuando se realiza entre una pareja legalmente casada.

La masturbacion esta prohibida, entonces ,cdémo puede ser obtenido el semen del marido para la
inseminacion artificial? Es cierto que la masturbacién esta prohibida en el figh chiita, pero también

hemos dicho que la masturbacion por la propia esposa esta permitida.

Por lo tanto, en el caso de la inseminacion artificial con semen del marido, la mujer puede masturbar al
marido para obtener el semen. Seria interesante conocer como la Iglesia intenta solucionar este
problema: “La Iglesia Catélica Romana permite la inseminacion artificial si el semen del marido usado
es producto del coito con su mujer, no de la masturbacion, pero esto supone normalmente el coito en el

consultorio de un doctor, y es ‘poco romantico’, dice el Padre Wolak”. 1

2. Inseminacion artificial con semen de un donante (AID)

La inseminacion artificial con semen de un donante (A/D, por sus siglas en inglés) es bastante similar a
la inseminacion artificial con semen del marido. Sin embargo, la A/D es usada en casos donde el semen
del marido es definitivamente inadecuado en cantidad o calidad. En la sociedad occidental, algunas
mujeres solteras que desean quedarse solteras pero quieren tener un hijo, usan este método para
conseguir un embarazo. En Inglaterra, entre dos mil y cuatro mil nacimientos por afio son atribuidos a la

inseminacion artificial con semen de un donante.

Por lo que al Islam se refiere, la Inseminacion Artificial con semen de un Donante esta absolutamente

prohibida, porque se realiza con el semen de un donante y no con el del marido de la mujer.

Ya que no implica ninguna relacion sexual entre el donante y la mujer, y por lo tanto, no puede ser
calificado como fornicacion o adulterio, algunos podrian preguntar: ; Cémo puede ser haram? El Coran

dice claramente:



«Di a las creyentes que bajen la vista con recato y que custodien sus partes pudendas» (Coran
24:30)

El mandato divino de custodiar las partes privadas es incondicional; no dice solamente que se guarden
de las relaciones sexuales ilicitas; dice que se guarden de todo excepto de su esposo. Dios describe a

los creyentes como aquellos:

«que custodian sus partes pudendas salvo de sus conyuges... mientras quienes desean mas alla
de eso, ésos son los que violan la ley» (Coran 23:5-7)

Por tanto, hasta la inyeccion del esperma de otro hombre constituye una trasgresion y una violacion del

mandato de Dios.2
¢ Cual es la condicion del nifio concebido por la inseminacion artificial con semen de un donante?

Si, Dios no lo permita, una mujer concibe un hijo por A/D, el nifio asi concebido no seré considerado
ilegitimo, ya que no fue concebido mediante relaciones sexuales ilicitas. La relacion hijo-madre es clara
en tales casos; en cuanto a la relacion hijo—padre, la mayoria de nuestros actuales ulemas declaran
claramente que el nifio sera considerado el hijo del donante —el nifio le heredara-, siendo mahram de su

esposa e hijos.3

La decision de los muytahids esta basada en un hadiz que proporciona un ejemplo muy similar al caso
de un nifio concebido por la inseminacion artificial con semen de un donante. Este hadiz ha sido
narrado por varias fuentes del Imam Hasan, el Imam Muhammad al Bagir y el Imam Ya’far as Sadiq (la

paz sea con todos ellos).

Se les presentd a los Imames el caso de una mujer que habia hecho el amor con su marido, e
inmediatamente después fue con su esclava y tuvo relaciones sexuales con ella, en las cuales el semen

de su marido pasé desde ella hasta la vagina de su esclava, quedando ésta embarazada.

¢ Qué sucede en este caso? Los Imames, después de detallar el castigo impuesto a las dos mujeres,
dijeron que el nifo nacido de la esclava estaria emparentado, y seria dado en custodia, al duefio del
semen.4 Este es un muy buen ejemplo de como nuestros ulemas solucionan problemas en los dias

modernos, jutilizando las mismas fuentes antiguas del Islam!

3. Fertilizacion in vitro (FIV)

Los primeros dos métodos eran para casos en los que al esperma del marido le faltaba calidad o
cantidad. La fertilizacion in vitro (FIV) es una técnica usada mayoritariamente en mujeres cuyas trompas
de Falopio estan atadas, y no puede ser remediado con intervenciones quirirgicas. También es usada
por aquellas que fracasan en la concepcion, a pesar de tener las trompas de Falopio normales y

después de haber excluido todas las causas posibles de infertilidad. ‘In vitro’ significa en un tubo de



ensayo.

En la FIV, uno o més 6vulos son tomados de la madre con una pequefa jeringa y son colocados en un
tubo de ensayo. Luego, se utiliza el esperma del marido para fecundar el évulo. Después de la
fecundacion, se le permite al 6vulo desarrollarse en el tubo de ensayo hasta la fase de ocho células.

Después, se implanta en el utero de la madre.

La FIV también se puede usar cuando el semen del marido contiene tan pocos espermatozoides que se
les hace dificil fecundar un 6vulo en la trompa de Falopio. Mediante la FIV, se usa el esperma de esa
persona para fecundar el 6vulo en un tubo de ensayo. En lo que concierne a la ley islamica, la

fertilizacion in vitro esta permitida siempre que se realice entre una pareja casada.

4. Otras posibilidades de reproduccion humana discutidas por nuestros ulemas

Es interesante saber que nuestros muytahids llevan un paso delante de la tecnologia cientifica a la hora
de decidir sobre temas religiosos y éticos de la reproduccién humana. Al tratar la inseminacion artificial,

también hablan de las siguientes posibilidades:

1. Es permisible inventar un évulo artificial, fecundarlo con esperma de un hombre y permitir que el nifio
se desarrolle en un utero artificial. En este caso, el nifo estard completamente emparentado con su

padre. Como mucho, él o ella seran nifios sin una madre bioldgica.

2. Es permisible inventar un esperma artificial e inseminarlo dentro del utero de una mujer. Tal nifio
estara emparentado completamente a la madre. Como mucho, él o ella seran nifios sin un padre

bioldgico.

3. Es permisible coger un 6vulo artificial y un esperma artificial, y luego, fecundarlos y desarrollarlos en

un utero artificial. jTal nifio no estara emparentado con nadie!

4. Si nacen una nifia y un nifo gemelos mediante los procedimientos anteriores, en el primer caso seran
hermanos normales —por ejemplo, no podran casarse entre si-; pero en el tercer caso, no podran ser

considerados ni siquiera hermanos ya que no tienen padres.5

5. Madres de alquiler

La maternidad mediante “madres de alquiler” es un subproducto de la inseminacion artificial. Ha creado
gran controversia en los circulos legales y éticos de todo el mundo, especialmente después del caso del
bebé ‘M’ de 1987.

La maternidad mediante “madres de alquiler” significa que una mujer permite que un évulo fecundado
de otra pareja sea inyectado dentro de su uUtero. Entonces, ella lleva al nifo hasta el término de su
embarazo para la otra pareja. Esto se puede hacer de manera gratuita o por dinero como fue el caso

del nacimiento del bebe ‘M.



Este procedimiento de reproduccion humana se adopta cuando una mujer tiene problemas para llevar al
nifno por el tiempo completo del embarazo. Desde el punto de vista de la ley islamica, la maternidad
mediante “madres de alquiler” como se describié anteriormente no esta permitida porque implica la
introduccion de esperma de otra persona dentro del utero de la mujer. Esto va en contra de la aleya del

Coran que dice que las creyentes deben guardar sus partes privadas excepto de sus maridos.

* %k %k

Hay, sin embargo, ciertos procedimientos en el sistema islamico del matrimonio que permitirian cierta
forma de maternidad mediante “madres de alquiler”. Por ejemplo, si una mujer tiene problemas en llevar
el bebé de su marido hasta su término completo, el marido puede casarse con otra mujer (temporal o
permanentemente) y el dvulo de la primera esposa fecundado con el esperma del marido se puede

inyectar dentro del Utero de la segunda mujer con su aprobacion.

¢A cual de las dos mujeres pertenece el nino? ¢ Pertenece a la madre genética (la primera esposa) o a
la madre bioldgica (la segunda esposa)? De acuerdo con el Ayatola al Jomeini, depende de la edad del
feto. Si fue inseminado en el utero de la segunda mujer después de cuatro meses, pertenece a la
primera mujer; la segunda es solo un receptaculo. Si fue inseminado antes de su cuarto mes, sera dificil

considerar que el nino pertenece a la primera mujer.6

Sin embargo, hay otro modo de mirar esta relacion. Hablé antes sobre las definiciones ‘wrfi y shar’i. En

el presente caso, la gente comun tiene una percepcion sobre la relacion hijo-madre. La ‘urfi diria que la
mujer que ‘da a luz’ es la madre. Asi que, en base a esta percepcion ‘urfi, diria que el nifo pertenece a
la madre bioldgica, la segunda esposa, independientemente de la edad en el momento de la

inseminacioén. El nino serd mahram de sus otros hijos y también la heredara.

En cuanto a la relacién entre el nifio y la primera mujer, diria que aunque ella no es su madre bioldgica,
su condiciéon de madre genética la sitla por encima de una madre riza’i (Una madre riza’i es una mujer
que no dio a luz al nifo, pero lo amamantd). En base a esta relacion, el nino sera mahram de todos los
hijos de la primera mujer, incluso si ellos son de un padre diferente; sin embargo, este nifio no la

heredara porque el derecho a la herencia esta basado en relaciones uterinas.

B. Algunas cuestiones éticas

Lo que viene a continuacion son temas que estan siendo discutidos por primera vez desde el punto de
vista de la ley isldmica. Son los resultados de mi interpretacion inicial. Espero que estimule una

discusion fructifera entre nuestros muytahids.

1. Destruccion de los 6vulos fecundados adicionales

En la mayoria de los casos de inseminacion artificial, se extraen tres 6vulos del cuerpo de la mujer, y

los tres son fecundados con los espermatozoides del marido. Pero solamente uno de ellos es



implantado en del utero de la mujer. Si fracasa el primer intento, se utilizan los otros ovulos fecundados.
La cuestion que ha generado gran controversia es la de los 6vulos fecundados adicionales y no
deseados. ¢Qué se debe hacer con un évulo fecundado que sobra? ¢Se debe usar? ¢ Se puede

destruir?

De acuerdo con la ley islamica, no habria problema en destruir el 6vulo fecundado adicional. No
constituiria un aborto ya que, primeramente, el aborto solo tiene lugar después de la implantacién del
ovulo fecundado en el utero y, en segundo lugar, jel aborto ocurre en el cuerpo de una mujer, no en un

tubo de ensayo 0 en una bandeja de laboratorio!

2. Congelaciéon de embriones

Otro subproducto de la nueva tecnologia es el llamado banco de esperma, donde los espermatozoides
y los 6vulos fecundados son preservados en estado de congelacion. Surgen cuatro preguntas que
deben ser estudiadas aqui.

1. ¢ Le esta permitido al hombre preservar su esperma en estado de congelacion? Similarmente, ¢les
12 &
esta permitido a una pareja casada preservar sus 6vulos fecundados por su uso futuro? No puedo
pensar en ningun argumento en la ley islamica que prohiba tal acto. No es diferente del acto de una

persona que dona su sangre o la guarda en un banco de sangre.

2. ¢ Es permisible vender los espermatozoides o el 6vulo fecundado? Un hombre no puede vender su
esperma para ser inyectado dentro del utero de otra mujer; puede venderlo solamente a alguna
institucion cientifica para investigacion médica. Similarmente, una pareja no puede vender sus 6vulos

fecundados para ser implantados en el utero de otra mujer.

3. ¢ Puede una muijer utilizar el 6vulo fecundado o el esperma preservado de su marido después de que
éste ha muerto? Aparentemente, no hay nada que le impida hacerlo. El 6vulo congelado (fecundado
con el esperma de su marido) es de su propiedad y, por ende, puede usarlo. ;El nifio sera, por
supuesto, legitimo! Sin embargo, esto seria permitido solamente si la mujer no se ha casado con otro
hombre después de la muerte de su marido. Puesto que el Islam no permite a la mujer tener mas de un

marido al mismo tiempo, el segundo marido tomara el lugar del primero en la aleya del Coran que dice:
«custodiar sus partes pudendas, salvo de sus conyuges» (Coran 23:5).

4. ;Puede una mujer utilizar el 6vulo fecundado después de haberse divorciado de su marido? Esto
solamente se permite si no se ha casado con otro hombre. Tan pronto como se case con otro hombre,
no podra usar el 6vulo fecundado con el esperma de su marido anterior. La razén es la misma que la

mencionada en el caso anterior.

1. The Vancouver Sun (Marzo 11, 1987) p. A7.
2. Agradezco la ayuda aportada para esta respuesta al fallecido Sheij Muhammad Yawad al Mugniyyah en su magnifico
libro al-Figh 'ala 'l-Madhahibil-Khamsah, pag. 374.



3. Al-Figh, pag. 375-6; Minhaj, vol. Il, pag. 395; Tahrir, vol. Il, pags. 621-622.

4. Wasa'il, vol. XVIII, pags. 426-428.

5. El primer caso ha sido mencionado por los Ayatola al Ju’i y al Jomeini; los otros tres, solamente por el tltimo. Ver
Minhaj, vol. I, pag. 395y Tahrir, vol. |, pags. 622-623.

6. Tahrir, vol. Il, pag. 623.

Apéndice 1: Fuentes de la ley islamica (Sharia)

En el sistema islamico, el asunto de la moralidad sexual es competencia de la Sharia, las leyes del
Islam. Parece apropiado, entonces, explicar las fuentes de la ley islamica desde nuestro punto de vista.
Las fuentes primarias de las leyes islamicas son dos: el Coran y la Sunna. Por Sunna, queremos decir

los dichos, acciones y la aprobacién tacita del Profeta y la Ahlul Bayt (su familia).

El Coran describe solamente las normas basicas de la ley islamica, y la Sunna las amplia. EI Coran

presenta al Profeta del Islam de la siguiente manera:

«El (Dios) es quien ha mandado a los gentiles un Enviado salido de ellos, que les recita Sus
aleyas, les purifica y les ensena la Escritura y la Sabiduria» (62:2) «Y te hemos revelado a ti oh
Muhammad la Amonestacion (el Coran) para que expliques a los hombres lo que se les ha
revelado. Quizas, asi, reflexioneny (16:44)

Estas dos aleyas prueban definitivamente que el Profeta Muhammad no fue solamente un Mensajero
cuyo Unico trabajo era el de traernos el Libro. El fue un maestro y un comentador del Coran. Hasta sus

acciones son fuente de direccion para nosotros:

«En el Enviado de Dios tenéis, ciertamente, un bello modelo para quien cuenta con Dios y con el
ultimo dia y que recuerda mucho a Dios» (33:21)

La obediencia al Profeta ha sido considerada como la prueba de amar a Dios:

«Di oh Muhammad: Si amais a Dios, ;seguidme! (Si lo hacéis) Dios os amara y os perdonara
vuestros pecadosy (3:31)

Para mostrar la importancia de la obediencia al Profeta, el Coran dice ademés:
«Quien obedece al Enviado, obedece a Dios» (4:80)

Los musulmanes que vivieron en los tiempos del Profeta tenian facil acceso a su Sunna. Y nosotros,
que hemos nacido cientos de anos después de la muerte del Profeta? Bien, los musulmanes de los
primeros dias entendieron la importancia de la Sunna del Profeta y comenzaron a preservar sus dichos

en libros de hadiz.



Hasta las acciones del Profeta, observadas por los companieros, fueron preservadas por escrito. Pero
este proceso de preservar la Sunna del Profeta no fue inmune a faltas e incluso falsificaciones. Muchos
dichos fueron inventados e ilegalmente atribuidos al Profeta durante el periodo temprano de la historia
islamica. Por tanto, es absolutamente necesario encontrar una fuente auténtica y, al mismo tiempo,

informada para la Sunna del Profeta.

Al observar los musulmanes de los dias del Profeta, no se puede encontrar a nadie mas entendido,
informado, veraz y cercano al Profeta que la Ahlul Bayt, la familia del Profeta. Después de todo, es en el

Coran que testifica de su pureza espiritual de la més elevada categoria, diciendo:

«Dios solo quiere libraros de la mancha, gente de la casa (Ahlul Bayt), y purificaros por
completo» (33:33)

Combina esta aleya sobre la pureza de la Ahlul Bayt con la siguiente:

«Es, en verdad, un Coran noble, contenido en una Escritura escondida, que solo los purificados
tocan» (56:79)

Esto demuestra que la Ahlul Bayt podia comprender el Coran mejor que cualquier otro seguidor del

Profeta Muhammad (que Dios Bendiga y dé Paz). Dios dice:

«Di (Oh Muhammad), Yo no os pido salario a cambio (por traeros el Mensaje), fuera de que améis
a los parientes» (42:23)

Observen que es Dios quien ordena a Su Mensajero que pida a la gente que ame a su familia. Si no

fuera veraz, confiable y respetable para seguirla, /nos ordenaria Dios que la amasemos?

Estas pocas aleyas son suficientes para demostrar que los mejores comentadores del Coran y la fuente
mas auténtica de la Sunna del Profeta son los Imames de la Ahlul Bayt. El Profeta dijo: “Yo estoy
dejando entre vosotros dos cosas respetables. Con tal que os agarréis bien a ambas, nunca os
extraviaréis después de mi. Una de estas dos es mas grande que la otra: el Libro de Dios (el cual es
una cuerda colgante de los cielos a la tierra) y mis descendientes, mi Ahlul Bayt. Estas dos cosas no
serén separadas una de la otra hasta que lleguen a mi en (la fuente de) Kauzar (en la préxima vida).

Por lo tanto, mirad que seréis recompensados por la forma en que tratéis con ellas”.

Este no es lugar para discutir la autenticidad de este hadiz, pero sera suficiente citar a Ibn Hayar al
Makki, un famoso polemista antichiita. Después de registrar este hadiz de varios compareros que lo
habian oido del Profeta en varios sitios y momentos, lbn Hayar dice: “Y no hay contradiccién en esto
(numerosos relatos) ya que no habia nada que impidiera al Profeta la repeticion (de esta declaracion)

en aquellos diferentes sitios debido a la importancia del Libro Sagrado y la Familia Pura”. 1

Podemos concluir a partir de estas aleyas y el hadiz mencionado anteriormente que la Ahlul Bayt es la

mas auténtica y la mejor fuente de la Sunnay, por ende, la preferimos antes que a todas las demas



fuentes. Siempre que citamos un hadiz de los Imames de la Ahlul Bayt, no es en realidad de ellos
mismos, sino que es el hadiz del Profeta, el cual ellos han preservado como los verdaderos sucesores

del ultimo Enviado de Dios.

El Imam Ya’far as Sadiq dice: “Mi hadiz es el hadiz de mi padre, el hadiz de mi padre es el hadiz de mi
abuelo, el hadiz de mi abuelo es el de Husayn (lbn ‘Ali),el hadiz de Husayn es el de Hasan (lbn ‘Ali),el
hadiz de Hasan es el del Amir al Mu’minin (‘Ali ibn Abu Talib), el hadiz de Amir al Mu’minin es el del

Mensajero de Dios, y el hadiz del Mensajero es una declaracion de Dios, el Altisimo, el Grandisimo”.2

ljtihad y taqlid: Después de que el duodécimo Imam al Mahdi entrara en ocultacién, la responsabilidad
de la direccién de los Shi'ahs en materia de ley islamica corresponde a los muytahids, los sabios
religiosos especializados en leyes isldmicas. Los muytahids obtienen las leyes islamicas de las fuentes
mencionadas anteriormente. Esto puede sonar muy facil, pero no es asi. No abren simplemente el
Corany los libros de hadiz, y comienzan a pronunciar fatwas (veredictos). Primeramente, deben

elaborar una metodologia de jjitihad (discutido en un tema conocido como usulu I-figh).

En su metodologia, los muytahids deciden cémo estudiar las aleyas del Coran y los hadices. ;Deben
tomar solamente el significado literal? ;Deben averiguar qué aleya descendid primero y cual después
sobre un mismo asunto? ;Abrogara la ultima aleya a la primera, o simplemente le pondra algunas

limitaciones?

¢, Se debe considerar a cada hadiz como auténtico? Si no es asi, ¢cuales son los métodos para verificar
la autenticidad de un determinado hadiz? Si se encuentran con dos hadices auténticos pero
contradictorios sobre un mismo tema, ¢qué recurso deberian seguir? Todos estos problemas tienen que
ser solucionados al designar la metodologia de jjtihad, y solamente entonces podra un muytahid derivar
una ley del Coran y la Sunna correcta y responsablemente.

Es obvio que no todos tienen la capacidad o el tiempo para especializarse en la ley islamica; y por lo
tanto, tales personas deben seguir a un muytahid en los asuntos de la ley islamica. Este ‘seguimiento’

es conocido como faqlid.

1. lon Hayar al-Makki, as-Sawa'iqu 'I-Muhrigah, cap. 11 sec. 1. Ver también Imamat de S. Saeed Akhtar Rizvi, The Right
Path [El Camino Recto] de Sharafu 'd-Din al-Musawi, y The Origin and Early Development of Shi'a Islam [Origen y
desarrollo inicial del Islam chiita] de S.M.H. Yafri

2. En las fuentes chiitas, ver al-Kulayni, Usulu 'I-Kafi, libro 2 capitulo 17, hadiz N.° 14; en las fuentes sunies, ver ash-

Sha'rani, at-Tabagatu 'I-Kubra, vol. 1, pag. 28; Abu Nu'aym, Hilyatu l-Awliya', vol. 3. pag. 193, 197.)



Apéndice 2: La ablucion mayor (Ghusl Janabat)

(Este apéndice fue adoptado del Capitulo IV de mi Ritual & Spiritual Purity [Ritual y pureza espiritual]

(1989) pues trata de la ablucién relacionada con el acto sexual.)

A. Introduccion

‘Janabat" es el estado de impureza ritual causado por la descarga de semen o por el coito sexual; y la

persona en la cual el ghus/ janabat es wayib se conoce como junub”. El Coran dice:

;Creyentes! No os acerquéis a la azala (salat) cuando estén impuros (junub) hasta que os hayais
lavado. (4:43)

;Creyentes! Cuando os dispongais a hacer la azala (salat), ... si estais en estado de impureza
legal (junub), purificaos. (5:6)

B. Causas del Ghusl Janabat

Hay dos causas del janabat:

1. Descarga de semen. No importa si dicha descarga ocurre mientras se esta despierto o dormido, si
es leve o profusa, intencional o no, licita o ilicita (ej. masturbacién). En todos los casos, ghusl janabat es

obligatorio (wayib).

Si un hombre despide algun liquido y no sabe si es semen, debe observar los tres signos siguientes: (1)
emision con pasion; (2) descarga en chorro; (3) sentirse relajado después de la descarga. Si se

presentan los tres signos juntos, deberia considerar el liquido como semen; de lo contrario, no.

Si una mujer despide alguna secrecidn, es preventivamente wayib hacer el ghusl janabat si salidé con
pasion sexual y se sintié relajada después. Pero si la secrecion salié sin pasion sexual o sin el
sentimiento de relajacion después de la emisidn, no se considera najis (ritualmente impuro), asi que no

el ghusl no es wayib.

2. Coito sexual. No importa si el coito es licito o ilicito, con o sin descarga de semen. En las leyes
islamicas, el coito sexual se define como la penetracidn del glande en la vagina o el ano de la mujer.
Esto significa que para que el ghus/ janabat sea wayib, no es necesaria la penetracion completa o la
descarga de semen. En el caso de las relaciones sexuales, el ghusl janabat es wayib tanto para el

hombre como para la mujer.



C. Cosas prohibidas para un junub

Hay ciertas cosas en el Islam que son tan sagradas que un musulman no puede tocarlas ni acercarse a
ellas hasta no estar ritualmente puro y limpio. En base a este concepto de santidad, un junub tiene
prohibido entrar en contacto, en varias formas, con dos de las cosas mas sagradas del Islam: el Coran y

la mezquita.

Los cuatro actos siguientes son haram (prohibidos) para el junub antes de realizar el ghusl. Dos estan

relacionados con el Coran y los otros dos, con las mezquitas.

1. Tocar la escritura del Coran, los nombres y atributos de Dios, los nombres del Profeta, los Imames y
Fatima (la hija del Profeta). Esto se explico en la pagina 48 de este libro.

2. Recitar las aleyas del Coran en las cuales la sajdah (postracion) es wayib. Ellas son: aleya 15 del
capitulo 32; aleya 15 del capitulo 41; aleya 62 del capitulo 53; y aleya 19 del capitulo 96. Es mejor no

recitar ni siquiera una aleya de estos capitulos.
3. Ingresar o permanecer en la mezquita. El Coran dice:

“Creyentes! No os acerquéis (a la mezquita) si estais impuros (junub) -a no ser que estéis de
viaje- hasta que os hayais lavado” (4:43).

En base a esta aleya y los hadices al respecto, los muytahids han concluido que un junub tiene

terminantemente prohibido permanecer en la mezquita.

Por supuesto, como dice la aleya, uno puede pasar por las mezquitas (ingresando por una puerta y
saliendo por la otra). Sin embargo, esta excepcion no se aplica a los siguientes lugares: el Masjidu |-
Haram (la Mezquita Sagrada en la Meca), Masjidu' n-Nabi (la Mezquita del Profeta en Medina), y los
santuarios de los Imames. Un junub ni siquiera puede pasar por estos lugares. Jamil le pregunté al
Imam Ya’far as Sadiq si un junub podia sentarse en las mezquitas. El Imam dijo: {No! Pero puede pasar

por todas ellas, excepto la Mezquita Sagrada (en la Meca) y la Mezquita del Profeta (en Medina)”1.

Bakr bin Muhammad narra que una vez él y sus amigos iban a la casa del Imam Ya’far as Sadiq cuando
se encontraron con Abu Basir en el camino. Cuando Abu Basir se enterd que iban a visitar al Imam, se
unié. Bakr y sus amigos después se enteraron que Abu Basir estaba en estado de janabat en ese
momento. Cuando entraron a la casa del Imam y lo saludaron, el Imam mir6 a Abu Basir y dijo: ;Oh Abu
Basir! ¢Acaso no sabéis que una persona junub no puede entrar en las casas de los profetas?2. Abu
Basir también narr6 este incidente y cita al Imam de la siguiente manera: ;Acaso no sabéis que un

Jjunub no puede ingresar en las casas de los profetas y sus hijos...?”3.

4. Dejar algo o tomar algo de una mezquita.



* %k %k

Las siguientes cosas son makruh (desaconsejables) para el janub:

1. Comer o beber es makruh para un janub, excepto después de hacer wudu’ o hacer gargaras o

enjuagarse la nariz.

2. Recitar mas de siete aleyas del Coran. Esto es aparte de los cuatro capitulos con wayib sajdah

mencionados anteriormente.
3. Tocar la tapa del Coran.

4. Dormir salvo después de hacer wuadu”

D. Actos cuya validez depende del Ghusl Janabat

1. Azalés [salat] (oraciones) excepto salatul-mayyit (la oracién por un musulman muerto) que puede

realizarse aun en estado de janabat.
2. Wayib tawaf (la circunvalacion de la Kaaba en el hajj). Dios dice:

“Y concertamos una alianza con Abraham e Ismael: que purificaran Mi Casa para los que dieran
las vueltas (de la Kaaba)...” (Coran 2: 125; 22:26).

No es dificil inferir que si la Casa debe ser limpiada y purificada para la fawaf (circunvalacién), las

personas que haran la fawaf también deben estar limpias y puras. Vease también la seccion H en wuadu.

3. Ayuno. Si alguien permanece junub a sabiendas hasta el alba en Ramadan, su ayuno sera invalido
(batil).

E. Forma de realizar el ghusl (lavado)

El ghus/ es un bano ritual; implica el lavado de todo el cuerpo. Hay dos métodos para realizarlo. Uno se
conoce como ghusl tartibi, y el otro ghusl irtimasi.

1. Ghusl Tartibi

'Ghusl tartibi" significa bafio ordinario, realizado en tres etapas.

Después de quitarse el najasat (ej. semen o sangre) del cuerpo y después de niyyat, se debe lavar el
cuerpo en tres etapas: Primero, desde la cabeza hasta el cuello; luego, el lado derecho del cuerpo
desde el hombro hasta el pie; y finalmente, el lado izquierdo del cuerpo.

Se debe lavar cada parte completamente de forma tal que el agua alcance la piel. Se debe prestar



especial cuidado cuando se lava la cabeza; es necesario peinar el cabello (ej. con los dedos) para que
el agua alcance las raices. Al lavar el lado derecho del cuerpo, se puede lavar alguna parte del lado

izquierdo, y al lavar el lado izquierdo, se puede lavar alguna parte del lado derecho.

2. Ghusl Irtimasi

El "Ghusl irtimasi” es un bafo que involucra la inmersion del cuerpo entero en el agua. No es necesario
aclarar que dicho lavado debe realizarse en algun cuerpo de agua, como por ejemplo, una piscina, un

rio, lago o mar.

Después de quitarse el semen o la sangre del cuerpo y después de niyyat, se debe sumergir el cuerpo
entero en el agua de una sola vez, no gradualmente. Es necesario asegurarse de que el agua alcance
todas las partes del cuerpo, incluido el cabello y la piel que esta debajo.

Sin embargo, el ghusl tartibi es preferible antes que el ghusl irtimasi.

F. Actos recomendables de ghusl

Anteriormente se mencionaron los actos wayib del ghus/; aqui explicaremos las cosas que son

recomendables (mustahab, sunnat) durante el ghusl. Los actos recomendables son cinco:
1. Lavarse las dos manos hasta el codo tres veces antes del ghusl.
2. Hacer gargaras tres veces.

3. Pasar las manos por todo el cuerpo para asegurarse de haber lavado completamente todas las

partes.
4. Peinar el cabello con los dedos para asegurarse de que el agua alcance las raices.

5. (Solo para los hombres) Hacer istibra' antes de ghusl janabat. Istibra, en este contexto, significa
"orinar." El beneficio de istibra* si sale algun liquido del pene del hombre después de completar el ghusl,
y duda si es semen u orina, ¢deberia repetir el ghus/ 0 no? Si hizo istibra’ antes del ghus/, puede asumir
que el liquido es orina y no tendra que repetir el ghus/; solo debe hacer wudu para su azala. Pero, si por
el otro lado, no habia hecho istibra’ antes del ghus/, debe asumir que es lo que queda del semen, y

tendréa que hacer el ghus/ de nuevo.

'Ubaydullah al-Halabi narra que alguien le pregunté al Imam Muhammad al-Bagqjir sobre un hombre que
realizé el ghus/ y luego encontrd algunas gotas (dudosas) (en su pene) cuando ya habia orinado antes
del ghusl. (O sea, ¢deberia considerar las gotas como orina o semen?) El Imam dijo: "Solo tendra que

hacer wudu (para su azala). Pero si no habia orinado antes del ghusl, debera repetir el ghus/'4

Esta regla del istibra’ se aplica solamente a los hombres. Sulayman bin Khalid le pregunt6 al Imam
Muhammad al-Bagir sobre un hombre que quedé impuro desde el punto de vista ritual debido al coito



sexual y luego realizd el ghus/ sin orinar. Luego, le cayeron algunas gotas. El Imam dijo "Debe repetir el
ghus!". Sulayman: "; Qué sucede si se le caen unas gotas similares a una mujer después de haber
realizado el ghus/?" El Imam dijo: "No debe repetir el ghus/'. Sulayman: "; Qué diferencia hay entre ellos
dos?". El Imam dijo: "(Una mujer no debe repetir el ghus/ janabat) porque lo que cae de ella es
ciertamente (restos del) semen del hombre".5

G. Resumen del Ghusl

Este es un resumen del ghusl. Los actos recomendables del ghus/ estan en cursiva.
1. Remover el najasat (semen, sangre) del cuerpo.

2. Niyyat.

3. Lavarse las manos hasta los codos tres veces.

4. Hacer gargaras tres veces.

5. Lavarse la cabeza hasta el cuello; pasar las manos por el rostro y el cuello, y peinar el cabello con los
dedos.
6. Lavar el lado derecho del cuerpo desde los hombros hasta los pies; incluir algunas partes del lado

izquierdo también. Mientras se lava, pasar la mano por el cuerpo.

7. Lavar el lado izquierdo del cuerpo desde los hombros hasta los pies; incluir algunas partes del lado

derecho. Mientras se lava, pasar la mano por el cuerpo.

1. Wasa'il, vol. |, pag. 485.
2. Wasall, vol |, pag. 489.
3. Wasa'il, vol I, pags. 489-490.
4. Wasall, vol. I, pag. 517.
5. Wasall, vol. I, pag. 482.

Glosario de términos frecuentes

Haram: prohibido. Es necesario abstenerse de los actos que son haram. Si alguien realiza un acto

haram, sera castigado por la corte islamica o en la otra vida, o ambos.

Ihtiyat Wayib: obligatorio por precaucion. Su significado es el mismo que wayib con la diferencia de
que si un muytahid dice que “es preventivamente obligatorio”, sus seguidores tienen la opcion de dejar
su taqglid en ese problema particular y seguir el fatwa del segundo mejor muytahid, con tal de que el



ultimo tenga una opinion diferente.

Ya'iz, Halal, Mubah: permitido, legal, licito. Los actos o cosas que son permitidos y licitos. No hay

recompensa por realizarlos ni castigo por incumplirlos.

Mahram: Dicese de la persona de la familia con la que no se puede contraer matrimonio por existir

entre ellos lazos de sangre, de leche u otros.

Marya’ (pl. Marayi’): literalmente, punto de referencia. Es usado para describir a los mas altos
muytahids que son un punto de referencia para la gente.

Makruh: reprobable, desaprobado, desaconsejado. Se aplica a los actos que son desaconsejados
pero no son haram. Si uno hace un acto makruh, no sera castigado; sin embargo, si lo evita, sera

recompensado.

Muytahid o faqih (pl. Fuqaha’): jurista, sabio religioso experto en las leyes islamicas, la Sharia.

Normalmente, es usado para los mas altos muytahids seguidos por la gente.

Sunnat o Mustahab: recomendado, deseable, mejor. Se refiere a los actos que son recomendados
pero no son wayib. Si uno los incumple, no sera castigado; sin embargo, si los realiza, sera

recompensado.

Wayib: obligatorio, necesario. Un acto que debe ser realizado. La persona sera castigada por

incumplir un acto wayib, por ejemplo, las oraciones diarias.

Bibliografia de las obras citadas

'Amili, Muhammad bin Hasan al-Hurr al-, Wasallu sh-Shiah. (20 voliumenes) Beirut: Dar Ihya'it-Turathi
|-'Arabi, 1391 A.H.

'Amili, ash-Shahid ath-Thani Zaydu'd-Din al-, ar-Rawdatul-Bahiyya fi Sharhil-Lumat d-Dimishqiyyah.
(2 volumenes) Qum: al-'Alam al-Islami, 1365 AH (solar). Popularmente conocido como Shahr Lum ah.

————— Masalikul-Afhamfi Sharh Sharayiil-Islam. (2 volimenes) Tehran: Maktabatu'l-Murtazawiyyah,
1399 A.H.

Ansari, Shaykh Murtaza al-, Kitdbul-Makasib. Tabriz: 1375 AH.

_____ Rasa'il. Qum: n.d.



San Agustin, St., Basic Writings [Escritos Bésicos], ed. Whitney Oates. New York: Random House,
1948.

————— The City of God Council for Science and Society, Human Procreation (Ethical aspects of the new
techniques). [El concilio de la ciudad de Dios sobre la ciencia y la sociedad, procreacién humana
(aspectos éticos de las nuevas técnicas)] Oxford: Oxford University Press, 1984.

Gharawi, Mirza ' Ali, at-Tanqih fi Sharhil- Urwatil-Wuthqa (transcipcion de las conferencias figh del
ayatola al-Khu'i). [Vol. 7] Najaf: al-Adab Press, 1988.

Ghazali, Abu Hamid at-, /hyau Ulumi d-Din. (6 voliumenes) Beirut: Daru'l-Fikr, 1975.

Gopalpuri, Syed Rahat Husayn al -, al-Intisar fi Hurmatil-Adbar. Lucknow: al-Wa'iz Safdar Press, 1354
AH.

Germaine Greer, Sex and Destiny (The Politics of Human Fertility) [Sexo y destino: Las politicas de la
fertilidad humana]. London: Picador, 1985.

Grobstein, Clifford, Science and the Unborn [Ciencia y los no nacidos]. New York: Basic Books, 1988.

Harrani, Hasan bin ' Ali as-Shu'bah al- (d. en cuarto siglo AH), Tuhaful-Uqul. Tehran: Maktabatu's-
Sadugq, s.f.

Hilli, 'Allamah Hasan bin Yusuf al-Mutahhar al- (d.726 AH), Tabsiratul-Mutaallimiyn. Qum, s.f.

————— Tazkiratul-Fuqgaha' (2 volumenes) Tehran: Maktabatu'l-Murtazawiyyah, 1388 A.H.

Hilli, Muhaqqiq Ja'far bin Hasan al- (d. 676 AH), Sharayaul-Islam. Beirut: al-Wafa Publications, 1983.
Hite, Shere, The Hite Report on Male Sexuality [El informe Hite sobre la sexualidad masculina].

————— The Hite Report on Female Sexuality [El informe Hite sobre la sexualidad femenina] New York:
Macmillan Co., 1980

Kashani, Muhsin Fayd al-, al-Muhajjatul-Bayda'fi Ihyail-lhya. (8 volimenes) Tehran: Maktabatu 'I-
Murtazawiyya, s.f. También conocido como Tahzibul-Ihya'

Kashifu'l-Ghita', Muhammad Husayn, The Shia: Origin and Faith. Karachi: Islamic Seminary
Publications, 1982.

Katchadourian, Herant A. & Lunde, Donalt T., Fundamentals of Human Sexuality [Fundamentos de la
sexualidad humana] New York: Holt, Rinehart and Winston, 1980.
Kazimi, Fazil Jawad al-, Masalikul-Afham ila Ayatil-Ahkam. (4 volimenes) Tehran: Maktabatu'l-

Murtazawiyya, s.f.



Khu'i, S. Abu'l-Qasim al-Musawi, Minhaju-s-Salihiyn. (2 volimenes) Beirut: Daru'z-Zahra', 22° edicion.
————— Mabani Takmilatul-Minhaj. (2 volimenes) Naj af: Matba'atu'l-Adab, 1976.

Khumayni, S. Ruhullah al-Musawi al-, Tahrirul-Wasilah. (2 volimenes) Qum: Isma'iliyan, s.f.

Lecky, W.E.H., History of European Morals [Historia de la moral europeal].

Mernissi, Fatima, Beyond the Veil [Mas alla del velo] Bloomfield: Indiana University Press, 1987.

Mughniyyah, Muhammad Jawad al-, al-Figh, alal-Madhahibil-Khamsah. Beirut: Daru'l-1lm lil Malaiyn,
1979.

Murata, Sachiko, Temporary Marriage (Muta) in Islamic Law [Matrimonio temporal (mut'a) en la ley

islamica]. Qum: Ansariyan, 1992.

Musallam, B.F. Sex and Sociely in Islam (Birth Control before the nineteenth century) [Sexo y sociedad
en el Islam: Control de natalidad antes del siglo XIX]. Cambridge: Cambridge University Press, 1983.

Mutahhari, Murtaza, Akhlaqg-e Jinsi dar Islam wa Jahan-e Gharb. Tehran: Muhammadi Publications,
1348 (solar) AH.

————— The Rights of Women in Islam [Los derechos de las mujeres en el Islam]. Tehran: World
Organisation for Islamic Services, 1981

Naragi, Muhagqig Muhammad bin Muhammad al-Mahdi an-, Awa’idul-Ayyam fi Bayan Qawa/di |-
Ahkam. Qum: Maktabat Basirati, s.f.

Razi, ash-Sharif ar-, Nahju!-Balaghah. (Dr. Subhi as-Salih, editor). Beirut: 1967.

Rizvi, S. Saeed Akhtar, The Family Life of Islam [La vida familiar en el Islam]. Tehran: World

Organization for Islamic Services, 1980.

————— Your Questions Answered [Tus preguntas respondidas]. (4 volumenes) Dar-es-salaam: Bilal
Mission, 1873.

Russell, Bertrand, Marriage and Morals [Matrimonio y moral]. New York: Liveright, 1970.

Sadr, S . Muhammad Bagqjir as-, Durus fi 1imi 1-Usul. (4 volimenes) Beirut: Daru'l-Kitabi 'l-Lubnani,
1978.

Scruton, Roger, Sexual Desire: A Philosophical Investigation [Deseo sexual: Una investigacion

filosofica]. London: Weidenfeld and Nicolson, 1986.

Tabarsi, Anmad bin 'Ali at- (d. 620 A.H.), al-lhtijaj. (2 volimenes) Najaf: Daru 'n-Nu'man, 1966.



Tabataba'i, S. Muhammad Husayn, al-Mizan: an Exegesis of the Quran trans. S. Saeed Akhtar Rizvi.

Tehran: World Organisation for Islamic Services, 1983

Tusi, Shaykh Abu Ja'far at-, an-Nihayah fi Mujarradil-Figh wal-Fatawa. Beirut: Daru'l-Kitabi |-'Arabi,
1970.

Weatherhead, The Mastery of Sex [El Dominio del sexo].

Yazdi, Sayyid Muhammad Kazim at-Tabataba'i al-, al-'Urwatu'l-Wuthga (con anotaciones de los
muytahids contemporaneos). Tehran: Daru'l-Kutubi'l-Islamiyyah, 1392AH/1972.

Source URL: https://www.al-islam.org/node/63426

Links

1] https://www.al-islam.org/person/sayyid—-muhammad-rizvi
2
3
4

[
[2] https://www.al-islam.org/printpdf/book/export/htm|/63426
[

[

[5

[

[

[

[

https://www.al-islam.org/printepub/book/export/htm|/63426
https://www.al-islam.org/printmobi/book/export/html/63426
https://www.al-islam.org/person/salama-montoro

6
7
8
9

https://www.al-islam.org/tags/marriage
https://www.al-islam.org/tags/morality
https://www.al-islam.org/tags/sexual-ethics

_ = e — —

https://www.al-islam.org/tags/islamic-sexuality



	Matrimonio y moral en el Islam
	[Author(s): ]
	Author(s): 
	Translator(s): 
	Topic Tags: 


	Prefacio de la primera edición
	Prefacio de la segunda edición
	Introducción
	A. Por qué este libro
	B. Educación sexual
	Edad
	Contenidos


	Capítulo 1: La moral sexual occidental
	A. Moral sexual cristiana
	B. La época victoriana
	C. La revolución sexual

	Capítulo 2: Fundamentos de la moral sexual islámica (1)
	A. Deﬁnición del punto de vista islámico
	1. El matrimonio es altamente recomendado
	2. El Celibato y el monacato están prohibidos
	3. El matrimonio ayuda en la espiritualidad

	B. Defensa del punto de vista islámico
	1. Las opiniones de Mernissi
	(A) Las mujeres son consideradas sexualmente activas en el Islam
	(B) Las mujeres son un peligro para el orden social
	(C) No se deberían invertir emociones en las mujeres
	(D) El amor debe ser dedicado exclusivamente a Dios

	2. Las opiniones de Al-Gazali
	Primer perjuicio
	Segundo perjuicio
	Tercer perjuicio

	3. El amor a Dios en relación al amor a este mundo

	C. Criterios de moral e inmoral
	1. El sexo regulado por la moralidad
	2. Islam y libertad personal


	Capítulo 3: Estructura de la moral sexual islámica
	A. El comienzo de la vida sexual
	1. Bulugh & Rushd
	2. ¿Qué deberían hacer los jóvenes?
	Primera: Con el apoyo de los padres
	Segunda: Con el apoyo de la comunidad
	Tercera: Casados sin carga ﬁnanciera
	Cuarta: Casados con un estilo de vida simple


	B. Manejo del deseo sexual antes del matrimonio
	1. Vías inmorales
	(A) Sexo prematrimonial
	(B) Masturbación
	(C) Homosexualidad

	2. Vías temporales legales
	(A) Abstinencia temporal
	(B) Matrimonio temporal (mut’ah)


	C. Matrimonio
	1. ¿Con quién se puede casar?
	(A) Restricciones basadas en el parentesco
	(B) Restricciones basadas en la religión

	2. Algunas preguntas frecuentes
	(A) ¿Tienen los padres algún derecho sobre el matrimonio de sus hijos?
	(B) Considerando el asunto del hiyab en el Islam, ¿le está permitido al chico mirar a la chica antes de casarse con ella?
	(C) ¿Puede un chico y una chica que están comprometidos reunirse o salir juntos?

	3. El 'Aqd
	4. La celebración del matrimonio
	(A) ¿Cuando casarse?
	(B) La noche de la boda

	5. Días y momentos para el sexo
	(A) ¿Está el sexo prohibido en algunos momentos dentro del matrimonio?
	(B) ¿Se desaconseja (makruh) hacer el amor en cualquier momento o cualquier día?
	(C) ¿Hay días y momentos en los que se recomiendan las relaciones sexuales?
	(D) ¿Hay momentos en los que sea obligatorio (wayib) tener relaciones sexuales?

	6. Técnicas sexuales
	(A) Estimulación previa
	(B) Técnicas de estimulación previa
	(C) Coito
	(D) Coito anal
	(E) Decencia e intimidad



	Capítulo 4: Anticonceptivos y aborto
	A. Introducción
	B. ¿Cuándo comienza el embarazo?
	1. Criterios de deﬁniciones Shar’i
	2. El embarazo shar’i

	C. Métodos anticonceptivos
	1. Anticonceptivos orales
	2. Depo-Provera (Inyectables)
	3. Dispositivo intrauterino (DIU)
	4. Métodos de barrera
	5. Abstinencia durante el período fértil
	6. Coitus interruptus
	7. Esterilización
	¿Puede una mujer practicar el control de natalidad sin el consentimiento de su marido?

	D. Aborto

	Capítulo 5: Nuevas técnicas de reproducción humana
	A. Técnicas de reproducción humana
	1. Inseminación artiﬁcial con semen del marido (AIH)
	2. Inseminación artiﬁcial con semen de un donante (AID)
	3. Fertilización in vitro (FIV)
	4. Otras posibilidades de reproducción humana discutidas por nuestros ulemas
	5. Madres de alquiler

	B. Algunas cuestiones éticas
	1. Destrucción de los óvulos fecundados adicionales
	2. Congelación de embriones


	Apéndice 1: Fuentes de la ley islámica (Sharia)
	Apéndice 2: La ablución mayor (Ghusl Janabat)
	A. Introducción
	B. Causas del Ghusl Janabat
	C. Cosas prohibidas para un junub
	D. Actos cuya validez depende del Ghusl Janabat
	E. Forma de realizar el ghusl (lavado)
	1. Ghusl Tartibi
	2. Ghusl Irtimasi

	F. Actos recomendables de ghusl
	G. Resumen del Ghusl

	Glosario de términos frecuentes
	Bibliografía de las obras citadas

